# Heinrich Luders Philologica Indica



Heinrich Liders

# Philologica Indica

Ausgewählte kleine Schriften
von
Heinrich Lüders

Festgabe zum siebzigsten Geburtstage am 25. Juni 1939 dargebracht von Kollegen, Freunden und Schülern

> Mit einem Bildnis und einer Tafel



Die chinesischen Schriftzeichen wurden uns von der Reichsdruckerei in Berlin leihweise zur Verfugung gestellt

## Berehrter Berr Geheimrat!

Zu Ihrem 70 Geburtstag wissen wir Ihnen kein besseres Geschenk zu bieten als diese Auswahl Ihrer kleinen Schriften, die, bisher an vielen Stellen verstreut, schwer benutzbar waren und nun gesammelt besser ihrem Zweck dienen werden

Den Titel Philologica Indica tragen sie nicht von ungefahr; dieser soll Ihren Willen zum Ausdruck bringen, die Normen der Philologie auf unsere breitgelagerte Wissenschaft anzuwenden und dort heimisch zu machen. Aus Ihren Schriften spricht zu uns der Meister des strengen Stils

Mit der Überreichung der Festgabe verbinden wir unseren Dank an Sie und unsere besten Wunsche für Ihre Gesundheit und Ihr Wohl

Berlin, den 25. Juni 1939

Ihre Freunde, Rollegen und Schüler

#### Inhalt.

|                                                                                 | Selte |
|---------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Die Sage von Rsyasenga (Gött Nachr Phil Hist Kl 1897, S 87-135)                 | i     |
| Zwei indische Ftymologien (Gott Nachr Phil Hist Kl 1898 S 1-5)                  | 43    |
| Zur Sage von Rsyaśrnga (Gött Nachr Phil Hist Id 1901 S 28-56)                   | 47    |
| Arya Suras Jatakamala und die Fresken von Ajanța (Gott Nachr Phil Hist          |       |
| Kl 1902 S 758—762)                                                              | 73    |
| Sanskrit alana (KZ 38, 1905, S 431-433)                                         | 77    |
| Line indische Glosso des Hesychios (KZ 38, 1905 S 433f)                         | 79    |
| Die Jatakas und die Epik Die Krana Sage (ZDMG 58, 1904 S 687-714)               | 80    |
| Das Wurfelspiel im alten Indien (Abh Gott Ges Wiss Phil Hist Kl., Neue          |       |
| Folge IN, 2 1907, S 1-75)                                                       | 106   |
| l me indische Speiseregel (7DMG 61 1907 S 641644)                               | 175   |
| Sansl rit muki: mukiapi ala phala (K7 42 1909 S 193-206)                        | 179   |
| Das Sariputraprakarana ein Drama des Asvaghosa (BSB 1911 S 388-411)             | 190   |
| I p graphische Beitrage I De Inschriften von Bhattiprolu II Die Inschrift       |       |
| von Ara (BSB 1912 S 806-831)                                                    | 213   |
| Die Sal as und die nordarische Sprache (BSB 1913 S 406-427)                     | 236   |
| De Pranidhi Bilder im neunten Tempel von Bazaklik (BSB 1913 S 864—984)          | 255   |
| I pigraphische Beitrage - III Das vierte S ail n I dikt des Asoka (BSB - 1913 - |       |
| S 988—1028)                                                                     | 274   |
| I p graph i che Beitrage IV Zu den Fel en und Siulenedikten des Asoka (BSB      |       |
| 1914 S 831—869)                                                                 | 312   |
| 5 taketu (Lestschrift Windisch 1914 S 228-245)                                  | 346   |
| Zu den Upanisads I Die Samvargavidya (BSB 1916 S 278-309)                       | 361   |
| Die Saubbikas I in Beitrag zur Geschichte des indischen Dramas (BSB 1916,       |       |
| S (98-737)                                                                      | 391   |
| Alı und Åla (Aufsätze Frast Lubn gewilmet 1916 S 313-325)                       | 428   |
| I me arische Anschauung über den Vertragsbruch (BSB 1917 5 347-374)             | 438   |
| Die sakischen Mura (BSB 1919 S 734700)                                          | 463   |
|                                                                                 | 493   |
|                                                                                 | 497   |
|                                                                                 | 509   |
| Zur Ceschichte und Ceographie Otturkestans (BSB Phil Hist Ki 1922,              |       |
| < 013_061\                                                                      |       |

Jur Ceschichte des I im Altindischen (1rn) war Festschrift Wackernagel,

546

1923, 5 294-305)

#### Inhalt

| Vensen gp (K7 52 1924 8 99—10°)                                              | 50  |
|------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Puls bonds und Verwan Ites (KZ 52 1924, 5 106-109)                           | 56  |
| Zu d n Aśoka Inschriften (ZII 5 1927, S 251-204)                             | 50  |
| Med zmische Sanskrit Texte aus Turkestan (Festgabe Garbe 1927 S 149-162)     | 57  |
| Vedesch sama (h7 56 19°9 S 292-287)                                          | 59  |
| Weitere Beiträge zur Gesel ichte un l Ceographie von Ostfurkestan (BSB 1 bil |     |
| Hist Kl 1930 S "64)                                                          | 59  |
| Katantra und Kaumaralata (BSB Phil Hist Kl 1930 S 482-539)                   | 65  |
| Das Zeichen für "0 in den Inschriften von Mathura aus der Saka un I Kusanas- |     |
| Zut (AO 10 1931, S 118-125)                                                  | 72  |
| Zur Geschichte des Ostasiat sehen Tierkre ses (BSB Phil Hist Kl 1933         | , : |
| S 998—1022)                                                                  | 723 |
| Vedesch leşant leşa heşas (AO 13 1934 S 81-127)                              | 751 |
| Berichtigungen und Zusstze                                                   | 785 |
| Reg ster                                                                     | 790 |

### Die Sage von Rsyasriga.

Die Person des Rsyastnga1) gehört dem Sagenkreise des Rama an Er ist der Gatte der Santa einer leiblichen Tochter des Dasaratha, die von Lomapada Dasaratha adoptiert war, und er ist der Rsi, der für seinen konjolichen Schwiegervater die putrivä isti darbringt. Sein Name begegnet uns schon in der vedischen Literatur Nach dem Jaiminiya-Upanisad-Brāhmana (III. 40) wurde das unsterbliche Gāyatrasāman von Indra dem Kāśvapa, von diesem dem Rsvaśrnga Kāsvapa, von diesem dem Devataras Švāvasāvana Kāśvana uberliefert Im Vamšabrāhmana (2) ist Rsvasrnoa Kāśvapa der Sohn und Schuler des Kasvapa und der Vater und Lehrer des Vibhandaka Mit Sicherheit können wir Rsyasringa auch wohl mit dem Réva identifizieren, der im Āranyakagāna des Ārsevabrāhmana (Kauthumasakhā III, 6, 10, Jaiminīyas I, 9, 2) erwahnt wird2) Trotz Verschiedenheiten im einzelnen, auf die hier nicht weiter eingegangen werden kann, stimmen die genannten beiden Lehrerlisten darin überein, daß sie den Rsyaśrnga einen Nachkommen des Kasyapa nennen Das gleiche ist in der nichtvedischen Literatur der Fall nach dem Mahabharata, Ramavana. . Padmapurana und Skandapurana ist Rsyasringa der Sohn des Vibhandaka, der im Mahabh Kasyapa, im Ram , Padmap und Skandap der Sohn des Kāsvapa genannt wird, und im Alambusajātaka (523. v. 26 und 37) wird Kassapa als Name des Vaters des Isisinga erwahnt Wir werden daher besser tun, den Rsyasrnga, der nach der Sarvänukramani der Verfasser von Rgy X, 136, 7 ist, fernzuhalten, da er und sechs Bruder als die Söhne des · Vătaraśana bezeichnet werden3)

Die Quellen fur die Legende, die sich an die Person des Rsyasringa knupft, sind das Mahābhārata (III, 110, 23—113, 25), das Padmapurāna

1

<sup>1)</sup> Ich schreibe im allgemeinen den Namen mit lingualem Zischlaut, da dies in der klassischen Literatur die allgemein anerkannte Form ist. Die altere Form mit dem palatalen 4 findet selt, soweit ich sehe, im Jaim Up Brahm, im Arseyabrahmana (Räya) in der Bombay Ausgabe des Mbh. und neben der jungeren Form im Vamsa hrikunana.

<sup>1)</sup> Fin anderer Reya ist der Sohn des Devätithi, Bhag Pur IX, 22, 11

<sup>3)</sup> Frwahnen will ich, daß auch ein öfters zitiertes Gesetzbuch (Ind Stud I, 233, Weber, Verz Berl Hften 322 1166, Aufrecht, Cat Cat sub voce) und ein Tantra-werk (Repafringasamhität oder Anuttarobrahantattaranhasya, Burnell, Class Ind 2051b) dem Reyaśrigas zugeschrieben werden, und daß die Käśikä seinen Namen als Beispiel zu Pan 6, 2, 115 anführt.

(Pātālakh 13), die Bhāratamanjarī (III, 758—705), das Rāmāyana (I, 8—10), das Skandapurāna, der Kandjur (IV, Blatt 136 137, ubersetzt von Schiefner, M(I As VIII, 112—116), das Mahāa astu, das Bhadrakalpāvadāna (XXXIII), die Avadānakalpalatā (LXV), das Alambusa- und das Nalimikājātaka (523 526) und em paar verenzelte Notizen.

Der Inhalt der Mahäbhärata-Erzahlung ist folgender. Der Rsi Vibhändaka, ein großer Bußer, wohnt am Ufer eines großen Sees Einsterblickt er die Apsaras Urvasi, und 'tasya retah pracashanda' Er badet sich darauf Eine durstige Gazelle trinkt dies Wasser, das er gebraucht hat, und wird davon schwanger. Ihr hatte einst, als sie ein Göttermadchen war, der Weltenschöpfer geweissigt, daß sie eine Gazelle werden und, nachdem sie als solche einen Muni geboren, erlöst werden wurde. So gebiert sie denn einen Knaben der ein Horn auf dem Haupte hat Daher wird er Rsyasinga genannt. Allein, ohne einen Wenschen außer seinem Vater zu kennen, wachst er auf und wird ein frommer Bußer.

Zu dieser Zeit aber war der Freund des Dasaratha, Lomapada mit Namen der Furst der Angas, 110, 41

Er betrog absichtlich einen Brahmanen, so lautet unsere Überlieferung Er wurde darauf von den Brahmanen verlassen, der Herr der Erde 42

Und einst heß der Tausendrugige es wegen eines Versehens des Purchita dieses Königs nicht regnen, daher litten die Untertanen Not 43

Er befragte die Brahmanen, die bußegewohnten, weisen, die fahig waren,

Er befragte die Brahmanen, die bußegewohnten, weisen, die fahig waren, den Götterkönig zum Regnen zu zwingen, o Beherrscher der Erde 'Man

muß ein Mittel finden, daß Parjanya regne' 44, 45a

Aufgefordert sagten jene Weisen ihm ihre Veinungen, ein trefflicher Vuni unter ihnen aber sprach zu dem Könige 45b, 46a

Die Brahmanen sind erzurnt auf dieh, großer König, mache eine Suhne Und hole den Rsyaśriga, den Sohn des Yurn herbei o Furst, der im Walde wohnt, die Weiser nicht keint und sich am Rechten freut 46b, 47

1m Walde wohnt, die Weiber nicht kennt und sich am Rechten freut 46b, 47 Wenn dieser große Bußer dem Reich betritt, o König, wird Parjanya

Wenn dieser große Bußer dem Reich betritt, o König, wird Parjanya sofort regnen, daran zweisle ich nicht. 48

Als er diese Rede gehört, o König und eine Suhne seiner Person ge macht hatte und gegangen war, kam er wieder, nachdem die Brahmanen versöhnt waren Als die Untertanen gehört hatten daß der König ge kommen sei freuten sie sich '49, 50a

Nun berat sich der König mit den Ministern über die Art und Weise, wie man den Rsyasfraga herbeischaffen könne. Er beauftragt die Hetkren int dieser Mission, und eine alte Buhlerin findet sich denn auch gegen entsprechende Belohnung dazu bereit. Sie laßt auf einem Floße eine Ein siedelei erbauen belidet sie mit allerlei verführerischen Gegenstinden und fahrt damit nach der Einsiedelei ab. Nachdem sie den Aufenthaltsort des Rsi ermittelt hat sendet sie ihre Tochter zur Verführung des Rsyasfraga.

ab Die beiden begrußen sich freundlich - Rsyasrnga naturlich in dem Wahne, einen Bußer vor sich zu haben - und die Hetare erzahlt ihm auf Befragen daß ihre Einsiedelei drei Meilen hinter dem Berge liege Die Wurzeln und Fruchte die er ihr anbietet, schlagt sie aus und gibt ihm vielmehr von den mitgebrachten Kranzen, Gewandern Speisen und Ge tranken Mit einem Balle spielt sie in seiner Nahe und reizt ihn durch ihre Umarmungen zur Liebe Dann geht sie unter dem Vorwande, ihr Feuer besorgen zu mussen fort. Dem Rsyasrnga ist traurig zu Mute als er sich wieder allein sieht. In dieser Stimmung findet ihn der heimkehrende Vater Befragt, gibt ihm Rsyasrnga eine sehr genaue Beschreibung des wunder baren Bußers der ihn besucht hat Der Alte warnt ihn vor solchen Un holden, er geht sogar aus um die Verfuhrerin zu suchen allein umsonst Als er nun wieder einmal fortgegangen ist kommt die Hetare zuruck Voll Freude begrußt Rsyasrnga sie und geht jetzt mit ihr zu der schwim menden Einsiedelei Kaum hat er diese betreten als man die Taue löst. und so schwimmt die ganze Einsiedelei mitsamt dem Rsyaśrnga und den Hetaren zu der Residenz des Königs Als dieser den Reyasrnga in den Harem geführt hat regnet es in Strömen Der König gibt dem Bußer darauf seine Tochter Santa zur Frau

Als Vibhandaka heimkommt und den Sohn nicht findet, ahnt er was vorgefallen und macht sich voller Zorn nich Cumpä, der Residenz des Lomapäda auf um den König mitsamt seiner Stadt und seinem Reiche zu verbrennen. Der König aber hat dies vorausgesehen und hat die Weiden an den Lindstraßen dem Rsyasrnga geschenkt und den Hirten befohlen, wenn der ülte Rie komme ihm zu sagen daß alles dies der Besitz seines Sohnes sei Als nun der Rsi sieht welch gewaltigen Reichtum der König seinem Sohne verliehen verraucht sein Zorn allmahlich, und als er in Campa angekommen ist söhnt er sich mit den Verhaltnissen aus und laßt sich nur versprechen daß Rsyasrnga nach der Geburt eines Sohnes wieder zu ihm in den Wald komme. Rsyasrnga erfullt dies und zieht, von seinem Weibe begleitet in den Wald

Die Widerspruche im Anfang des zweiten Teiles dieser Erzahlung springen sofort ins Auge') Wie kann der König die Brahmanen im Rat fragen, von denen eben gesagt ist daß sie ihn im Zorn verlassen haben! Nun laßt sieh mit Sicherheit beweisen, daß die ganze Begrundung der Durre durch die Krankung der Brahmanen und die Geschichte ihrer Verschnung

¹) Dies hat schon Holtzmann Mbii u s Theile II 78, bervergehoben 'Auch une andere Anderung ist höchst ungeschickt. Den Rat den Ryazinga zu entführen, mußten dem Lomapada die Brahmanen gegeben haben. Aber mit desen hatte ja der könig sich entzweit. Also wurde gefälseht er habe sich wiebe [e] mit den Brahmanen wieder versöhnt. Aber dann war die Enführung des Pivag juris unnöf ge. Holtzmann scheint also nur die Versöhnung der Brahmanen für umeht zu hallen, worm ich ihm nicht bestimmen kann.

durch spatere Überarbeitung in den Text gekommen ist. Schon die all gemeine Erwagung führt zu diesem Schlusse. Wenn die Durre durch den Zorn der Brahmanen veranlaßt war, so mußte in einem Marchen die Versöhnung derselben den Regen bewirken, und es lag in dem Falle überhaupt kein Grund mehr vor, den Rsyasringa zu holen. Zweitens aber steht die ursprungliche Veranlassung der Durre ja noch selbst im Texte sie trat einst infolge eines Versehens des Purohita des Königs ein. Der Überarbeiter hat also einfach den zweiten Vers eingeschöben und sich nicht einmal die Muhe gegeben die Fuge gehörig zu verwischen. Wenn man Vers 42 streicht, schließt sich Vers 43 vortreffich an Vers 41 an. Ebenso ist die zweite Zeile von Vers 46 zu streichen, die dierzeilige Strophe (46b; 47) wird dadurch zu einem regelmäßigen Sloka. Hier ist naturheh auch der Schluß der ersten Zeile von Vers 47, wie aus dem ein hervorgeht, leicht verhandert worden. Ganz hinzugefügt ist dann Vers 49, 50a, nur die Worte elas chritta vaco sind vielleicht echt, doch ist die Überarbeitung hier grund licher gewesen und der alte Text incht meh herzusteffen.

Es lag dem Überarbeiter offenbar daran, die Wurde der Brahmanen und die Schwere einer ihnen zugefugten Beleidigung hervotziheben. Wir werden demselben daher auch den Einschub der zweiten Zeile von Vers 44 zuschreiben durfen. Sie hat nur den Zweck, die Macht der Brahmanen zu betonen, und Inhalt und Form erweisen sie als unecht. Wenn jene Brahmanen den Indra zum Regnen zwingen konnten, wozu bedurften sie dann des Rsyasringa? Die Zeile enthalt außerdem das Flickwort prihit viptie und macht den Sloka (44, 45a) dreizeilig 1)

Um die Sache zu verdeutlichen, gebe ich im folgenden den Sanskrit text mit Hervorhebung der inechten Zeilen

```
etasmının eva kale tu sakhā Dašarathosya va |
Lomapāda iti khydidah Angāmam") išvaro 'bhavat || 41 ||
tena kāmāt krtam mithya brahmanasyeti nah šrutih |
sa brāhmanash parityaktas tada') vai jagatah patih || 42 ||
purohitāpacurāc ca tasya rājāo yadrīchayā || 43 ||
sa brahmanān paryaprīchat tapoyuklān manīunah |
pravarsanc surendrasya samarthān prihivipate | [44]
katham prauarset Parjanya upāyah parndršyadān |
tam ācuš coditās te tu svamalām manīsinah | [45]
tatra tie ko municaras tam rājuamu vivāca ha ||
kupitās tava rājendra brāhmanā niskriim cara | [46]
Reyašringum munisutam ānayasta ca pārhīva |
vāneyam anahlyjāma ca nārnām ārjaet eratam || 47 ||
```

<sup>&#</sup>x27;) Ich mache auch noch auf die schlechte und fehlerhafte Sprache in den eingeschobenen Versen aufmerksam

<sup>2)</sup> Bombas Ausgabe khyāto ly Angānām

<sup>3)</sup> Bombay Ausgabe tato

```
sa ced atatared rājan visayam te mahātapāķ |
sadyah pravarset Parjanya its me nātra samšayah || 48 ||
etac chrutvā vaco rājan k<sub>i</sub>rtvā niskrtsm ātmanah |
sa gatvā punar āgacohat prasannesu dvijātisu | [49]
rājānam āgatam šrutvā pratisamjahrsuķ prajāh ||
```

Die Richtigkeit der Behauptung, daß die Erzahlung in dem angegebenen Sinne uberarbeitet ist, wird nun durch eine andere Stelle bestatigt. Die Legende von Rsyaśringa gehört der sogenannten Türthapātrā an. Lomaśa macht mit den Brudern des Arjuna und der Kṛṣṇā eine Wallfahrt Bei jedem Tirtha erzahlt er dessen Geschichte. Auf diese Weise ist bier eine große Anzahl von Legenden vereinigt Diese werden gewöhnlich in der Weise eingeleitet, daß Lomaśa beim Anblick des Tirtha zunachst in kurzen Zugen die mit ihm verknupfte Geschichte andeutet, worauf die angeredete Person ihn unter nochmaliger Aufzahlung der Hauptpunkte bittet, die Geschichte ausfuhrlich zu erzahlen. Betrachten wir nun die Rahmenerzahlung zu unserer Legende Der erste Teil (110, 23—26) ergibt nichts, was die gegenwartige Frage fördern könnte Wichtig dagegen ist der zweite Teil, die Frage des Yudinsthura

Rsyaśrigah katham mṛgyām utpannah Kāšyapātmajah |
vīrudāhe yomsamsarge katham ca tapasā yutah || 27 ||
kimartham ca hayāc Chakras tasya bālasya dhimatah |
anāvrstyām pravītāyām tavarsa BalaVrīrahā || 28 ||
kathamrūpā ca sā Sāntā rājaputrī yatavratā |
lobhayām āsa yā ceto mṛgabhūtasya tasya tai || 29 ||
Lomapādas ca rājarsīr yadāsrūyata dhārmīkah |
katham var vīsaye tasya nāvarsat Pālasāsanah || 30 ||
etan me bhagavan sarram tīstarena yathātatham |
valtum arhass susrīvor Rsyasrīngasya cestitam || 31 ||

Hier wird also zunachst die Durre im zweiten Verse als ein unwesentlicher Nebenumstand erwahnt, und dann noch einmal am Schlusse, gegen die Reihenfolge der Ereignisse, ganz speziell nach dem Grunde derselben gefragt. Ich glaube es wird mir jeder recht geben, wenn ich diesen Sloka als spater eingeschoben bezeichne. Er stammt offenbar von demselben her, der die Gesehichte von der Krankung der Brahmanen und ihrer Versöhnung selbst eingefugt hat

Der Verfasser der Rahmenerzahlung kannte also jene Geschichte noch nicht. Nun muß aber diese Rahmenerzahlung von dem Diaskeuasten herrühren sie kann nicht fruher existiert haben, zu einer Zeit, als die Legenden etwa noch einzeln existierten, weil sie nur dazu dient, die einzelnen Episoden zu einem Ganzen zu verbinden, und sie kann nicht spater gedichtet sein, weil ohne sie überhaupt kein Zusammenhang herrschen wurde. Wir mussen also sagen, daß der Diaskeuast des Mahābhārata — oder vielleicht

genauer, der Tirthayatra — die veranderte Fassung noch nicht kannte Die Anderung ist also nach der Diaskeuase vorgenommen

Der zweite Punkt, der hier behandelt werden muß ist die Person der Entfuhrerin. In der Erzahlung wie sie jetzt fautet, ist es kaum erklarlich, warum der König mit einem Male dem Sohne des Ris seine Tochter Santä zur Frau gibt. Schon der iltere Holtzmann hat daher vermutet daß in der ursprunglichen Sage die Santä den Ryasringa geholt habe!) Dies wird durch die spiter ausfuhrlich zu besprechende Fassung der Sage bei den Buddhisten und durch zuer andere Zeugnisse bestatigt. Harivannsa, Visnup 93 5ff wird erzahlt, wie Pradyumna als Schauspieler verkleidet, unter anderem die Entfuhrung des Rsyasringa durch Säntä in Begleitung von Hetaren aufführt.

```
tatah sa namte tatra I aradatto natas tathā |
Svapure puratasınām param haram samādadhat || 5 ||
Ramāganam mahakāt yam uddesam natakstrām |
yanma I ssnor ameyasya Kāk sasendravadhepsayā || 6 ||
Lomapādo Dasaratha Rsyaśrngam mahamunum |
Santam ānāyayam asa gamkādhih sahanagha || 7 ||
RāmaLaksmanaSatrughnā Bharataš cavva Bhārata |
Rsyaśrngas ca Sāntā ca tathārupaur natath krtah*) || 8 || usw
Und Buddhacarita IV, 10 heißt es
```

Rsyasrngam munisulam tathaiva strisi apandilam | upāyair vividhaih Šānta jagrāka ca jahāra ca |

Daß in der ursprunglichen Sage die Entfuhrung durch die Säntä statt fand ist somit zweifellos. Ob sie dabei von Hetaren begleitet war oder nicht ist unwesentlich da ihr jedenfalls die Hauptaufgabe zufiel. Wir haben hier nun die Frage zu entscheiden ob der Diakeuast die Sage in der jun geren Form aufnahm oder ob der Text der Sage nach der Diakeuase ver aufert wurde.

Die Frage und durch die oben gegebene Rahmenerzhlung beant wortet. Die dritte Strophe 'Und wie sah jene Santa aus die energische Königstochter die den Sinn des Gazellengeborenen betörte' zeigt deutlich daß zur Zeit der Diaskeuase die Sage in der ursprunglichen Gestatt folgte. Welche Verse hier verandert oder eingeschoben sind, laßt sich im Einzelnen nicht feststellen. Sehr bedeutend werden die Anderungen aber nicht gewesen sein, in den meisten Fallen zum Beispiel in dem Gestrach (11.7ff) genutetes das Wort Sänta durch retwä zu erstenen.

Wenden wir uns nun zum Padmapurana Dieses Purana liegt in wenigstens zwei teilweise stark voneinander abweichenden Rezensionen

Indische Sagen nach Holtzmann a a O II 78
 Webers Verbeserung (Über das Rimayana S 42) die Calcutta Ausgabe hat krtaih

vor, von denen die eine durch die Ausgabe in der Änandäsrama Series, die andere durch die Handschrift der Bodleiana, Wilson 111—116, vertreten wird Da diese Handschrift in Bengalicharakteren geschrieben ist, dürfen wir wohl die in ihr enthaltene Rezension als die bengalische bezeichnen Die Geschichte des Rayasriga findet sich nur in der letzteren Rezension (Pätälakhanda 13), da in der anderen Rezension die ersten 28 Sargas des Pätälakhanda fehlen<sup>1</sup>) Ich gebe im folgenden den Text nach der Oxforder Handschrift

```
Vātsuāvana uvāca ||
Vıbhandakasya tanayo harınyam udapadyata |
katham nāma dharādhāra2) harınīkābhasat vurā ! 1 | i
sa sutām Romavādasva Šāntām udarahat katham
tan me brühi dvinhvendra param kautühalam hi tat | 2 ||
Sesa urăca !!
Vibhāndakasya brahmarseh Kāšyapasya mahātapāh
Rsyaśrngo yato jāto harinyām tac chrnusva me | 3 |
kanyā Svarnamukhī nāma Bhagasya paramadyutih
āsīd rūpagunaudāryabhusītā garvagarbhītā | 4 |
hamsayanena gacchantam Brahmanam jagatam gurum
drstvā na sambhramam cakre na cakāra mradaksinam | 5 |
Brahmā sasāva ksudre 'pn tām āgası vilāsinim3)
mraībhuva vane tistha munim sūva vimoksvase
tatah sā harınī bhūtvā babhrāma gahane vane | 6 |
mahāhradam samāsādya Kāšyapas tu Vibhāndalah
tanas tepe ciram tasthau dhuayan brahma sanatanam | 7 |
athOrrasi mahābhāga tatra prāptā yadrechayā |
tām vilokus pracaskanda retas tasya mahātmanah
salıle tat prazāhena tîralganam abhūt tadā ! 8 !!
saua Siarnamulhī nāma harinī tu pipāsitā |
papau tatra jalam vipra4) sahaila muniretasā | 9 |
```

```
prathamam Szejikhandam hi Bhumikhandam dviliyakam |
trtiyam Svargakhandam ca Patalam tu caturthakam |
pañcamam cOttaram khandam sariapāpapranāšanam ||
```

Die gedruckte Rezension bezeugt also selbst, daß die Zahl, Namen und Reihenfolge der khandas in der Rezension der Bengali Handschrift die alteren sind

¹) Welch: der beiden Rezensionen den Vorzug verdient, bedarf naturlich der genaueren Untersuchung Fur das großere Alter der bengalischen Rezension spricht indessen ihr Verhaltinis zum Mahäbhärata, wie es sich aus dem folgenden ergeben wird, und zweitens eine Stelle in der gedruckten Rezension. Die Bengali Handschrift enthält funf klandas Srytikh, Bhümikh, Patälakh, Patälakh, Uttarakh, wahrend die gedruckte Rezension seelis klandas zahlt. Ädikh, Bhümikh, Brahmakh, Patālakh, Sprikht, Uttarakh. Nun findet sich aber am Schlüsse des Bhümikhanda der gedruckten Rezension selbst die Angabe.

<sup>3)</sup> So hier such sonst, z B IV, 4 3) MS tildsinfm

<sup>4)</sup> Die zweite Silbe ist im MS unle-erlich

```
sadvo 'rāvata tasvās tu kumārah paramadvutih !
sā tu muktā mrgidehāj jagāhe vibudhālayant | 10 |
Yıbhandakas tu tam dretva tanayam süryayarcasam
pālayām āsa1) jātena snehena dvijanandana | 11 |
sa capi ripine tasmin muniviryabharo munih
pitrā prāpitasamskārah prāptavedah samāhitah
vyacaral tatra vipine janadaršanavarjite | 12 |
tasya bālye tv atıkrānte murdhnı śrnge ajāyatām |
matrgotram sucayantı Rsyasrngas tato 'bhavat | 13 |
Romapadasva rajarser visave ca mahamate |
brāhmanātikramād eva vrstir na cābhavat tatah2) | 14 ||
tatah purohitāmātyan āhūya3) nepatir drija
mantrayam asa erstyartham abravit tam purohitah | 15 |
Vibhandalasya tanaya Rsyasrngo mahatapah
agacched nadi te rannam tato vrstir bhavisnati | 16 ||
tae chrutvā Romapādo 'tha vicintya manasā nrpah |
dutenākārayām āsa vāramukhyāh sahasrašah | 17 |
tā uvāca vaco rājā Vibhāndakasutam munim 1
samānesvatī vā tasvai dāsvāmi vipulam dhanam | 18 ||
tac chrutyā vacanam tasya rešyās tā bhayam āvišan
na pāravāmas tat karma mahārāja ksamasva nah | 19 ||
Vibhandako mahatejah kruddho dhaksyati caksusa
sarvā nas tvām ca rājendra nivartasva manorathāt | 20 |
vidrutāsu tatas tāsu vrddhā kāpi dhiyā varā |
tesyā svanaptrikām prāha grhāna nrpater dhanam | 21 ||
anguisve munch vutram sahava tram bhazer mama
kım karomı vayo 'tılam tena tvam prarthayamy aham | 22 |
ıty uktra tam samasrasya resya rajanam abrarit |
anayısye maharaya Vıbhandakasutam munım |
pratijānihi bhavatā sāntvanīyo Vibhāndalah | 23 |
rājābrazīt samāyāta Rsyašrnge yadā munih
āgamısyatı samkruddhah santvanıyah sa me tadā | 24 |
tam tasya samayam vesyā srutvā nāvam cakāra ha
āšramam tatra cakre ca die yagulmalatādibhih | 25 |
samcitya tatra vastuni madhurāni priyāni ca [
sā nāvam vāhayām āsa neguktaer aranebhrtā | 26 |
äsramät Käsyapasyätha säntare yojanatrayüt
tasthau nāvī vanābhyāše*) sajjayitvā varānganāh [ 27 ]]
 Lanane ca yathas) navi višesah sma na dršyate
 tathā cakre yogavenā vrddhā vekyā dheyā varā || 28 ||
 atha dūtena vyjūāya Kāšyapasya kryvocitam |
1) MS pālayam esa
                      1) Fehlt im MS
                                          1) MS ahuya
```

<sup>&</sup>quot;) MS -se 4) MS tatha

```
samayam qantukāmasya tapase ca vanāya ca || 29 ||
presayām āsa tām naptrim bhūsayıtiā vibhūsanaih \
srayam ca dūratas tasthau preksamānā manasvinī || 30 ||
naptrı tasyas tato gatıa muner anandamandalam1)
Vibhandakena krtyartham gacchata parwarntam | 31 |
tatroparistam rapusā cārurūpena tatsutam [
Revasrnaam mahābhāgam apasyad taravarninī | 32 |
Rsyasrngas tu dharmajña pitaram na unaparam |
pumāmsam ta striyam tāpi nāpašyad tipine purā || 33 ||
tām tu drstvā sarāroham mene munikumarakam |
abravıt svagatanı brahman kas tram kasyatha putrakalı (1 34 11
atropavišvatām2) samyag abhivāduo 'si me matah }
arhvantam nhalamüläni kriatithuo vivasuasi3) | 35 |
sāha tam nābhrrādyo smr abhrrādyo bharān mama |
evam eva vratam mahyam nasanam samsraye kracit | 36 ||
aśramo me naditire ramyapuspaphalānvitah
bhayantam darkayısyamı tapasanam manoramam | 37 ||
Rsvašrnaa urāca ||
ätithyena rinā brahman na gantum tram ito 'rhasi |
tad arhāna phalāny atra jalam ca parisitalam | 38 |
tty uktra pradadau tasyar phalani katicit tatah |
arnaudanı ca vakrānı4) tathā bhallātakānı ca | 39 |
sā tāni grhya pānibhyām osthaprānte samarpya ca |
khutkrtya visasarjātha dadau bhaksyāni kâmini |
maharasanı svadunı phalamatrakrtını ca | 40 |
reśyováca ||
pasyasmakam asramasya phalany etani sakhinam
panyam ca manohari nasramas te manoharah | 41 |
Reyasrngas tu pānībhyam grhitvā modalān dvija |
bhal sayam asa lobhena sadadacs) ca punah punah | 42 ||
pänakam ca tatah pitra madhuram madakam punah |
anāsrādīlapurrānī lūny āsrādya dizjalmajah
mene param sakhāyam tām višašvāsa ca tūpasah | 43 |
sā rišrastam tato jūātrā muniputram manastini
bhurabhuam gadham aslisyapayayat tam mulhasaram | 44 ||
stanabhyam ca surrttabhyam sa pasparsa punah punah |
mugdho bhud Reyairngo 'tha paramam prāpa sammadam [] 45 []
sā tu zňātvā tatah kālam tāpasasya samāgateh }
aanshotram samuddisya tvarita nävam äyayau | 46 ||
Reyakrıngas tadā mugdho 'cıntayat tam nırantaram |
nagnıkaryam cakaratha naharac ca samıtkusan 1
1) So 115
               1) MS trophed in
```

<sup>&#</sup>x27;) So MS ') MS trops
') MS dalrām, da undeutlich

<sup>\*) 115</sup> siya \*) 115 dadac

```
grahagrasta na brahman nyalokata diso muhuh | 47 ||
Vahhandalas tu tapaso nerriva drivasattama
ā framam vāvad āvāti putram mugdham vyalokayat | 48 |
urāca ca kim etat te raimanasuam kuto 'bharat 1
samıtmıspānı nādvām ratsa kim nāhrtāni te [
annilaryam na sampannam unhvalas tram vilol vase | 49 ||
Rsvašrnaa uvāca 1
atrihih kaścid āvato ramvareśo manoharah
suvibhaktā satā bibkrat sīmante dvidalikrtāh | 50 |
tasua ralkalakah snigdhah susparšah sukhado 'ti me |
mel halā ca sušiniānā šiniānā rādamel halā | 51 |
raksasa ca dadhac chrnge surrite sparšasaukhyade
Inbhrat Lanthe ca subhrāns vartulāns phalāns vas | 52 |
samāgatya nāsanam me jagraha nābhitadanam |
an amanyata mām era so 'hhvadva sthito 'aratah') | 53 ||
mayā dattāni pakvāni phalāni prāsya dūratah
sa phalanı dadan mahyam svadünı rasavantı2) ca | 54 ||
jalam dadau sväsramasya tena me 'pahriam manah |
kım yratam tāta tasya sma3) tac cıkırsāmı saukhyadam | 55 |
Vibhāndakas tu tac chrutiā inatvā raksahkrtam tu tat
putram āha na jānāmi raksāmsi balaranti vai [ 56 [
krtvā māyāmayam rupam tapovighnam4) caranti hi
sambhasā tesu te narra kartaryā tapa rechatā*) | 57 ||
nasmākam tānı bhaksyānı tapohānıkaranı vai 1
iti prasāsva tam putram izmanāh sa Vibhāndakah 11 58 11
tanam vilokayam") asa samantad yojanadyayam
na dadaréa tanoviahnakaranam Lutracin munih [[ 59 ]]
paredyur na yayau taptum putram destră samākulam
na yayau sapı tanvangı dütair zñatră vidheyatăm | 60 |
anyedyur apı nagacchad anyedyur apı tapasah [
dinatraye gate putram sustham zñātrā Vibhandakah
 avighnam") cāśramam drstvā jagāma tapase punah | 61 |
athājagāma tanvangī resvā*) pradbānīvonta |
 Reyastrı gam tathā santam mohayām āsa kāminī | 62 |
uraca casramam mahvam drastum sechats vad bhatan
tad agatyavalokyavägamisyati maya saha | 63 |
sty uktra tam mohayıtra gadham alınganadıblılı
 nāram ninaya tanrangi bhū sayām āsa bhū sanaih | 64 |
 pänakaik pänantvätha mädakam madhunä samam
 nāvam tām vāhayām āsa vešyā vyddhā dhīyā varā | 65 |
1) MS 'gnatah
```

<sup>1</sup> So WS

<sup>2)</sup> MS rasanti 1) MS Ama

<sup>1)</sup> MS aredyen

<sup>1)</sup> MS lotayam ta unsicher, eher unfertiges ja \*) MS m

```
Romapadapure näiam nibadhua nrpam abraiit 1
āgata 1) Rayasrngo 'yam yad vidheyam2) vidhīyatām | 66 |
Rsyasrnae tu samprāpte Vāsavas tadbhinā dīma
vavarsa salılam bhuri subhil sam abhavat tadā || 67 ||
Romapādah Kūsyapasya šanlamānah samāgatīm |
Santam nāma tatah kanyām dadau munisutāva rai |
Rsyaśrngaya dharmajña yathavidhi mahamatih | 68 ||
Vibhāndakas tato 'bhyetya svāsramam munisattama |
adrstrā tanavam tatra rātodvego babhura ha 11 69 11
mrqayam asa vipine samantad Rsyasrngalam
pariśrāntas tato dhyānam cakāra tapatām varah | 70 |
dhuānenālokavām āsa Romapādavicestitam |
kruddhah prāyāt tato vipra dhaksyan krodhāgninā nrpam (
sapattanam sahāmātvam sapraram sapurohitam | 71 ||
athāgatya puraprānte vrksamūlam upāsritah
ıahnım utpādavām āsa calsurbhyām radanāt tatah |
tatpuram dagdhum ärebhe rahnır ürdhrasılho mahān | 72 ||
Romanādas tad ālokva Rsvasrngam sabhārvakam
presayam asa matıman santvanaya tapasvınah | 73 |
Rsvašrnaas tu dharmatmā sabhārvo munım abhvavāt |
abhıvadyatha pıtaram yaqada madhuram vacah
vadhûs te ravaputriyam abhivadayate prabho | 74 |
tac chrutvā Kāšyapātmajah3)
rajānam ca samāšlisva mumude prašašamsa ca | 75 |
Rsyasrngam tatah präha prasannätmä Vibhändalah
putram utpādya ratsa tram āsramāya prayāsyası | 76 |
ity ādišya tato vipra Riyašrigam Vibhandalah
ragama svasramam pritas tapase krtaniścayah | 77 |
ıtı te kathıtam vipra Rsyasrngo yatha munih |
upayeme Romapadac Chantam Dasarathatmajam | 78 |
tti sriPadmapurāne Pātālakhanda Rsyasrngopākhyānam nāma
                                           trayodaśo 'dhyāyah ||
```

Jeder, der diese Erzahlung mit der jetzigen Fassung des Mahäbharata vergleicht, wird ohne weiteres die große Ähnlichkeit zwischen beiden er kennen. Vor allem mache ich auf die folgenden beiden wörtlichen Übereinstimmungen aufmerksam

Padmap 6 mrgibhūya vane tistha munim sūya vimoksyase Mbh 110,37 devidanyā mrgi bhūtvā misim sūya rimoksyase Padmap 36 sāha tam nābhivādyo 'smi abhivādyo bhaiān mama [ crum evi tratam mahyam nāsanam samšraye kiacit [i

<sup>1)</sup> MS tam

<sup>1)</sup> MS -dheram

Mbh 111,12 bhavatā nābhīvādyo¹} 'ham abhīvādyo bhavān mayā | vratam etādršam brahman parīsnajyo bhavān mayā ||

Abweichend in den beiden Berichten dagegen sind die folgenden Punkte Die Vorgeschichte der Gazelle, auf die im Mbh kurz in einem emzigen Verse (110, 36b, 37a) hingewiesen wird, wird hier ausführlich erzahlt. Über die Entstehung der Durre wird hier mehts weiter gesagt, als daß sie infolge der Nichtachtung eines Brahmanen eintrat, von dem Fortzug der Brahmanen und ihrer Versähnung findet sich hier nichts. Im Mbh. hat Rsvasrnga ein Horn auf dem Haupte, hier wachsen ihm deren zwei Die Entfuhrerin ist im Mbh. die Tochter der alten Hetare, hier ihre Enkelin Im Mbh sucht Vibhändaka drei Tage im Walde nach der Buhlerin. im Purana bleibt er nach kurzem Suchen in der Nahe der Einsiedelei drei Tage zu Hause Am meisten weicht die Erzahlung von der Besinftigung des Vibhandaka ab Vibhāndaka begibt sich hier in die Nahe der Stadt des Romapāda und laßt Feuer aus seinen Augen spruhen, um sie mit allem, was in ihr ist, zu verbrennen Schon ist sie in Brand geraten, als auf die Bitte des Königs sein Sohn mit der Santa zu ihm geht und ihm die Königstochter als seine Gattin vorstellt. Darauf gibt der Alte sofort sein Vor haben auf

Die oben angefuhrten wörtlichen Übereinstimmungen machen es unabweislich, daß die beiden Erzahlungen in direktem Zusammenhange
stehen Wir haben also zu untersuchen wem die Priorität gebuhrt. Da
aber, wie wir gesehen, im Mbh ursprunglich die altere Fassung der Sage
stand, wonach die Santa den Rsyasriga entfuhrte wahrend wir im Padma
purana die jungere Fassung mit der Entfuhrung durch die Hetare haben,
so ist es ausgeschlossen, daß etwa das Puräna Alter als das ursprungliche
Mbh ist Es handelt sich somnt nur darum, ob der Purana Verfasser nach
der jetzigen Fassung des Mbh gearbeitet hat oder ob der Überarbeiter der
Mahübharata Erzahlung bei seiner Arbeit das Padmapurana benutzt hat

Betrachten wir zumachst die beiden oben angeführten wörtlich über einstimmenden Stellen Mih 111, 12 lautet vollstandig in Übersetzung 'Du mußt nicht mich empfangen ich muß dich empfangen So ist das Gelubde o Brahmane, ich muß dich umä dich empfangen So ist das Gelubde o Brahmane, ich muß dich umarmen' Der Vers ist ein Śloka, wahrend im ubrigen der ganze Absehnitt, in dem er vorkommt (111,7 bis 113,25) in Tristubh Strophen verfaßt ist Dieser Umstand wurde allein schon genugen, den Vers als eingeschoben zu erweisen Er wird aber noch durch zwei andere Punkte unterstutzt Der Vers paßt gar nicht in den Zusummenhang Wenn die Hetare den Reysäriga sehon jetzt umarming auf den Rayašrigas beschrieben werden Allein das ist micht der Fall Er bietet ihr vielmehr seine Friehte an, von Umarmungen ist erst die Rede, als er

<sup>1)</sup> Die Calcutta Ausgabe hest bharat Inabl i

von ihren Sußigkeiten genossen und vor allem von ihrem Wein gefrunken hat Dazu kommt die Mangelhaftigkeit des Ausdrucks in dem Verse zu vralam elädrsam fehlt ein me, mama oder mahyam Nun kommt derselbe Vers im Puräna vor, und zwar in sprachlich tadelloser Lesart 'Sie sprachzu ihm "ich darf nicht empfangen werden ich muß dich empfangen. So ist mein Gelubde ich nehme nirgends einen Sitz ant' Hier stimmt außerdem das Metrum zur Umgebung, und der Vers hat hier seine volle Bedeutung. Die Hetare weigert sich, die gastliche Aufnahme anzunehmen und sich zu setzen, weil sie den Rayasriga bewegen will, nach ihrem Schiffe zu kommen, im Mich stehen die beiden Vershalften gar nicht in innerem Zusammenhange. Ich halte es aus diesen Grunden für zweifelles, daß Mich 111, 12 eine schlechte Wiedergabe von Padmap 6 ist!)

Ahnlich liegt die Sache im zweiten Falle Im Mbh wird zunachst einfach erzählt, daß eine Gazelle kam, das mit dem relas des Rsi vermischte Wasser trank und davon sehwanger wurde. Dann heißt es in unserem Verse (110, 36b 37a) 'Dieser Göttertochter hatte einst der verehrungswurdige Brahman, der Weltenschöpler, gesagt "Nachdem du eine Gazelle geworden und einen Muni geboren, wirst du erlöst werden!' Vergleicht man dannt die Erzihlung des Puräna, wonach die Geburt der Apsaras Svarnamukhi als Gazelle eine Strafe für ihre Unehrerbeitigkeit gegen Brahman ist, so wird man nicht umhin können, auch her dem Puräna die Prioritat zuzugestehen. Die Mih Strophe wird überhaupt erst verstundlich, wenn man die Erzahlung des Purana kennt. Sie zeigt überdies wieder dieselbe Unbehilflichkeit im Ausdruck, die wir sehen in 111 12 und in den eingeschobenen Zeilen 110–42 usw angetroffen haben. Wir mussen daher annehmen daß diese Strophe von dem Überarbeiter unter wörtlicher Anlehnung an das Padmapuräna verfaßt und in das Mbhe eingefügt wurde.

Noch ein dritter Punkt kommt hier in Betracht. Im Mith heißt es am Schlusse der Ermahnungsrede des Alten (113, 5). Nachdem er den Sohn mit den Worten. Das sind Raksase zuruckgehalten suchte Vi bhändaka nach ihr Als er in drei Tagen meht traf da kehrte er zur Ein siedelei zuruck. Sich auf drei Tage von der Einsiedelei zu entfernen, war jedenfalls das Törichteste was Vibhändaka tun konnte, da er so der Hetare ja die beste Gelegenheit bot, ihren Besuch zu wiederholen, man muß sich nur windern, daß das nicht geschicht. Im Puräna dagegen sucht, wie oben nur windern, daß das nicht geschicht. Im Puräna dagegen sucht, wie oben nur windern, daß das nicht geschicht. Im Puräna dagegen sucht, wie oben nur hint, Vibhändaka zunichst in der Nahe nach der Verführerin und bleibt dann drei Tage bei seinem Sohne zu Hause, ein durchaus vernunftiges Verfahren. Es ist daher offenbar, wie Mith 110, 36b 37a eine Zusammen fassung von Puräna 4—6b ist, auch unser Sloka ein ungeschickter Versuch des Überarbeiters, Pur 59—61a zusammenzufassen, eine Ansicht,

<sup>1)</sup> Der Überarbeiter zitierte jedenfalls aus dem Gedichtnis

die durch die auch hier wieder zutage tretende Mangelhaftigkeit der Sprache<sup>1</sup>) bestatigt wird

Meiner Ansicht nach beweisen diese drei Punkte, daß der Überarbeiter der Mbh -Erzahlung das Padmapurana kannte und darnach den ursprüngheben Text des Epos veranderte\*) Dann durfen wir aber auch annehmen. daß er auch zu der Hauptanderung die er, wie wir oben gesehen, mit dem Texte vornahm, namlich der Einführung der Hetare an Stelle der Königs tochter direkt durch das Purana veranlaßt wurde. Ebenso im Anfang der Geschichte Hier fand er 'em Versehen des Purohita' (purohitā pacārāt) als Entstehungsgrund der Durre im Mbh Texte angegeben. Wenn er dafur die Betrugung eines Brahmanen seitens des Königs substituierte, so wird er die Anregung dazu vom Puräna empfangen haben, wonach die Durre 'infolge der Nichtachtung eines Brahmanen' (brahmanatikramat) eintrat Allein das ist auch alles, was er dem Purana entnommen haben kann, alles was er daran geknupft hat, der Fortzug der Brahmanen, die Suhne des Königs und die Versöhnung der Brahmanen, ist sein eigenes Werk Was anders aber kann ihn veranlaßt haben, die Geschichte hier in einer Weise auszufuhren daß wie wir gesehen, die ganze Erzahlung dadurch voller Widerspruche und geradezu unverstandlich wird als der Wunsch, die Schwere des Betruges gegen einen Brahmanen und die Notwendigkeit einer Suhne hervorzuheben Das ist aber von Bedeutung für die Beurteilung des Schlusses der Erzahlung, wo das Purāna und das Mahābhārata ja wieder vonemander abweichen3) Im Mbh steht der Alte von seinem Vorhaben, die Stadt des Königs zu verbrennen ab, als er hört, wie große Strecken Landes der Konig seinem Sohne geschenkt hat Im Puräna dagegen beginnt er tatsachlich die Stadt in Brand zu setzen, ist aber sofort versöhnt, als er hort daß die Königstochter die Gattin seines Sohnes ist, er scheint dies als eine Ehre zu betrachten. Mir scheint, daß die Fassung des Purana hier die altere ist. Die Steigerung des Besanftigungsmittels des Rsi im Mbh. scheint mir demselben Bestreben entsprungen zu sein, das zu der Erfindung von der Versöhnung der Brahmanen im Anfang der Geschichte führte, und es erscheint mir daher wahrscheinlich - mehr laßt sich naturlich in einem solchen Falle micht sagen -, daß auch die Erzahlung von der Besanftigung des Vibhandaka im Mbh von dem Überarbeiter verandert oder vielleicht überhaupt neu hinzugefügt worden ist

Der Purana Verfasser hat ubrigens seinerseits vielleicht wieder die ursprungliche Mahäbhärata Erzählung gekannt. Dafur spricht die Gleich-

<sup>1)</sup> Zu dsädauam asa fehlt das Obiekt

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Man beachte, worauf Holtzmann, Das Vahäbharata und seine Theile IV, 31 aufmeksam gemacht hat daß Nilakantha zu Mbh I, 649 das Bedmapurana als das erste Durana bezeichnet gewähnlich seicht es in der Liste der Poranas an zweiter Stelle.

<sup>3)</sup> Die ubrigen Abweichungen sind zu unbedeutend um ausführheh besprochen zu werden. Sie ergeben jedenfalls für die Frioritätsfrage mehts.

heit in unbedeutenden Nebenumstanden, wie z B in dem Vorwande, unter dem sich die Entfuhrerin entfernt (Mbh 111, 18 krivägnikotrasya tadāpa deśam, Pur 46 agnikotram samuddisya), und einige weitere wortliche Übereinstimmungen

Mbh 110, 34

mahāhradam samāsādya Kāsyapas tapası sthrtah | dīrghakālam parisrāntah

Pur 7

mahāhradam samāsādya Kāsyapas tu Vibhāndakah | tapas tepe ciram tasthau

Mbh 110, 35

tasya retah pracaskanda drstvapsarasam Urvasim ||

Pur 8

athOrvaśī mahābhāga tatra prāptā yadrechayā |

tām vīlokya pracaskanda retas tasya mahātmanah 🛚

Mbh 111, 14

sa tānı sarıānı visarja yitvā bhak syān y anarhānı dadau tato'sya | tānı mahārasānı

Pur 40

khutkrtya visasarjā tha dadau bhaksyāni kāminī | mahārasāni

In allen diesen Fallen liegt wenigstens kein Grund zu der Annahme vor, daß der Überarbeiter der Mahäbharata Sage die Worte aus dem Puräna entlehnt habe

Das Ergebnis der bisherigen Untersuchung ist also die chronologische Reihenfolge

- I Ursprungliche Fassung des Mahabharata
- 2 Fassung des Padmapurana wahrscheinlich mit teilweiser Benutzung der vorigen
- 3 Überarbeitete Fassung des Mahābhārata, der Purānafassung angeglichen

Ksemendras Bhāratamañjarī stımmt, wie sich nach dem Re sultate von Buhlers und Kirstes Untersuehung erwarten laßt, mit dem jetzigen Texte des Mahābhārata in allem Wesentlichen überein Wibh 110, 36b 37a über die Vergeburt der Gazelle fehlt hier, woraus sich indessen bei dem Charakter von Ksemendras Arbeit nicht folgern laßt, daß der Vers zu seiner Zeit noch nicht im Texte stand Die Regenlösigkeit entsteht durch den Fluch der Brahmanen (761) Vibhāndaka bleibt hier drei Tago zu Hauss (787 sihlifü latra dinatrayam), Ksemendra ist hier öffenbar durch selbstandige Überlegung auf die Durstellung der Sache im Purāna zuruckgekommen Auffallig ist, daß die alte Hetare hier einmal (763) als ietāyā diruzkasām bezeichnet wird, zumal da ahnlich auch in Amaracandras Bālabhārata, wo die ganze Sage in zwei Strophen (III, I, 90 91) zusammen-

gedrangt ist, die Entfuhrerin eine Apsaras genannt wird. Was zu dieser seltsamen Anderung Anlaß gegeben, weiß ich nicht zu sagen

Im Rāmāyana wird die Legende dem Sumantra in den Mund gelegt Dr erzahlt sie dem Daśaratha, und zwur nicht als etwas Geschehenes, sondern als etwas, was nach der Prophezeiung des Sanatkumāra in Zukunft geschehen wird Die eigentliche Geburtsgeschichte fehlt hier, es wird nur erzahlt, daß Rsyasraga der Sohn des Vibhāndaka sein und, Zeit seines Lebens im Walde wohnend, keinen Menschen außer seinem Vater kennen werde

Zu dieser Zeit werde Romapāda¹) König der Angas sein Durch eine Ubertretung desselben werde Regenlosigkeit eintreten Der König werde die Brabmanen um Rat fragen, und sie werden raten, den Rsyasringa herbeizuholen und ihm die Tochter des Königs, Santa zur Frau zu geben Der König werde dann mit den Alimistern überlegen, wie man den Rsyasringa herbeischaffen könne. Sie werden sich weitern selbst zu rechen, allein

'Sie werden, nachdem sie die geeigneten Mittel erwogen haben, sagen "Wir werden den Seher herbeischaffen, ohne daß ein Unheil daraus entsteht ' IX 18

So wurde der Sohn des Ru von dem Angafursten durch Hetaren herbeigeschafft, der Gott ließ es regnen, und Säntä wird ihm gegeben 19

Dein Eidam Rsyasruga wird dir Söhne verschaffen So habe ich die Erzahlung des Sanatkumära mitgeteilt? 20

Erfreut aber erwiderte Dasaratha dem Sumantra 'Erzahle, wie und durch welches Mittel Rayasinga herbeigeführt wurde' 21

Darud sprach Sumuntra, von dem König aufgefordert, folgende Worte 'Wie und durch welches Mittel Rsyasringa von den Ministern herbei gefuhrt wurde das will ich dir alles erzahlen Höre mir zu nutsamt den Ministern X 1

Zu Romapida sprach der Purchita mitsamt den Ministern folgender maßen "Folgendes gefahrlose Mittel haben wir ausgedacht" 2

Und nun met er, Heturen zu dem mit Weibern unbekannten Revasings zu senden. Der König willigte ein, und die Hetaren begaben sieh in den Wald zu die Nicht der Zeinsachle, wo Nieg zeunget sie dem zusich bist der zeinsachle, nut der lud sie im seine Einsiedelei ein. Sie begrußten ihm freundlich und er lud sie im seine Einsiedelei ein. Sie gaben ihm dahm und er bewirtete sie mit Wurzeln und Fruchten. Sie gaben ihm dagegen von ihren Leekereien, und machten sieh dann aus Furcht vor dem alten Rei davon. Reyafrings war nach ihrem Fortgange sehr betrubt. Am folgenden Tage ging er wieder nach dem Plitze, wo er die Machen gefunden hatte. Sie stellten sich denn auch wieder dort ein und luden ihn un ein, nach ihrer Einsiedelei zu kommen. Er war einverstanden. Als sie ihn wegführten, regnete es. Der König begrußte den Mant bet seiner

<sup>1)</sup> In B Lomanada

Ankunft und gab ihm die Santā zur Frau, und Rsyasrnga lebte vergnügt mit ihr

Auffallend ist hier der Schluß des neunten und der Beginn des zehnten Sarga. Es erscheint naheliegend, jene Zeilen, die den Zusammenhang unterbrechen, einfach zu entfernen und so Sarga IX und X zu einem Ganzen zu verbinden. Allein dem stehen drei Schwierigkeiten im Wege erstens ist kein Grund für den Einschub jener Zeilen ersichtlich, zweitens ist das Tempus der Erzahlung in IX das Futurum, da das Ganze die Prophezeiung des Sanatkumära ist, wahrend wir in X die historischen Tempora finden, und drittens wird in IX, 20 ausdrücklich gesagt, daß hier die prophetische Erzahlung des Sanatkumara ende. Dies letztere beweist, daß die Erzahlung in IX wirklich zum Abschluß gebracht wurde, die Geschichte von der Entfuhrung muß also hinter IX 18 weggefallen und X um die Lucke auszufüllen, spater hinzugefügt sein.

Was aber soll diese Anderung veranlaßt haben † Ich glaube, man kann die Sache nur so erklaren daß ursprunglich in IX die Geschichte der Ent führung in der alten Fassung die durch die Säntä, folgte Spater, als sieh unter dem Einflüsse der jetzt vorliegenden Mahabharatafassung die Sage geandert hatte, wurde die alte Erzahlung gestrichen und eine Darstellung der neuen Fassung in der aus dem Obigen ersichtlichen Weise hinzugefügt. Um die dadurch in IX entstandene Lucke notdurftig zu verdecken, wurde dann der erbarmliche Vers 19 hinzugefügt der sich sehon durch den Gebrauch des Perfekts änitah des Imperfekts avarsayat und des Prasens pradiyate als unecht verrat.) Ein direktes Zeugnis für die Richtigkeit dieser Erklarung liegt in den oben angeführten Versen aus dem Harivamsa vor Danach war das Schauspiel von der Entfuhrung des Rsyasring durch die Sänta eine Dramatisserung eines dem Mahäkärya Rämäyana angehörigen Absehnittes. Zur Zeit der Abfassung des Harivamsa muß also hier noch die ursprungliche Sage gestanden haben

Wir haben demnach im Rāmayana den Anfang der Sage in IX, 1—18 in der alteren Fassung, den zweiten Teil in X in einer jungeren Fassung vor uns und mussen nun noch das Verhalfuns der fetzteren zu den Fassungen des Padmapurana und des jetzigen Mahābhārata zu bestimmen suchen\*) Eins ergibt sich dabei mit Bestimmtheit die Erzahlung des Ramayana

¹) Es ist auch kein Zufall, daß der Text in 18, mitten in der Rede der Brahmanen, abbricht Im nachsten Vers mußten sie naturlich vorschlägen, die Santa zu senden Da dies nicht mit der Sendung der ganilas stimmte, so wurde der Text von hier an gestrichen

<sup>3)</sup> Was on dem Anfang der Erzahlung in IA erhalten ist, ist naturlich zu wenig um einen Vergleich mit der oben erschlossenen ursprunglichen Fassung zu ermöglichen Doch will ich darauf hinweisen, daß hier die Entstehung der Durre, ganz wie man den Urstanden nach erwarten muß, noch als Nebenumstand behandelt ist Die Verschiedenheit der Begrundung her (lasya eystiktemad rujfah) und im ur sprunglichen Mibh (purohitāpacarac ca tasya rājfah) ist ganz unbedeutend

ist jünger als die des Purāna und die des Mahābhārata Im Rāmāyana fallt die Entfuhrung schon 'den Hetaren' zu, die eine Hetare, die zunachst die Sāntā abloste, ist hier in der Masse aufgegangen Das Floß mit der Einsiedelei ist hier ganz verschwunden. Ebenso ist das Gesprüch zwischen Vibhāndaha und Rsyaśriga — ein uralter Zug, wie wir spater sehen werden — und die Geschichte von der Besanftigung des alten Rsi weggefallen. Ob dem Verfasser die Erzahlung des Mahābhārata oder die des Purana vorschwebte, laßt sich dagegen bei dem Mangel beweisender Übereinstimmungen in den Worten nicht entscheiden!)

Fur die Sage im Skandapurana steht mir leider meht der Text selbst, sondern nur die Inhaltsangabe von V N Narasimmiyengar<sup>1</sup>) zur Verfugung Ich glaube indessen, daß die letztere fur unseren Zweck vollig ausreicht Der Inhalt ist kurz folgender Vibhändaka verrichtet auf Rat seines Vaters Kasyapa seine Buße an der Tungabhadrä bei Srigapura (dem beutigen Sriger) Die Flamme seiner dreitausendjahrigen Buße stört die Bewohner von Indras Himmel Indra befiehlt einem Citrasena, dem Hei ligen die Urvasi zu schicken Das geschieht, und der Anblick der Apsaras hat die bekannte Folge Eine Gazelle trinkt das Waschwaser des Rsi, wird sofort davon schwanger, und gebiert zur richtigen Zeit einen Knuben mit zwei Hörnern, den der Ris als seinen Sohn erkennt und aufzieht. Als der Knabe zwölf Jahre alt ist, erblicken inh Paramesiara und Pärvati gelegentlich auf einem Spaziergange im Himmelsraum. Sie steigen her nieder und verleihen ihm die Macht, Hungersnot und Durre in einem Umkreise von zwölf Mellen von seinem Aufenthaltsort zu vernichten.

<sup>1)</sup> Emzelne Anklänge lassen sich allerdungs funden z B Ram X, 9 na tena dreiapurarum siri ed pumän võ, Pur 33 pumämsam võ strayam võps nõpašyat purä, Rhm X, 21 Din 42 geodest telegrapus

Råm X, 21, Pur 43 andsvådstapurvins,
Ram X 29 savarşa sahasā deto jagat prahlādayams tadā |

Mbh 113 10 dadarsa devam sahasa pratestam apuryamanam ca jagaj jalena |

Sie sind aber doch nicht zahlrech und genau genug als daß sie nicht einfach auf Zufall berühen könnten — Was die Bengah Recension betrifft, so ist sie, wie genohm lich, auch im dessem Abechnitt durchweig glatter. Hier hat man versucht, die Lucke hinter 13, 16 hier 1211, 22, durch den Gebrauch des Firtaums und größen das fichlichkeit in der Erzählung ist eine ganze Reche von Strophen eingefügt worden im den Geschichte nit der Mahabarata Erzählung in Überenstummung zu bringen Sie behandelt die folgenden Punkte Der könig laßt Schiffe mit B umen, Getränken und Freichten beladen und die Hetaren fahren auf biene nach der Enwedele (IX, 8 g) Auch Rysärjags fährt nachber auf einem Schiffe nach der Residens (IX, 63). Die Verführungskunste der Hetären werden austiknlich beschreiben (IX, 137). Vibhändiaks kommt nach dem Fortgang der Hetären nach Hause, und es folgt das Gespräch zwischen Vater um Schiff (X, 42ff). Endlich wird ganz ähnlich wie um Mith die Rückkunft des Vibhändiaks nach der Friführung und seine Besanftigung erzahlt (X, 55ff). 1 jud an II, 140ff.

Nun bricht in Anga wahrend der Regierung des Romapāda eine Durre au, die zwolf Jahre dauert Der Rsi Sanatkumära teilt dem Könige mit, daß es reguen wurde, wenn der junge Rsynsrnga dazu gebracht werden könnte, das Land zu betreten Die Weisen des Landes ermitteln den Aufenthaltsort des Bußers und geben dem König den Rat, ihn durch Hetaren herbeiholen zu lassen Der König folgt diesem Rate Die Hetaren errichten zunachst eine Art Niederlage von Luxusartiskeln in Närvē be suchen von hier aus des öfteren den Rsyasrnga wahrend der Abwesenheit des Vaters und weihen ihn in die Freuden der Welt ein Nach einiger Zeit gibt er ihren Bitten nach mit ihnen nach Angadesa zu gehen Sie brechen auf und der Regen beginnt zu fallen Romapāda zieht ihnen entgegen, empfangt den Rsi mit großen Ehren und gibt ihm seine Tochter Santādevī zur Frau, und mit ihr lebt Rsyasrnga eine Zeit lang glucklich im Reiche der Angas

Die Erzahlung fahrt dann in den weiteren Schieksalen des Ris fort Zunachst wird sein Opfer für den Dasaratha erzahlt dann seine Ruckkehr in die Einsiedelei des Vaters Dort findet er den Vibhändaka nicht mehr vor Er ist sehr betrubt darüber, norauf Vibhändaka aus dem Linga von Malahänisvara hervortritt Der Sohn fragt ihn, wo er am besten Buße üben könne Der Alte verweist ihn am Mahävisnu der im Hugellande von Sahyadri lebt Auf dem Wege dahm in der Nahe von Nirmalapura, dem heutigen Nemmar, besiegt Rsyasringa einen Räksasa Nach einer sieben jährigen Buße zu Ehren Mahavisnus erscheint ihm der Gott und befiehlt ihm, nach Candrasekhara am Fuße des Sahyādri zu gehen Der Ris begibt sich nach jenem Orte und blickt mit halbgeschlossenen Augen auf ihn woher der Ort den Namen Kigga empfangt von kiggannu das halbge schlossene Auge Schließlich geht Parameśvara auf die Bitte Rsyasrigas in dessen Seele auf

aß diese Fassung jedenfalls die jungste von allen ist, die wir bisher kennen gelernt haben. Die Sage ist hier zu einer lokalen Legende geworden und in den Dienst des Sivaismus gepreßt. Kigga wo sich der Tempel des Sirge śvara befindet, liegt nach den Angaben Narasimmiyengars in einer der Schluchten des Mysore Malnad in den westlichen Ghäts, ungefahr 12 eng lische Meilen von Närvt und 6 englische Meilen von Singer. Der Grund, weshalb die Sage hier lokalisiert wurde, ist nach Narasimmiyengar der Umstand, daß das Land um Kigga infolge der Bodenverhaltnisse stets reichlichen Regenfall hat. Der Einfluß des Sivaismus macht sich, abge sehen von dem Anhange, in der eigentlichen Legende in der Verleihung des Regenzaubers durch Paramešvara und Parvati an den Knaben bemerkbar Im ubrigen scheint die Geburtsgeschichte mittelbar auf die altere Mahä bläratafassung zuruckzugehen. Wie im Padmapuräns und darnach im jetzigen Mahäbhärata die ursprungliche Sage durch eine Vorgeschichte der

Gazelle erweitert worden ist, so ist hier die Erscheinung der Urvasi weiter ausgefuhrt und begrundet worden Gegen eine direkte Zuruckfuhrung auf die ursprungliche Tassung des Mahabharata spricht der Umstand, daß der zweite Teil der Legende nicht unmittelbar auf sie zuruckgehen kann Sie setzt vielmehr einen Zustand der Sage voraus, wo die Hetaren und zwar insgesamt, ohne Hervorhebung einer einzelnen die Entführung übernehmen und wo die Einsiedelei auf dem Floße und das Gesprach zwischen Vater und Sohn schon ganz aus der Geschichte verschwunden sind Alles dies aber finden wir in der gewöhnlichen Rezension des Ramavana vor. Die letztere Fassung muß aber alter sein, da die Sage dort noch nicht wie im Purana lokalisiert ist, wir werden also kaum fehlgehen, wenn wir die Fassung des Skandapurana direkt auf den jetzigen Ramavanatext zuruckfuhren Der Purana Erzahler veranderte dann seine Vorlage dahm daß er die Dauer der Durre auf zwölf Jahre festsetzte, daß er die Intervention des Sanatkumära1) einfugte und den Schauplatz der Be gebenheit nach Narve verlegte, wihrend er die Geburtslegende die ja im Ramayana ganz fehlt, einer andern nicht direkt nachweisbaren Quelle entlehnte?)

Bevor ich zu den buddhistischen Tassungen übergehe, will ich noch erwähnen, daß auch Dandin in seinem Dasakumaracarita die Rsyasriga sage verwertet hat Er hat sie zu der lustigen Geschichte von dem großen Seher Marie und der schlauen Hetare Kämanmänari umgestället<sup>3</sup>) Trotz aller Freiheiten, die er sich mit dem Stoff erlaubt hat, sind doch die Grund zuge der Sage in der jungeren Form die Betörung des Bußers durch die Hetvre und seine Entfuhrung aus dem Walde in die Köngestadt, hier deutlich erkennbar Dandin hat sogar den Schauplatz der alten Sige bei behalten Mariei wohrt im Lande der Angas am Ufer der Gangä außerhalb der Stadt Campä wo die Kamanmängari ihr Gewerbe triebt

Die Legende im Kandjur gebe ich im folgenden nach Schiefners Übersetzung mit einigen Kurzungen<sup>4</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I a sehemt fast, als ob die I infulrung des Sanatkumara durch das Auftreten deselben als Ersalters der Legend im Bamayana veranlaßt worden ser. Wie leicht das gescheine konnte, zeigt das Berspiel Christy der in seiner Sakuntala Über-estrang (3 2017) die Bysärjas Saga, angeblich nach dem Rämäyana, erzählt und dabs den Sanatkumara genau dieselbe Rolle spieln laßt wie de Verfasser des Puris.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Auch der kurze Hanwes auf die Sage im Bhāgavatapurāņa (IX, 23 7-9) scheint auf das jetinge Ramayana zuruekzugehen, weingstens fallt auch hier die Fhifihrung mehreren Hetaern zu [Pur 3 dere vergelt jum räund dannguh, Ram A, 18 tam en ningus fallt atryah) — Die Sige von Rist'räga [sel] was ein m Sinapurang errählt wird (Aufriecht Cat Bodl, 8 66a) hat mit unwere Sige inchts gemeinsam Lu ist dies viellnehr die in der indischen Lutratur weit verbreitete Geschiehte von dem Könige, der auf der Jagl auf versiehen din Sohn eines Blaßes tötet.

<sup>1)</sup> Edited by G B iller, S 41ff

<sup>\*)</sup> Ich habe die abgekurzten Stellen in Klammern gesetzt

[Einst lebte ein Ru in einer Waldgegend] Da er die funf Klarsichten erlangt hatte, wohnten sogar wilde Gazellen, ihm Gesellschaft leistend, in der Einsiedelei Als er eines Tages an einen anderen Ort ging, um sein Wasser zu lassen, folgte ihm ein Gazellenweibehen nach. Als er mit Samen vermischten Harn von sich gegeben hatte, sog die Gazelle diesen auf und beleckte mit der Zunge ihre Geschlechtsteile. Di die Folgen der menschlichen Handlungen nicht durch den Gedunken erfaßt werden können, ge sehah es daß sie trachtig wurde. Zur Zeit, da sie werfen sollte, begab sie sich dahm, und es kam ein Knablein zur Welt. [Die Gazelle hieß es im Stich.] Als nun der Ru an den Ort gelangte und das Kind erblickt hatte, fing er an nachzudenken, wessen Kind dies sein könnte, und erkannte, daß es sein eigenes Kind sei. Er nahm es mit sich in seine Einsiedelei und zog es daselbst auf. Als der Knabe größ geworden war, wuchsen ihm auf dem Kopfe Gazellenhörner, aus diesem Grunde nunnte er den Knaben Rsya sring (Gazellenhörner).

[Nach emiger Zeit wurde nun der Alte krank und starb, nachdem er seinen Sohn ermahnt hitte, fremde Rsis recht freundlich aufzunehmen Der Sohn bestattete ihn und betrauerte ihn, wie es sich gebuhrt

Als er zu einer anderen Zeit mit einem Kruge nach Wasser gegangen war, begann die Gottheit es regnen zu lassen, als er mit dem Kruge, der mit Wasser gefullt war, gegangen kam, ließ er ihn fallen, so daß er zerbrach Die Rais sind sehr schnell zum Zorn geneigt. Die rinn das wenige Wasser verschuttet hatte machte er der Gottheit Vorwurfe und sagte. Da durch dem schlechtes Verfahren mein voller Wasserkrug zerschlagen worden ist, sollst du vom heutigen Tage an zwölf Jahre lang nicht regnen lassen!" Durch diesen Fluch heß die Gottheit es nicht regnen In Varanasi entstand eine große Hungersnot und die Menschenscharen wanderten überall hin aus Der König rief die Zeichendeuter und sprach zu ihnen 'Geehrte, durch wessen Kraft ist es daß die Gottheit keinen Regen sendet ?' Sie antworteten Durch den Zorn eines Rsi. Kann man diesen in seiner Buß ubung stören so wird die Gottheit wieder Regen senden, anders ist es micht möglich. Der König saß in Gedunken versunken da es fragten die Gattinnen die Prinzen und die Minister O König weshalb bist du miß vergnugt "Er entgegnete "Wegen des Zornes eines Rsi sendet die Gottheit keinen Regen, die Zeichendeuter haben ausgesagt, daß, wenn der Rsi in seiner Bußubung gestört werden könnte, die Gottheit wieder Regen senden wurde anders sei es nicht möglich. Nun weiß ich nicht wer ihn in der Buße storen könnte' Eine Tochter des Königs namens Santa'), sagte 'O König wenn es sich so verhalt, so beruhige dich, ich werde es so ein richten, daß der Rsi durchaus aus dieser Bußubung gebracht werde ' Der König fragte 'Durch welche Vorkehrung' Sie entgegnete 'Laß mich und andere Frauen bei den Brahmanen Geheimsprüche lernen, laß auf

<sup>1)</sup> Zıldan ma

einer Fahre eine mit Blumen, Fruchten und Wasser ausgestattete Ein siedelei errichten' [Dies geschieht ] Darauf ließ sie beruckende Gegen stande und mit Wein gefullte Fruchte und andere sehr bunte Fruchte ver schiedener Art anfertigen, richtete ihr Aussehen wie das der Rsis ein, kleidete sich mit Grasern und Baumrinde und begab sich mit den Frauen zummern, welche bei den Brahmanen Geheimspruche erlernt hatten, zur Einsiedelei ienes Rsi Es sprachen die Schuler zum Rsi 'O Lehrer, es sind zu deiner Einsiedelei viele Rsis gekommen ' Gut ist es, daß Rsis gekommen sind, fuhret sie herein. Als sie eingetreten waren und er sie erblickt hatte. sprach er in Versen 'O weh, fruher ist solches Rsi Aussehen nicht dage wesen, ein unsteter schwebender Gang, das Antlitz frei von Bart, die Bruste auf und niedersteigend. Er bewirtete sie mit zweifelumstricktem Sinne mit Wurzeln und Fruchten Sie genossen dieselben und sprachen zum Rst Deine Fruchte sind rauh und herb, die in unserer, auf dem Wasser befind lichen Einsiedelei vorhandenen Fruchte sind Amrta gleich, deshalb laden wir dich in unsere Einsiedelei ein 'Er nahm die Einladung an und begab sich mit ihnen in den auf der Fahre befindlichen Lusthain, wo sie ihm die betaubenden Sachen und die mit Wein angefullten Kokosnusse und andere Fruchte verabreichten Als er, durch den Wein berauscht und durch die beruckenden Gegenstande gebannt, mit ihnen sich unreinem Verkehr hingab schwand seine Zauberkraft. Die am Regen Frende habende Gott heit zog die Wolken von allen Seiten zusammen, und der Ryi wurde durch jene zuruckgehalten Santa sagte 'Weißt du jetzt, welche Macht es ist'' Sie brachte ihn, nachdem sie ihn durch Liebesbanden gefesselt hatte, zum König und sprach 'O König dieser ist es' Da nun die Gottheit Regen zu senden begann kam eine gute Ernte. Der König gab Säntä nebst Gefolge tenem Rsi als Gattin

Als derselbe aber, Śānta verlassend mit anderen Frauen sich der Liebe lunzugeben begann fing auch Śāntā mit hirem von Neid vermichteten Gemut an, hin geringschatzig zu behandeln, und als sei im Wortwechsel mit him ihm ihm ent dem Schuh einen Stoß an den Kopf versetzt hatte, dachte er Teli, der ein den Donner des Gewölks mich habe ertragen homen, soll mich jetzt, durch Liebesbanden gefesselt, von einem Weibe vermichten lassen? Er gab sich aufs Neue der Anstrengung hin und gelangte dann wieder in den Besitz der funf Klarischten

Sehen wir hier zunachst von der Geburtsgeschichte ab, da sie besser nachher im Zusammenhange mit der entsprechenden Darstellung des Jätaka behandelt wird, und gehen wir sogleich zu dem zweiten Teile der Erzählung über In einem Punkte ist die tibetische Erzählung wie sehen bemerkt, alter als alle uns erhaltenen Sanskriffassungen es ist die Königs tochter selbst, die den Bußer entfuhrt Im übrigen weist sie eine Reihe von Neubildungen und Verschlechterungen auf Die Durre wird hier durch

die Verfluchung des Gottes durch den Rsi hervorgerufen 1). Daß dies eine sekundare Erfindung ist, ist leicht ersichtlich Denn in diesem Falle mußte der Rsi, damit es wieder regnen könne, wie der Erzahler selbst hervorhebt. in der Buße gestört werden; dadurch verliert er die Macht über die Götter, die ihm die Buße verleiht. Um ihn in der Buße zu stören, ist es aber völlig genugend, wenn Santa ihn verfuhrt. Der Regen tritt is nach der Erzahlung auch wirklich ein, sobald dies geschehen, und die Entführung auf der Fahre in das Reich des Königs wird dadurch ganz überflussig gemacht. Auch darm ist die Kandiur-Erzahlung unursprunglich, daß sie den Rei von Schulern umgeben sein laßt Die Geschichte gipfelt 1a gerade in dem Zusammentreffen der Verfuhrerin mit dem Manne, der, in der Wildnis von einer Gazelle geboren, nie einen Menschen außer seinem Vater gesehen Daß der Schluß, die Erzahlung von dem Schicksal des Rsı nach seiner Verheiratung mit der Santa, eine spatere Zutat ist, bedarf wohl kaum des Beweises. Er ist offenbar nur angehangt worden, um der Geschichte einen erbaulichen Abschluß zu geben, ein Versuch, der unserem Geschmack nach indessen kaum gelungen sein durfte.

Was endlich den vor der Entfuhrung eintretenden Tod des Vaters und den dadurch bedingten Wegfall der Entfernung der Santa nach dem ersten Besuch, des Gespraches mit dem Sohne und der Geschichte von der Versöhnung betrifft, so könnte man zunachst versucht sein, darin einen alten Bestandteil der Sage zu erblicken. Rsyaśrnga wird durch den Tod des Vaters ganz isoliert, und so erhöht sich die Wahrscheinlichkeit des Betruges, dessen Opfer er wird2). Dazu kommt, daß, abgesehen von dem Schlusse der ganzen Sage, der Versöhnung des Vaters, der ja uberhaupt ein spaterer Zusatz sein könnte, der Vater in der Entfuhrungssage Leine wirklich tatige Rolle spielt. Er tritt nur in der Unterhaltung mit dem Sohne auf Gerade dieses Gesprach ist aber recht schlecht motiviert. Warum verlaßt die Königstochter den Rsyasringa nach dem ersten Besuche wieder? Warum entfuhrt sie ihn nicht sofort? Gleichwohl werden wir sehen, daß gerade dies Gesprach schon der altesten uns erreichbaren literarisch fixierten Fassung der Sage angehörte, es hat offenbar schon sehr fruh einen mit Humor begabten Dichter gereizt, den Rsyasrnga eine Beschreibung des vermeintlichen Bußers geben zu lassen, und um dies zu ermöglichen, mußte naturlich die Königstochter zunachst verschwinden und der Vater zuruckkehren Es scheint mir daher sehr unwahrscheinlich daß die tibetische Erzahlung, die sonst so viele spatere Veranderungen aufweist, in dem Bericht vom Tode des Vaters alter als alle übrigen uns erhaltenen Quellen sein sollte Ich glaube vielmehr, daß sie hier auf Um-

<sup>&#</sup>x27;) Im emzelnen ist mir dieser Teil der Erzahlung nicht ganz verstandlich ') Der Kandjur Erzahler selbst hat dies aber nicht beachtet und das Alleinstehen des Ris durch die Einführung der Schuler wieder vollig beseitzt.

wegen zu einem Zuge gelangt ist, der vielleicht einmal in einer uns nicht mehr erreichbaren Zeit einen Bestandteil der Sage bildete<sup>1</sup>)

Von den drei buddhistischen Sanskritfassungen der Sage liegt leider bis jetzt noch keine im Druck vor Von dem Avadana in Kse mendras Werke gibt Rajendralala Vitra eine Inhaltsangabe2), und es scheint nach seinen Bemerkungen3), daß die Erzahlungen im Mahavastu und im Rhadrakalnavadana damit im großen und ganzen übereinstimmen Nach Mitra lautet die Sage, die dem Buddha in den Mund gelegt wird 'Kıng Kasyapa had a daughter named Nalını When she was of a marria geable age, she was placed by her father near the hermitage of a sage named Kaśyapa, who had a youthful son of great beauty, begot by a deer The youth was named Ekasrngi, because he had a short horn on his head Nalm met the youth, brought him to her father's house, and was married to him Ekasrnej afterwards took other wives and had by them a thousand sons 'Dann folgt die Identifizierung der Personen der Sage mit dem Buddha und Leuten seiner Umgebung Bei der Kurze des Auszuges ist ein genaueres Eingeben auf diese Erzahlung naturlich unmöglich Jedenfalls wird aber auch hier wieder Rsyasringa durch die Königstochter selbst ent fuhrt Von besonderem Interesse sind ferner die Namen, die die beiden Hauptpersonen der Sage<sup>4</sup>) hier fuhren<sup>5</sup>) Nalmi als Namen der Prinzessin werden wir im Pali Jataka wiederfinden, das in diesem Falle naturlich die Quelle ist Der Bußer wird hier Ekasringa genannt") Das zeigt uns, daß wir eine von Huen tsang überlieferte Legende mit Bestimmtheit mit unserer Sage verknupfen können Huen tsang erzahlt bei seiner Beschreibung der Umgebung von Po lu sa im Gandhäralande?) A coté, il v a un stoupa qui a ete bati par le roi Wou yeou (Asoka) Ce fut en cet endroit que demeurait jadis le Richi Ekasrnga (\*)8) Ce Richi s'étant laisse seduire et entraîner dans le desordre par une femme debauchée, perdit ses facultes divines Cette femme débauchée monta sur ses enaules et s'en revint ainsi dans la ville Daß das Madchen auf den Schultern des

<sup>1)</sup> Ähnlich ist ja auch in der gewöhnlichen Rezension des Ramayana der \nter fast ganz aus der Geschichte \text{\text{crschwunden}} dort aber, wie wir gesehen, deutlich erst durch sekundare Entwicklung

<sup>2)</sup> The Sanskrit Buddhist Literature of Nepal, S 63

<sup>1)</sup> Lbd S 152 und 46

<sup>&#</sup>x27;) Der Name des Königs, häsyapa, beruht jedenfalls auf einer Verwechslung mit dem Namen des Vaters des Rayasraga

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ich fuhre hier die Untersehriften der einzelnen Kapitel, soweit sie in Betracht kommen, nach Bendalls Catalogue of the Buddinst Sanskrit Manuscripts in Cam bridge om Mahäv Nalnijs erjolumärlige jälakam (S 57) Bhadrik Eksdrigumun Nalonif, Adyrokungh jälaparivartah (S 91) Avadänsk, Eksdrigavändnun (S 91, 42)

<sup>1)</sup> Die Form Flasfrägen bei Mitra wird durch Bendalls Angaben nicht unterstutzt

<sup>7)</sup> Mémoires, traduits par St Julien I, 123ff (Beals Si yu ki I, 113)

<sup>&#</sup>x27;) Fn Chinois To kio sien pin Littérakment le Richi unicorne (St Julien)

betörten Liebhabers reitet, ist ein Zug, der ursprunglich einer anderen Geschichte angehört<sup>1</sup>), der Name ist hier aber der gleiche wie in den drei zuletzt besprochenen Fassungen Ich glaube, daß Ris Elasinga auf einer volksety mologischen Umdeutung des ursprunglichen Namens beruht, die durch die Angabe, die sich sehon im Mbh findet, daß der Bußer ein Horn auf dem Haupte trug<sup>2</sup>) veranlaßt wurde

Von Bedeutung sind die nordbuddhistischen Fassungen vor allem deshalb, weil es wahrscheinlich ist, daß die Rsyasringa Sage in der Form in der sie dort vorliegt, nach dem Abendlande gewandert ist. In der ganzen mittelalterlichen Literatur finden sich zahlreiche Ansnielungen auf das Einhorn und insbesondere auf die eigentumliche Art, wie man dieses als schr wild geltende Tier einfangt. Man bringt namlich eine Jungfrau in seine Nahe, wenn das Einhorn diese erblickt, wird es zahm, legt sich ihr in den Schoß und laßt sich willig wegführen. Schon Beal hat diese Sage mit der Sace von Ekasrnea zusammengebrachts), und ich glaube, daß wir in der Tat hier die Sage von dem Einsiedler Einhorn vor uns haben die auf das Tier Einhorn übertragen ist. Dafür laßt sich noch ein anderer Umstand geltend machen Die ganze Sage von dem Fange des Einhorns beruht auf dem Physiologus Hier lautet nun der Text in dem griechischen Original\*) ταρθενον άγιην έστολισμειην ρίττουσιι έμπροσθεν αυτού και άλλεται εις τον κολπον τῆς παοθειού το ζώοι και κοατει αὐτο και ἀκολουθει αὐτῆ και αἴρει αὐτο εἰς το ταλατιον τῶ βασιλει Mir scheint in dem Schlußsatze noch eine deutliche Spur der alten Sage von der Königs tochter, die den Bußer in den Palast ihres Vaters entfuhrt vorzuliegen<sup>5</sup>)

Siehe Pancatantra (ed. Kosegarten) IV 6. Benfey I 461ff. Vgl. auch Ruha kajat. (191)

<sup>2)</sup> Nach dem Padmap dem Skandap un i der Kandjur Erzahlung hat er zwei Hörner Im Ram und im Pali Jataka fehlt die Angabe überhaupt Vgi S 27

<sup>2)</sup> Romantic History of Buddha S 124 Note 2 The connection of this myth with the mediaeval story of the Unicorn being capable of capture only by a chaste maiden is too evident to require proof.

<sup>1)</sup> Lauchert Geschichte des Physiologus S 254

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Lauchert a a O S 24 memt ım Anschluß an Bochart daß die Sage auf einer mißverstandenen Stelle bei Aelsin (VVI 20) berühe Allein Aelsan sagt nur, nachdem ei die Unfriedfertigkeit des Theres gegen seme eigene Gattung und seme einsame Lobensweise hervorgehoben ωρα δε αφοροβίης της σρετερας συτόνασθει, τοὸς τὴν θηλείαν πεπραυτται καὶ μέττο και συνούρω δετόν είτα ταυτήν, παραθοσι μούσης καὶ της θηλεία, κυονοής εκθην ουται αὐθ ς και μοιίας εστιν δὸ ο ¹λιδό, καρταζονος Hier ist also weder von einer Jungfrau noch überhaupt vom Fang des Emhorus die Rede Auch die Beschreibung des Theres bei Aelsin und um Physiologus zeigt keine Ahnlichkeit Ich halte es daher auch für ausgeschlossen daß der Schlußatz im Physiologus etwa auf die Worte Aelsans zurückgehe τουτων οὐν πολογο, τάνν νεανούς κομίζεσθαί φοι τη των Προσίον βασλίει καὶ τὴν αλκήν ἐν αλληλος ἐναδείκνυσθαι κατὰ τα, θέα, τα, τανηγνοικα, \* τίλειον δὲ αλιοιαί τοτε ονδεί, μίπνητα

Der Inhalt des Jataka ist in Kurze folgender 1) Zur Zeit des Brahmadatta wird der Bodhisattva in einem nördlichen Brahmanengeschlechte reboren und zieht als Bußer in den Himavat Einst kommt eine Gazelle zu seinem passäratthänam und frißt dort das Gras und trinkt das Wasser, das beides sambharamissakam ist. Sie wird davon schwanger, kommt in die Nabe der Einsiedelei und gehiert dort nach einiger Zeit einen Knaben, den der Bußer als Sohn anerkennt Er wird Isisinga genannt Der Büßer macht ihn, als er herangewachsen ist, ebenfalls zum Asketen Infolge der Kraft seiner Buße zittert Sakras Palast Daher laßt Sakra, um seine Buße zu stören, es drei Jahre lang im Reiche von Käsi nicht regnen Die Bewohner, die Not leiden, fordern den König auf, den Gott zum Regen zu zwingen Allein er vermag es nicht. Da erscheint ihm Sakra in der Nacht und erklart ihm daß es nicht eher regnen werde, als bis Isisingas Buße durch Nahmka, die Tochter des Königs, gebrochen sei Diese laßt sich denn auch nach einigem Strauben zu der Aufgabe herbei. Von den Ministern begleitet, zieht sie aus. An der Grenze schlagen sie zunachst ein Lager auf und ziehen dann von hier aus, von Waldbewohnern geführt, nach der Einsiedelei des Rsi. Dort angelangt, verkleiden die Minister die Prinzessin als Rsi ziehen ihr ein goldenes Ober und Untergewand an und geben ihr einen Ball. So nahert sie sich dem Isisinga, der sich zuerst erschreckt in die Hutte zuruckzieht, sich aber bald eines besseren besinnt Die Frage nach dem Balle, den Isisinga für eine seltene Frücht halt, er offnet die Unterhaltung, und bald erfolgt eine Einladung an den vermeintlichen Asketen in die Hutte zu treten. Hier entwickelt sich nun ein Ge sprach das zwar von der Kraftigkeit des Humors iener Tage beredtes Zeugnis ablegt, sich aber in einer lebenden Sprache nicht gut wiedergeben laßt Das Ende ist, daß der Bußer verfuhrt wird Die Königstochter ladet ihn darauf nach ihrer Einsiedelei ein Isisinga willigt ein, will aber die Ruckkunft des Vaters abwarten Davon will naturlich die Königstochter nichts wissen. So geht sie denn allem fort, trifft wieder die wartenden Minister und gelangt mit diesen glucklich zunachst in das Lager und dann nach Baranası wo es nun regnet Isisinga ist über den Fortgang des schönen Bußers sehr betrubt So findet ihn der heimkehrende Vater, dem der Sohn nun eine sehr ausführliche Beschreibung seines Besuchers gibt. Der Vater warnt ihn vor dem Verkehr mit solchen Unholden Isisinga nimmt die Warnung an und gibt sich wieder der Buße hin

Was zunachst die Geburtssage betrifft, so zeigt sie eine unverkennbare, teilweise bis zu wörtlicher Übereinstimmung gehende Ahnlichkeit mit der

<sup>9)</sup> Die Geburtspreichente und zuest ausführlich im Alambusqittala brählt und dann kurzer, und mit Berugnahme auf zene Bartellung im Nahmkhjatala werderholt. Auf das Alambusqu sollet besieht her unde eingegungen zu werden Es ist die gewöhnliche, here auf den Isuniga übertragene Soge, daß Sätzen einem großen Bußer aus Furcht, daß er in vom Throne stoßen könne, als Verführeren eine Arsense serden.

der Kandjur Erzahlung im Gegensatz zu den brahmanischen Fassungen Ich glaube, daß wir den letzteren die Originalität zusprechen mussen Als die Erzahlung zu einem buddhistischen Jätaka umgewandelt wurde, fiel die Rolle des Vaters dem Bodhisattva zu Mit der Wurde des künftigen Buddha vertrug sich aber nicht, was in der alten Sage von seiner Begegnung mit der Apsaras erzahlt war Aus diesem Grunde scheint der buddhistische Erzahler diesen Teil der Geschichte so verandert zu haben, wie er jetzt im Jätaka steht. Die tibetische Erzahlung geht hier jedenfalls indirekt auf das Jätaka zuruck, es ist hier der Versäch gemacht, das Wunder der Empfangnis durch einen Zusatz etwas wahrscheinlicher zu machen 1)

Vermißt wird im Jätaka, wie schon erwähnt, die Bemerkung, daß Rsyasringa ein Horn oder Hörner auf dem Haupte trug Ich bin überzeugt, daß dieser Zug der ursprunglichen Sage angehört und im Jätaka erst sekundar geschwunden ist. Diese ganze Geburtssage gehört zu jener Klasse von Legenden, die man als etymologische Legenden bezeichnen könnte, d. h. Legenden die erfunden sind, um einen Namen zu erklaren. Die Geburt von der Gazelle erklart aber nur den ersten Bestandteil des Namens, erst wenn dem Rsyasringa auch ein Horn wachst, ist der Name vollstandig erklart.

Gehen wir zum zweiten Teile der Sage über Daß es auch im Jätaka noch die Königstochter selbst ist, die den Bußer durch ihre Reize umstrickt. ist schon erwahnt. Hat in dieser Hinsicht das Jataka wie die anderen buddhistischen Fassungen die alte Sage treu bewahrt so ist hier doch andererseits eine Reihe alter Zuge vernichtet. Auch hier ist ahnlich wie in der tibetischen Fassung ein Versuch gemacht, die Durre mit der Person des Rsyastraga in Verbindung zu bringen und zwar hier anknunfend an das bekannte Motiv daß der Palast Indras infolge der Buße eines Rei zittert Das bedingte wie in der Kandjur Erzahlung die wichtige An derung, daß Rsyasrnga nicht mehr in das Land des Königs geholt zu werden. sondern nur in der Buße gestört zu werden brauchte. Das wird denn auch ım Jataka nıcht nur ausdrucklich betont sondern hier findet, konsequenter als in der tibetischen Geschichte die Entfuhrung wirklich gar nicht statt Auch das Floß und die Einsiedelei auf demselben sind hier verschwunden. die Königstochter reist zu Lande, und von der Verlochung des Rsyasrnen nach dem Floße ist nun naturlich nicht mehr die Rede

Allein hier muß doch eine Einschrankung gemacht werden. Ich habe oben den Inhalt des Jätaka im Anschluß an den Prosatext gegeben. Die

<sup>1)</sup> Im ubrigen laßt sich aber naturlich die tibetische Frzählung ebensowenig wie die anderen drei nordbuddhistischen Fassungen ohne weiteres auf das Pali Jataka zuruckfuhren Die tibetische Erzählung oder velmehr ihr Sanskrit Original schenft, wie besonders der Name der Prinzessin, Santa andeutet, durch die brahmanische Erzählungen beeinflußt zu sein Doch wird sich Graueres erst ernutteln lassen, wenn jene dere Sanskritüssungen zugunglich sind

Suche andert sich aber bedeutend, wenn wir die Gäthäs genauer prufen Nach der Proseerzahlung wird Reyasinga nicht entführt, allein gleich in der ersten Gäthä sach der Köniz in seiner Tochter

uddayhate zanapado ratthañ cāpı tznassatı¹}

ehs Nalinike gaccha tam me brahmanam anaya ]

'Das Land verdorrt und das Reich geht zugrunde Geh, hebe Nalinī, geh, hole mir den Brahmanen her' Also hatte nach dem Dichter der Gathas die Reise der Königstochter den Zweck, den Rsyasringa in das Land des Königs zu entfuhren<sup>2</sup>)

Zweitens wird in der Prosaerzahlung das Floß nicht erwahnt. Allem in der dritten Gatha sagt der König zur Prinzessin

phitam janapadam gantvā halthinā ca rathena ca | darusamghālayānena evam gaccha Naliniye ||

'Nachdem du in das fruchtbare Land's) mit Elefanten und Wagen gezogen. reise auf einem Holzfloße') weiter, so (reise) liebe Nalini' Also fuhr die Königstochter nach dem Dichter der Gathas auf einem Floße zur Einsiedelei des Rußers. Und daß dieses Floß ebenso wie in der Mahähhärata Erzahlung hergerichtet war und demselben Zwecke der Entführung des Rußers diente können wir aus den Gathas 19-21 entnehmen Dreimil fordert dort die Königstochter den Rsyasringa auf, nach ihrer Einsiedelei zu kommen, die sie ihm so verfuhrerisch wie möglich beschreibt. Und diese angebliche Einsiedelei hegt außerdem, wie wir aus G 19 ersehen. am Ufer eines Flusses5) In Verbindung mit der jetzigen Prosaerzahlung haben diese Strophen gar keinen Sinn. Es ergibt sich also daß die Fassung der Sage in den Gäthäs in drei Punkten, und zwar gerade in denen, die für die Sage charakteristisch sind, mit der Fassung der Sage übereinstimmt, wie sie ursprunglich im Mahabharita stand. Und ebenso halt die Gegen probe Stich, die Strophen enthalten nichts Wesentliches, was sich nicht mit iener Fassung vereinigen heße\*)

<sup>1)</sup> Diese Zeile kehrt in anderem Zusammenhange, Mahavastu I, 366 4 (vgl 6)

wieder udającie janapado rūgiram sphliam emaiyati

<sup>9)</sup> Der Kommentator hat den Wider-pruch hier gefühlt und versucht ihn weg zuerklaren im manna anatifaldrim bedhinanarı atlano vasam fanchi [ kilesaratırasen' assa silam bihinda 11

<sup>3)</sup> phila ist im Gegensatz zu d in unter der Dürre leidenden eigenen Reiche die Königs gesagt

Königs greagt

) Der Kommentator erklärt därusamghäfayånena durch närdsamghäfena, dus
letztere ersel eint in der Bedeutung Floß Jat II, 20, 6

<sup>1)</sup> themat nadi tasah tire Der Kommentator faßt themat als Eigennamen da aber themat ein gewöhnliches I putheton von Elissen ist (sgl nago themat, Jät 11, 466, 1, 1 amunam themam ebenda VI, 172 8) so heißt es vielleicht auch hier nur em rubliger Strom.

<sup>4)</sup> De Verschiedenbeiten sind ganz unbedeutend. Es ist erstens der Name,

Wir haben demnach die Gäthäs und die Prosaerzahlung auseinanderzuhalten, die ersteren enthalten die alte ursprungliche Sage, die letztere eine jungere, verschlechterte Version Und dieses Ergebnis steht völlig mit der Tradition in Einklang wonach ursprunglich die Gathas allein im Kanon gesammelt waren1) Naturlich setzten die Strophen stets eine verbindende Prosacrzahlung voraus, allein diese war zun ichst nicht fixiert, sondern blieb dem jeweiligen Erzahler überlassen die alte Form des Äkhyana die durch Oldenbergs und Geldners Unter suchungen schon für die vedische Zeit nachgewiesen ist. Wie die Rsvasrnga Sage von den ersten buddhistischen Erzahlern vorgetragen wurde, wissen wir nicht. Die Prosaerzahlung, die uns jetzt vorliegt, geht nach der Tradition auf einen singhalesischen Text zuruck, aus dem sie um 430 n Chr ins Pali übersetzt wurde. Da nun diese Prosaerzahlung mit den Strophen nicht übereinstimmt, so mussen wir annehmen, daß ursprunglich die Ge schichte anders, in Übereinstimmung mit den Strophen, mit anderen Worten, in der alten Fassung erzahlt wurde, und daß der Singhalese die alte Sage nicht mehr genau kannte, sondern sie erzahlte, so gut er konnte. ohne zu merken daß er dabei mit den Gäthas in Widerspruch geriet?)

Die Gäthas haben aber noch ein weiteres Interesse für uns wegen ihrer Beziehung zum Mahabhärata Einzelne von ihnen stimmen so auffallend mit den Mahabharatastrophen überein daß man die Pali und die Sanskritstrophen nur gegenüberzustellen braucht um sofort den Zusammenhang zwischen ihnen zu erkennen

G 18 und Mbh 111 7 lauten ito nu bhoto katamena assamo kaccı bhavam abhıraması (araññe |

laccin mune kušalam tāpasānām laccic ca io mūlaphalam pralbhutam !

hier Nalim dort Santa. Zweitens die Begrundung des Fortgehens der Prinzesin hier fürchtet sie angeblich daß Jager in ihre Einsiedelei einbrechen möchten (G. 22) dort schutzt sie die Besorgung des agnihotra vor Drittens in dem Gespräch zwischen dem Bußer und der Konigstechter die Geschichte von der Wunde, die im Mahabhariat fehlt. In der beiden letzten Punkten sind die Oathiss, wie sich im folgenden zeigen wird sicherlich alter. Was den Namen betrifft so haben wir wohl Doppelnamen an zunehmen.

Noch heute gibt es Handschriften, die die Gäthäs allein enthalten. Auch die Anordnung nach der Zahl der Gathas zeigt, daß es ursprunglich auf diese allein ankam

<sup>2)</sup> Die Prosserzahlung ist auch sonst nicht sehr genau. So einhalt, wie sehon bemerkt, G. 22 den Vorwand, unter dem die Prinzesun sich vor der Ankunft des Vaters entfernen will. Fruchte und Wurzeln habe ich dört in Menge, durch Larbe Geruch und Geschmack ausgezeichnich aber Jüger besuchen jenen Ort, wonn sie mir nur nicht die Fruchte und Würzeln von dort weghol nich Die Überbegungen die sie über die Folgen eines Zusammentroffins imt dem Vater anstellt, hätten aber nicht exit vor G. 24, sondern sehon vor G. 22 eing sehobra werden sollen Direkt im Anschluß an G. 17—21 ist diese Gäthä kann verträndlich.

laccı te mülaphalam pahütam laccıd bhavān ramate cāsrame I'smims

kaccı bhavaniam na vihimsaniı välä | tvūm vai drastum sampratam agato

Die beiden mittleren Pädas sind hier identisch. In bezug auf die Abweichungen im ersten und vierten Päda ist zu beachten, daß die Palistrophe dem Rsyaśringa, die Sanskritstrophe der Hetare, ursprunglich der Königs tochter, in den Mind relect ist

G 19 ist mit Mbh 111, 11 zu vergleichen ite unum utterävam disävam

khemā nadı Hımavantā pabhatı |

tassā tire assamo mayha rammo

mamaéramah Käsyapaputra [ramyas truojanam sailam imam parena

Die meisten und genauesten Übereinstimmungen zeigen sich aber in dem Abschnitt der das Gesprach zwischen dem Vater und dem Sohne enthalt. Die Rede des Sohnes beginnt, G 28, Mbh 112, 1

ıdkägamä jatılo brahmacüri¹) ıkägato jatılo brakmacüri sudassanevvo sutanü tineti |

n' evätidigho na punätirasso

na vas hrasvo nätidirgho ma [nasis |

sukanhakanhacchadanehi bhoto ||

suvarnavarnah kamaläyatäksah sutah² suranām wa sobhamānah ||

Zwei Padas entsprechen sich hier ohne weiteres, und ich glaube, auch den vierten Päda der Palistrophe im Mbh wiederzufinden Er ist offenbar, wie eine ganze Anzahl von Stellen in diesen Strophen, verderbt<sup>19</sup>) Das

Fur so hat der Herausgeber tassa eingesetzt. Was immer auch in dem assamitamant stecken mag jedenfulls ist hier von vier Arten von Schmucksachen die Rede. Ich less daher in der zweiten Zeile.

nilā pitā lohstalā ca setā

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Stelle scheint nachgeahmt zu sein im Matangajataka (497, IV, 384–3) idhāgamā samano rummavāsi

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ich lese sutah fur das svatah der Ausgaben und Nilakanthas, vgl 112, 11, wo Rsyasraga den vermeintlichen Bußer putram svämaränäm nennt

<sup>\*)</sup> Ich mochte hier nur speziell auf ein paar Stellen hinweisen wo ich die Ver derbins heilen zu können glaube. In der ersten Hälfte von G 31 Jesen alle Hand schriften.

ani à ca sa samnamant catasso nilăps tă lobstakă ca sată

bhoto ist ganz unverstandlich, chadana erklart der Kommentator als Haar, eine Bedeutung, die doch kaum zulassig sein durfte, und die Verbindung sulanhakanha ist zum mindesten verdachtig. Nun folgen der ersten Strophe im Mbh. noch zwei weitere allgemein beschreibende Pädas:

samıddharüpah savıteva diptah sustakşnakrınaksir ativa gaurah.

Der letzte Pāda wurde ins Pali ubertragen lauten:

susanhakanhacchir atīva goro

Meiner Ansicht nach enthalt die Zeile in dieser Form, weingstens in ihrem Anfange susanhalanhacchir die ursprungliche Lesart, und die jetzige Lesart sukanhakanhacchad- ist aus dieser entstellt. Die Verderbnis geht indessen hier so weit, daß man auf eine vollstandige sichere Herstellung des Päda verzichten muß¹)

Die folgende Gäthä (29) lautet mit Gegenuberstellung der betreffenden Sanskritzeilen (112, 3):

amassu jāto apurānavaņnī

ādhārarūpañ ca pan' assa [kanthe | ādhārarūpā²) punar asya [kanthe vibhrājate vidyud ivāntarīkse]

das Silber dem Weiß entsprechen wurde Anstatt der Koralle könnte aber auch Kunfer gemeint sein, wenigstens kommt die Zusammenstellung von Edelstein, Gold,

Kupfer und Silber auch sonst öfter vor, vgl Jät IV, 60, 20, 85, 15

eocannamayam manimayam lohamayam aha rüpiydmayam

— In G 27 najihan nu kim ectasikañe dukkham wurdo ich nicht ectasikañ ea dukhham,
sondern ectasi kiñ ea dukkham herstellen, vgl Jāt III, 344, 22, IV, 459, 21· kin te
natiham kim pana patihayāno idhāgamā brahme (bzw nā idhāgatā nāri) — In G 33
ud 37 lese ich, in Überenstintimung mit dem Kommentar, kiuriskhaphālam bzw.
-phalam — In G 35 lese ich mit B<sup>4</sup> pakirati statt des unverstandlichen parikati.
Der Gebrauch von prakirati für das Auflosen der Hanre bedarf keines Beleges In
derselben Strophe erfordert der Sinn samedi anstatt amhhāti; samidi wird überdies durch den Kommentar und B<sup>4</sup> gestutzt — In G 41 wurde ich viranya üri
lesen, worauf de Lesear von C<sup>4</sup>8 üru fühtt — In G 48

na m' ayja mantā patibhanti tāla na aggibultam na pi yamāa tatra sınd dio letzten Worte verderbt. Die richtige Lesart steht im Kommentar in C<sup>Li</sup> yamāatantram, vgl Jāt IV, 184, 12 adhieca vede sāvitim yakāatantrañ ca brāhmanā

1) Fur bhoto ist vielleicht dhoto zu lesen, das dem Sinne nach von Skri grazil

a') dahdrarupa wird in Böhtlingks Wörterbuch, wohl im Anschluß an Nilaka-las alavalassadrik kanjhäbharanaviseah als 'ein Halsschmuck von bestimmter Fern'ekkart Allein Reyastriga kennt keinen Frauenschmuck; er beschreibt die Halbend daher als 'etwas, was wie ein dahdra aussicht' Die feminine Endurg im Xili ze dahdra tie Attraktion des Genus von endgud einstanden Was vir bei und dahdra zu verstehen haben, ist nicht leicht zu segen Der Pal-Erminia etter anhakam blinkhäbhäfanatharanapannaddhärasodisem pilandhara. Under eine Bedarus dahara-) In möchte Nilakanjihas Erklärung als 'Wassermine und Fern' vir ziehen. Diese Bedeutung ist für das Wort im Pali wein Steinber Lieffert.

duv' ässa¹) gandā ure sujutā

dı au cüsya pındüı adharena [kanthäd

soranna pınd ü panıbhā pabhassarā || ajātaromau sumanoharau ca ||

Fur den zweiten Pada der Sanskritstrophe findet sich die Entsprechung in G 32 und 42 (lå jolare bez virocare) sateralä vijjur vi antalikke Auch der Anfang der dritten Gathā (30) findet sich im Sanskrit wieder (112, 7)

mukhañ ca tassa bhusadassaney- taktram ca tasyādbhutadaršani-

Der Pädaschluß tassa bhusadassaneyyä, neyyo erscheint im Pali noch dreimal (G 34 36 38), die entsprechenden Sanskritworte tasyādbhuladar śaniyam, -darsanāni noch zweimal (112, 5 6)

Auch in den folgenden Versen macht sich überall eine mehr oder minder große Übereinstimmung im Sinne wie in den Worten bemerkbar. Man verpleiche G 36

> so tāyatī erito malutena tanam yathā aggagimhesu phullam²) [[

mit Mbh 112 8

yathā vanam mādhatamāst madhye samīrstam stasanenasta bhāts [ tathā sa bhāty uttamapunyagandhs nisetyamānah paranena tāta []

Das Palı beweist hier zugleich, daß wir im Sanskrit rati anstatt bhati zu lesen haben

Eine Beschreibung des Ballspiels gibt G 37 nihants so rullhaphalam pathaiyā sucstlarāpam ruciram dasaneiyjam lihitlañ ca nassa punar eti hattham han tila kimrullhaphalan nu iho tam ||

und Mbh 112, 10 11

tathā phalam vritum atho vecstram samāharat pannā dal sinena | ad bhāmin āsādyu punah punas ca samutpataty adbhutarūpam vecash || tac cābhs hati ā parivartate 's sau väterito vriksu vivusahārinan |

Eine Beschreibung der Flechten G 34

jatā cu tassa bhusadassaneyyā parosatam vellitaggā sugandhā ļ dvedhūssro sādhuvibhattarupo\*)

So hat der Herausgeber für das di dass der Handschriften zu lesen vorge sehlagen Für ure überhefert der hommentar als eine andere Lesart uruto
 Vgl auch G 35

<sup>\*)</sup> Ich schlage vor, dredåd sire eddhur ibhattarupa zu lesen, vgl dvaidhikitā lalāje

und Mbh 112, 2 jatāk sugandkāk, 9 susamyatās cāpi jatā visaktā dvaidkīkrtā nātisamā lalāte ļ

Ich verweise ferner auf die Beschreibung des Gurtels (G 32, Mbh 112, 4), der klingenden Schmucksachen (G 31, Mbh 5 6), der herzerfreuenden, Vogelgezwitscher gleichenden Stimme des Madchens (G 39, Mbh 7), endlich auf den Wunsch des Sohnes, den Brahmacarin wiederzusehen (G 48d, Mbh 19) Auch die Anrede des Vaters (G 26 27, Mbh 111, 22 23) weist in beiden Versionen Abnlichkeiten auf

Genau wird die Übereinstimmung wieder am Schlusse, in der Antwort des Vaters G 56 entspricht Mbh 113, 1--4

bhūtānı etānı carantı tāta

onatant class carassis tack

ıırūparūpena manussaloke |

na tänı sevetha naro sapañño

āsanjanam1) tassatı brahmacari |

ralsāmsi caitāni caranti putra rupena tenādhhutdaršanena i atulyaviryāny abhirūpavanti inghnam sadā tapasaš antayanti ii suruparūpāni caitāni tāta pralohayante ividhar upāyaih sukhāc a lotāc an ingālayanti tāny ugrarūpāni munin cunesu ii na tāni seveta munir vanētimā satām iotām vārthavānah latham

cit |
krittā vighnam tāpasānām ramante
pāpācārās tāpasas tān na pašyet ||
asajjanenācaritām putra
pāpāny apeyām madhūm tām |
mālyām caitām na vai muninām
smrtām citrojvulagandhavanti ||

Diese Stelle ist die wichtigste von allen, da sie die Frage nach dem Verhaltins der beiden Versionen entscheidet. Denn hier kann es keinem Zweifel unterhegen daß die Mahābhāratafassung die jungere ist der Ver fasser hat jeden Pāda der Gāthā zu einer ganzen Strophie erweitert. Dann aber mussen wir naturlich auch in bezug auf die übrigen Strophien der Paliversion die Prioritat zugestehen, mit anderen Worten die altesten Reste einer literarischen Passsung der Rayasrnga Sagesind uns

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Aus dem Sansknt ergibt sich, daß wir in diesem Worte nicht desija, sondem assijana zu suchen haben. Auch das folgende Wort für das Bösunde der Kommentar nassati lesen, ist wohl verderbt. Man könnte, in Anlehnung an Mbh 113, 3d versucht sein, näsujanam passati brahmachi zu lesen. 1 ine Nachahmung der Strophe ist G 10 des Mahamanghalpat. (453, IV, 78, 13ff.)

etans kho sotthanans loke rinnupasatthans sukhindriyans |

tanidha sevetha naro sapañño na hi maigale kiñcanam atthi saccam [

Almlich ist auch, wie wir oben gesehen, die Halbstrophe G 36 in Mbh 112, 8 zu einer ganzen Strophe erweitert
 Later Schäfes
 Later Schäfes
 Later Schäfes

in den Jätakastrophen erhalten, und diese Strophen hat der Verfasserder Mehäbhärataversion wenigstens teilweise gekannt und, ins Sanskrit übersetzt und mehr oder minder umgestaltet, in sein Werk aufgenommen

Nun erhebt sich aber die weitere Frage Sind diese Gäthäs das Werk eines buddhistischen Dichters oder sind es alte Äkhyanastrophen aus vorbuddhistischer Zeit, die hier gesammelt sind? Ich glaube, daß das letztere ganz entschieden beiaht werden muß. Jene Strophen enthalten auch nicht das mindeste, was irgendwie auf den Buddhismus hinwiese. Im Gegenteil es scheint mir geradezu ausgeschlossen, daß ein Buddhist Verse solches Inhalts, wie ihn z B G 13-17 aufweisen, gedichtet haben sollte Die Strophen zeigen vielmehr in ihrem teilweise überderben Humor durchaus den Charakter des Volksliedes einer literarisch rohen Zeit, und daß sie in den buddhistischen Kanon geraten sind, ist überhaupt nur begreiflich, wenn man annimmt, daß sie beliebte, im Volke allgemein verbreitete Akhvanastrophen waren1) Und dieser Schluß wird durch die Form, in der sich diese Strophen uns darbieten, bestatigt. Wie ich oben erwähnt und an einzelnen Beispielen zu zeigen versucht habe, sind die Strophen zum Teil bis zu einem solchen Grade verderbt, daß die Verderbnis schon vor der handschriftlichen Fixierung bestanden haben muß Sie sind ferner in Unordnung. In G 41 wird z B plötzlich von 'smam sanam' gesprochen, etwas, was der alte Rsi, dem die Sache erzahlt wird, unmöglich verstehen kann, denn erst in G 46 wird ihm berichtet, accho ca lho tassa vanam alass Außerdem finden sich Parallelverse G 25 ist dem Inhalte nach eine ge naue Wiederholung von G 27 Abweichend ist nur das Versmaß Wahrend ım ubrigen das Gesprach zwischen Vater und Sohn, ja überhaupt der ganze Abschnitt von G 12 bis zum Schlusse in Tristubh verfaßt ist2), ist G 25 ein Śloka. Nun kommt diese Strophe, wie Fausboll bemerkt, auch im Cullanāradajātaka (IV, 221, 19) vor, und da sie hier an der Spitze von dreizehn anderen Slokas erscheint, so durfen wir sie ohne Bedenken als ursprunglich zu jenem Strophenzyklus gehörig bezeichnen. Diese drei Tatsachen die Verderbnis des Textes, die Unordnung in der Reibenfolge und das Vorkommen von eingeschobenen Strophen scheinen mir ebenfalls deutlich darauf hinzuweisen, daß wir in diesen Gathas die Reste einer

<sup>&#</sup>x27;) Die ganze Geschichte überhaupt ist jedenfalls aufgenommen weil sie eine Blustration für das bei den Buddhisten so beliebte Thema von der Schlechtigkeit der Weiber bietet. Nach dem Paccuppannavathu erzahlt der Buddha sie einem liebeskranken Bluksu.

<sup>5)</sup> I'mo Ausnahme macht allerdings G 33, chenfalls ein Sloka Allen diese Strophe enthalt eine alignmenn Sentera uber den Uert des Zusammenwolnens von Strophe enthalt eine alignmennen Sentera uber des Vasammenwolnens von Freunden, die sich in der Bede des Alten so unpassend wie möglich ausnimmit. I kann keinen Zuseich unterlieben daß der Sammler diese Strophe her nur engeschoben hat, woll in der vorausgebenden Strophe die smitten, aber in genit anderem Zusammen lange, erwähnt sind.

mit dem Rāmayana Nun finden wir aber im Jayaddisajātaka (513) eine Strophe (17) die den Segenswunsch einer Königin an den fortziehenden Sohn enthalt

> yam Dandakāraññagatassa mātā Ramass' akā sotthānam sugattā | tan te aham sotthānam karoms etena sacena sarantu devā anuññāto sotths paceeks putta') ||

Hier haben wir also die Mutter, die den Rama in den Wald ziehen sieht, und als den Namen des Waldes den Dandaka ganz wie im Ramavana Wenn der Verfasser der Prosaerzahlung fur den Dandaka den Himavat substituiert, so verfahrt er damit nur nach der Schablone. Wenn in den Prosaerzahlungen ein Einsiedler erscheint, so wohnt er immer 'im Hima vat'2) Gerade dieses Gleichmachen aller Nebenumstande in der Geschichte das Stereotype, das hier wie überall in den Prosaerzahlungen zutage tritt3) halt mich ab mit Jacobi in diesen Abweichungen absichtliche Anderungen zu erblicken4) Was sollte denn die buddhistischen Sammler zu solchen zwecklosen Anderungen bewogen haben? Und wenn sie wirklich so ande rungslustig waren, so sollte man doch erwarten, daß sie vor allen Dingen die Gathas verandert hatten. Es ware is doch nichts leichter gewesen als z B ım Nalınıkājataka die Worte tam me brahmanam ānava durch etwas anderes mit der veranderten Erzahlung Übereinstimmendes zu er setzen. Wenn das nicht geschehen ist, so scheint mir das zu beweisen, daß ursprunglich die Geschichte auch bei den Buddhisten anders erzahlt wurde and daß die uns vorhegende Prosaerzahlung nicht auf alter Tradition beruht Es ist ia auch Laum zu verwundern daß der Kommentar zu den Gathas und als solcher gilt die ganze Prosa bis auf den heutigen Tag - nicht ebenso sorgfaltig überliefert wurde wie der Text selbst, und daß daher solche spezielle Volkssagen des nordöstlichen Indiens wie die Rama und Rsyasrnga Sage bei ihrer Verpflanzung nach Ceylon und wahrend ihrer

<sup>3)</sup> Vgl zu dieser Form des Segens die Mangalas der Mutter Rämas Ram IJ 25 32ff Auch zu dem im Jataka vorausgehen len Segensspruche des Vaters finden sich dort verschiedene Parallelen

<sup>1)</sup> Vel Jåt 6 70 81 86 99 117 120 124 usw

y) Im Jataka gewahrt z B Dasaratha der Mutter des Bharata due Wahlgabe meht um l Räma zieht mit den Semen in den Wahl um den Intriguen der Kolmen zu entgehen. Vir sehennt dies einfach aus dem Des adlimmapataka (6) auf das sehon Wehr I ingewiesen I at übernommen zu sein. Manches et mit in den bouden Irt all lung in wörtlich überein. und im Deut hämmäpät ist jener Zug gang berechtigt.

<sup>9)</sup> Daß daneben auch vere nzelt abschtliche Anderungen bei der Aufnahme der Geschichten in die buddheitsische Sammlung vorgenommen worden sind soll die Geschichten in die buddheitsische Sammlung vorgenommen worden sind soll die Idea zu B wie oben bemerkt für wehrschen 1 ich daß die Geschichte von der Geburt des Beyachfan von Anfang an von den Bud dlissten anders erzalt it wund, als see unspringel chi lutter?

Überlieferung daselbst bis zu der Zeit, aus der unser Text des Atitavatthu stammt, Verstummelungen erfuhren¹)

Ich glaube, wir können sogar behaupten, daß der Verfasser der Prosa erzahlung nicht nur mit den allgemeinenZugen der Rama Sage nicht mehr vertraut war, sondern sogar die ihm vorliegenden Gathas wenigstens an einer Stelle völlig mißverstanden hat, wahrscheinlich, weil ihm der Gebrauch auf den darin angespielt ist, unbekannt war. Ich meine die erste Gatha Kommt, Lakkhana und Sitä, steigt beide ins Wasser So sagt Bharata dort König Dasaratha ist tot' Diese Strophe wird in der Prosaerzahlung durch folgende absurde Geschichte erlautert 'Wahrend Bharata so weinend dasaß, kamen zur Abendzeit die beiden anderen mit allerlei Fruchten beim Der weise Rama überlegte "Diese sind jung, sie haben nicht die umfassende Weisheit wie ich Wenn sie plötzlich hören, daß ihr Vater tot ist. wird ihr Herz brechen, da sie den Schmerz nicht werden ertragen können Ich werde sie durch eine List veranlassen, ins Wasser zu steigen, und ihnen dann die Sache mitteilen 'So zeigte er ihnen denn einen Teich, der sich vor ihnen befand, und, indem er ihnen bedeutete. Endlich seid ihr ge kommen Dies soll eure Strafe sein, steigt in das Wasser hier und bleibt da', sprach er die erste Halbstrophe Auf die erste Aufforderung hin stiegen sie hinein und standen da Dann sprach er, ihnen die Sache mitteilend, die zweite Halbstrophe Als sie die Nachricht von dem Tode des Vaters ge hört hatten, wurden sie ohnmachtig Er sagte es ihnen noch einmal, und wieder wurden sie ohnmachtig und als sie in dieser Weise zum dritten Mal in Ohnmacht gefallen waren hoben ihre Begleiter sie auf, brachten sie aus dem Wasser heraus und setzten sie auf den Boden, und als sie wieder zu sich gekommen waren, saßen alle weinend und klagend miteinander da '

Um zu einem richtigen Verstandins der Gäthä zu gelangen, mussen wir von den folgenden Gäthäs ausgehen Weber<sup>2</sup>) neigte der Ansicht zu daß wir in jener Trostrede des Rama 'eine Probe des währen Buddhismus' vor uns hatten Allein solche Trostreden werden gerade in den brahmanischen Ritualtexten vorgeschrieben<sup>2</sup>). Ruhige oder bejahrte Leute sollen die trauerinden Verwandten imt alten Erzahlungen und weisen Spruchen unterhalten und trösten, und wer z B die Sammlung solcher Spruche in der Visnusmit (Adhy 20) mit unseren Gäthäs vergleicht, wird sehen daß mhaltlich auch nieht der geringste Widerspruch zwischen ihnen besteht

<sup>1)</sup> Daß die vorliegende Prosaerzahlung nicht die alte Tradition wiedergibt, scheint mir aufs deutlichste aus Jat 15 hervorzugehen. Hier ist die ganze, alberno Geschichte, wie zuerst Kunte bemerkt hat auf eine falsche Lesert in der Gatha (kalehi für kalehi) aufgebaut. Die richtige Lesart findet sich noch in einzelnen singha lesischen Handschriften und mie der Jataka Pela Sanne (siehe die zusammengestellten Angaben daruber in Chalmers. Übersetzung S. 47).

<sup>2)</sup> Über das Ramayana S 65

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl Caland, Altind Todten und Bestattungsgebrauche, S 74ff, Hillebrandt, Ritualliteratur, S 89

Diesen Trostreden geht nun nach den Ritualtexten das udakakarman voraus, das in der Hauptsache darin besteht, daß die Verwandten des Verstorbenen in ein Gewasser hinabsteigen und hier dem Toten eine Spende ausgießen Ich habe daher keinen Zweifel daß sich die Gäthä hierauf bezieht, also eine Aufforderung des Räma zum udakakarman enthalt Ebenso ist der Gang der Erzahlung im Rämäjana Unmittelbar nachdem Räma der Stiä und dem Laksmana den Tod des Vaters verkundet hat<sup>1</sup>), begeben sich die drei zur Mandäkinī hinab und vollziehen dort die yalaknyā Am nachsten Morgen halt dann Räma dem betrubten und ihm die Herrschaft anbietenden Bharata eine Trostrede<sup>5</sup>)

Jedenfalls haben wir auch beim Dasarathajātah'i die Strophen und die Prosa auseinander zu halten Wenn daher die Sage, wie sie in der Prosa des Jätaka erzählt wird, auch schlechter als die Fassung des Rämäyana ist, und die Zeit ihrer Abfassung sicherlich liniter der des Ramäyana liegt, so ist dannt doch noch nicht bewiesen daß diejenigen Strophen des Jätaka, die sich im Rämäyana wiederlinden, dem letzteren entlehnt seien, wie Jacoba anzunehmen genegt ist Übereinstimmend ist zunachst die Schlußstrophe des Jätaka (13).

dasa vassasahassäni saithi vassasatäni ca | kambugivo mahäbähu Ramo rayam akärayi || und Ram VI 128

daša varsasahasranı daša varsasatānı ca | bhratribith sahıtak srimān Ramo rājyam akārayat²) ||

Innere Grunde, die die Prioritatsfrage entscheiden könnten, finde ich in diesen beiden Versen nicht. Aber sehon Fausboll!) hat auf eine zweite Strophe hingewiesen die gleichlautend in der Trostrede des Räma im Jätaka wie im Rämätang vorkommt. Es ist Gäthä 5

phalanam wa pakkānam neccam papetanā bhayam | evam zātānam maccānam neccam maranato bhayam³) ||

'Wie reifen Fruchten stets die Gefahr droht, zu fallen so droht den ge

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Und zwar in einer einzigen Strophe (II, 103-15) die einen gewissen Anklang in die G\u00e4tha nicht verkennen la\u00ddt

Site mṛtas te śraśwah pitrhino 'si Lakemana | Bharato duhkham ācaṣte svargatum prihutratch ||

<sup>\*)</sup> II 105 \*) Sielie die Lesarten bei Jacobi a a O S 88

<sup>4)</sup> Dasaratha Jataka S 28

<sup>3)</sup> Andres Handschriften Iost, im zweiten Pada patanado oder populato De typhe crebent, we ebenfalls sebon Fausbell geselen, auch im Sallasutta des Suttampata (576) her mit der viellecht ülterit in Lewit in myweiten Pada patro papa tand blagan. Daß die Strophe neber von atternber der Torstreid des Rüms angeborte, macht der Umstand wahrscheinlich daß sie sowohl im Rämäyaga wie im Jataka an dieser Stelle erscheint.

Die Strophe lautet im Rāmāyana (II, 105, 17, B II, 114, 4) yathā phalānām pakrānām nānyatra patanād bhayam | etam narānām jātānām¹) nānyatra maranād bhayam ||

Wie reifen Fruchten keine andere Gefahr droht als zu fallen, so den geborenen Menschen keine andere Gefahr als zu sterben. Hier wird man kaum umhin können, der Palistrophe die Ursprunglichkeit zuzuerkennen. In der Gäthä ist der Gedanke durchaus den Umstanden angemessen, in der Sanskritstrophe dagegen paßt er, genau genommen, gar nicht in den Zu sammenhang. Räma will doch die ubrigen mit dem Hinweise darauf trösten, daß alle Menschen einmal sterben mussen, aber nicht damit, daß die einzue Gefahr für den Menschen der Tod ist<sup>2</sup>)

Meiner Ansicht nach ist daher das Verhaltnis der Gäthäs des Dasarathajātaka zum Rāmāyana dasselbe wie das der Gäthäs des Nalimikājātaka zum Mahābhārata Allein ebensowenig wie der Verfasser der Mahābharata Erzahlung machte Vālmīki eine Anleihe bei der buddhistischen Sammlung Die Rāma Sage gehört wie die Rsysárigas-Sage dem Nordosten Indiens an und hier waren Akhyāna Strophen, die sie behandelten, im Volke und in der Sprache des Volkes im Umlauf Einzelne, besonders beruhmte dieser Gäthäs nahm Vālmīki, als er sein großes Epos in Sanskrit schuf, in sein Werk auf Naturlich kannte er viel mehr als das weinge, was uns heute in der buddhistischen Sammlung vorliegt, hier sind ja überhaupt nur die Strophen einer Episode aufgenommen als eine Illustration für die Nutzlosigkeit der Trauer über den Tod des Vaters<sup>3</sup>) Es lassen sich denn auch in der Tat noch zwei weitere Gäthäs nachweisen, die dem Dichter des Rāmāyana vorgelegen haben mussen

Die oben erwahnte Strophe daśa tarsasahasrāni usw erscheint namlich, wie Weber bemerkt hat 1, auch im Mahābharata zu verschiedenen Malen VII, 59, 21b, 22a (vie im Rāmāyana, aber mit der Variante im dritten Pāda sariabhūtamanahlānto) XII, 29, 61 (ebenso, aber im dritten Pāda Ayodhijādhipatir bhutvā), endlich Harry, Har 41, 154 (ebenso, aber im

C hat narasya jālasya Die Übereinstimming mit dem Palitext zeigt aber, daß B hier die bessere Lesart hat

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fausboll hat a a O ferner auf die Übereinstimmung der ersten Halfte von G 10

eko va macco acceti eko ta jāyate kule mit der zweiten Halfte von Ram II, 108, 3 (B 116, 12)

yad eko jäyate jantur eka eta vinaiyati hingewiesen Die Zeile findet sich auch Manu IV, 240, Bhagav Pur X, 49, 21 (Boht linck, Indische Spruche 1355, vgl auch 1354)

ekah prajāyate (Bh. P. prasuyate) jantur eka eva praliyate
Allem die Übereinstummung zwischen der Gathā und den Sanskrit Strophen ist hier
doch nicht wortlich genug, um den Schluß auf einen direkten Zusammenhang zu
rechtfertigen

<sup>\*)</sup> Buddha erzahlt nach der Einleitung unser Jätaka einem über den Tod seines Vaters betrubten Landmanne \*) A s O S 65

dritten Påda Ayodhyāyām ayodhyāyam)<sup>1</sup>) Auf die beiden ersten Stellen ist kein Gewicht zu legen, da sie dem Rāmājana entlehnt sein könnten Im Harivamsa aber erscheint die Strophe zusammen mit funf anderen, eingeleitet durch die Worte

gāthās cāpy atra gāyantı ye purānavido janāh |

Rāme nībaddhās tattrārthā māhātmyam tasya dhīmatah ||

Hier wird also jene Strophe in der Tat als eine alte Gäthä beziehnet Daß der Verfasser hier an das Rämäyana gedacht hat, halte ich für ausgeschlossen Er kennt das Rämäyana sehr wohl?), allein er nennt es das mahäkävya (Rämäyanam mahäkävyam Visnup 03, 6), er kann daher Verse Välmikis unmöglich als 'auf Räma bezugliche Gäthäs, die die Kenner alter Geschichten singen', bezeichnen Außerdem sind die übrigen funf Strophen, so weit mur bekannt, im Rämäyana meht nacheweisen

Dagegen hat Weber nachgewiesen, daß zwei Stellen im Rämäyana-Anklange an diese Gathas zeigen Hariv, Har 41, 153

lange an diese Gathas zeigen Hariv, Har 41, śyāmo yurā lohitākṣo dīptusyo mitabhāsanah [

ājānubāhuh sumulhah sımhaslandho mahābhujah³) ||

entspricht zum Teil Ram B VI, 113, 11 (C VI, 130, 96)

äjänubähuh sumulko makäslandkah pratäpavän |

Lalsmanānucaro Rāmah prihitīm anvapalayat')

Harıv , Har 41, 157

ije kratušataih punyaih samāptavaradaksinaih | hitrĀvodhyām divam yāto Rāghavah sumahābalah ||

zum Teil Ram B VI, 113, 9 (C VI, 130, 97)

sa rayyam akhılam prāpya nihatārir mahāyasāh |

vje bahuvudhar yajhar mahadbhi cāptadalsınash) []
Wi golangen hier also zu demselben Resultate wie oben Vilmiki hat die alten Gāthās über die Rama Sago bei der Ablassing seines Epos benutzt Im letzten Falle liegen uns sechs derselben im Sanskrit vor, ich möchte daraus aber nicht etwa folgern, daß ihnen ein höheres Alter zukame als den Palistophen Ich bin im Gegenteil der Ansicht, daß sie Übersetzungen von Gāthās in der Volkssprache sind Jedenfalls ist nicht der geringste Anhaltspunkt dafür vorhanden, daß etwa G 13 des Dasarathajataka eine Übersetzung der Gāthā Hr 41 154 des Harvamās en

Kehren wir jetzt noch einmal zur Rsyastinga Sage zuruck, um auch die bildlichen Darstellungen kennenzulernen

<sup>1)</sup> Vgl auch die ubrigen von Weber angeführten ähnlichen Stellen
2) Es wird auch Bhav 131, 95 erwahnt Vede Rämäyane punye Bhärate, doch

ist dieser Absatz vielleicht erst spater hinzugefugt (Weber a a O S 42)

1) Diese Strophe geht mit geringen Abwelchungen, auch Mbh VII, 59, 20b,

<sup>21</sup>a VII, 29 60 der Strophe dasa vargasahasrāns unmittelbar voraus

Fur die Varianten verweist ich auf Weber, S 69 Die Bengali Rezension stimmt hier mit den Gäthas am genauesten überein

der Schulter, das eigentumliche Huftengewand und die umgebenden drei Gazellen deutlich als Einsiedler gekennzeichnet ist. In der linken Hand halt er einen Ball Er spricht, wie durch die erhobene rechte Hand an gedeutet ist, zu einem mit zusammengelegten Handen vor ihm stehenden Madchen Diese tragt zwar den gewöhnlichen Frauenschmuck auf der Stirn, in den Ohren, am Halse, an den Armen und Fußen, zeichnet sich aber vor allen ubrigen hier, wie in anderen Reliefs, dargestellten Frauen dadurch aus, daß sie dieselbe Haartracht und dasselbe Huftengewand hat wie der Bußer Hinter ihr steht, ebenfalls mit gefalteten Handen eine alte Frau Etwas weiter zuruck stehen unter einem Baume zwei junge Madchen, von denen die eine einen kleinen, mir unbekannten Gegenstand in der linken Hand halt Rechts von ihnen findet sich ein sonderbares viereckiges Gebaude, mit topfartigen Aufsatzen an den beiden sichtbaren Ecken, und, wie es scheint einer Art Kuppel in der Mitte Noch weiter nach rechts ist ein viereckiges Gebaude mit einer Tur sichtbar Ob ein darüber befindliches Fenster aus dem ein Frauenkopf heraus schaut, dazu gehört, vermag ich nicht zu entscheiden, wie denn überhaupt diese ganze Partie in der Zeich nung sehr undeutlich ist. Vielleicht gehört es dem Streifen an der das Relief in zwei Teile teilt, und dessen Bedeutung aus der Zeichnung nicht klar wird

Wie dem aber auch sein mag der Einsiedler mit dem Balle in der Hand, das als Einsiedler verkleidete Madchen und die alte Frau lassen meiner Ansicht nach keinen Zweifel, daß wir hier Rsyafriga die Hetare und die Alte vor uns haben. Die beiden anderen Madchen lassen sich ungezwungen is zwei von den ubrigen, begleitenden Hetaren deuten. In dem sonder baren Gebaude erkenne ich die Einsiedlei nuf dem Floße, in dem Gebaude rechts davon die Hutte des Bußers. Wie haben demnach hier eine Darstellung der Rsyafriga Sage in der puranischen Form.

Und das wird durch die obere Szene, wie ich glaube, bestatigt. Hier sitzt ein durch seine Tracht als König gekennziechneter Mann auf einem Throne, mit zwei Dienermiene Innter sich von dienen die eine den Wedel die andere den Schirm halt. Zu seiner Linken sitzt ein junges Madchen auf einem Stuhl. Zu seiner Rechten finden wir wieder, wie in der unteren Szene, vier Trauen, drei junge und eine alte. Die Alle stellt, wie man aus der Handbewegung ersieht, eines der Madchen das mit gefälteten Händen dasticht, dem Könige vor Abseits, am rechten Ende der Platte, sieht ein leierer Sessel mit einem Baum dahnter. Halten wir diese Szene imt der unteren zusammen, so scheint es mir sicher zu sein, daß wir in dem Konige vor Lomapada, in dem jungen Madehen auf dem Sessel Säntä und in den vier

I) Der aus dem Fenster herausschauende Frauenkopf deutet vielleicht die Hetäre in der Hitte an Doch läßt sich dies bei dem Mangel des Steines selbat kaum entschei len.

Frauen wieder die Hetare, die Alte und zwei ihrer Begleiterinnen zu sehen haben

Es bleiben endlich noch die Figuren unten links Hier sehen wir den Kong auf einem mit zwei Pferden besprannten Wagen hinter dem Wagen lenker stehen. Er tragt einen runden Gegenstand, etwa eine Schale, in den hoch erhobenen Handen. Im Hintergrunde steht wiederum ein Baum. Ich glaube, daß wir diese Gruppe von der Szene zur Rechten abtrennen mussen und hier den König vor uns haben, der mit Geschenken dem Rsyasringa eint gegenzieht.

Leider ist nun über die Herkunft geräde dieser Platte nichts Genaueres zu ermitteln. Sie kann, wie Fergusson bemerkt, nach ihrem Stile und ihren Größenverhaltnissen weder den 'Rails' noch dem Mittelgebäude angehört haben. Allein, wenn das Rehief auch einer spateren Zeit angehört — und dafür sprieht namentlich die Übertreibung und ganz mechanische An wendung des Motivs der heraustretenden Hufte —, so gehört es doch sicher lich noch der buddhistischen Periode der sudindischen Kunst an und muß daher vor dem 6 Jahrhundert in Chr. entstanden sein, wo mit der Aus breitung der Macht der Calukyas im Dekkan die brahmanische Periode beginnt. Wenn meine Auslegung des Rehefs richtig ist, so ist damit die Existenz der puranischen Fassung der Rsyasringa Sage spatestens für das 5 Jahrhundert in Chr. bezeugt.

## Zwei indische Etymologien.

Palı ludda

P ludda¹) 'furchtbar bose und 'Jager, wurde von Fausboll zu Sk lupla, loptra lotra 'Beute Raub' gestellt²) Kuhn fuhrt es auf Sk lubdha zuruck, halt aber auch die Fausbollsche Ableitung für möglich²) Bei Childers wird ebenfalls lubdha als Aquivalent gegeben Trenckner stellt das Wort offenbar zu rudra er führt unter den Wörtern die im Pali in verschiedenen Formen erscheinen ludra, rudda, ludda und rüla auf¹) Im Glossar zum Suttampāta, S 306, bat Fausboll diese Etymologie abgelehnt und ludda mit lubdha identifiziert

Was zunachst ludda in der Bedeutung furchtbar betrifft so scheint es mir keinem Zweifel zu unterliegen, daß es Sk. raudra ist. So haben es die Inder selbst gefaßt. G 16 des Samkiccajātaka (530)

ıcc ete attha nırayā allhātā duratılkamā | ākrınā luddalammehi paccelā solas' ussadā ||

lautet in der Sanskritfassung Mahavastu I, 9

ıty ete astau nırayā ākhyātā duratıkramā | ākırnā raudrakarmebhih pratyekasodasotsadā ||

<sup>1)</sup> Gelegentlich ludda geschrieben, z B Jat V, 270 4

<sup>2)</sup> Five Jatakas S 38 3) Bestrage zur Pals Grammatik, S 41

<sup>1)</sup> Palı Mıscellany, I, S 63, Note 19

So lassen sich auch allein die gelegentlich erscheinenden Nebenformen er blaren Einen Beleg für ludra hefert Jät VI, 306, 26 accähitam kammam karosi ludram<sup>11</sup> rudda finde ich Jät IV, 416, 25 ayam so luddalo eit rud darupo sahärudho Vielleicht beruht das anlautende r hier auf Assimilation an das folgende r von rupa, B<sup>3</sup> hest luddaräpo rüla<sup>3</sup> (aus \*rüda, \*rüdda, raudra) in Mihndap 275 (tassa rularulassa bhimabhimassa) scheint wegen der Lingualisserung aus einem anderen Dialekte zu stammen

Andererseits scheint es mir aber unmöglich, p ludda, luddala in der Bedeutung Jager von sk. lubdha, lubdhaka zu trennen. Die zu erwartende Form wurde naturlich luddha sein. Diese Form kommt aber in den birma mschen Handschriften des Jätaka tatsachlich vor, z B Jät III, 331, 12 luddha, H. 120, 15 luddham, IV, 178, 1, 179, 9 luddho, VI, 306, 26 luddham In den drei letzten Fallen steht luddha sogar falschlich für die Adjektiv ludda3) luddho wird ferner ausdrücklich, neben luddo, in der Bedeutung Jager in der Abhidhanappadipikā gelehrt (s. Childers s. v.). In der Spiegel schen Ausgabe der Rasavahmı ist ebenfalls überall luddhalo usu gedruckt (z B S 25 26 29) Angesichts dieser Tatsachen durfte es schwer sein, das Bestehen der Form luddha im Pali zu leugnen4). Die beiden ahnlich klingenden Wörter sind aber offenbar schon fruh miteinander verwechselt worden Fur den Inder lag es sehr nahe, in dem luddha einen ludda zu sehen Der Jager 1st ein ruddarüpo (s o), ein raudrah purusah (Kathas 61, 59), er heißt ghorah (Mbh XII, 143 10), ugrah (Mbh XVI, 4, 22), sein Hand werk 1st raudram (Mbh XII, 143, 12) ghoram (Mbh XII, 207, 19) usw Hemacandra gibt dem synonymen tyadha geradezu die Bedeutung dusta (Anek II, 244), und Bhigavatap III, 14, 35 tyadhasyapy anukampyanam strinam devah Satipatih gibt Śridharasyamin i yadhasya durch nirdayasya wieder5) Ich halte daher p ludda Jager, für eine volksetymologische Um gestaltung eines ursprunglichen luddha

## Sanskrit dohada

Dohada, im vedischen Sanskrit nicht belegt, ist ein in der klassischen Lateratur überusch aufges Wort. Es bezeichnet das seltsame Geluste einer Schwangeren und wird daher oft auch in bezug auf die Baume gebraucht, die nach der Sage Blüten treiben, wenn sie mit einem jungen Madchen in Beruhrung kommen 1) Bisweilen wird es von den Kommentatoren geradezu durch garbha wiedergegeben, z. B. Raghuv XIV, 71 dohadalungadarsi, Mall

<sup>)</sup> B4 hest luddlam 2) In zwei Handschriften rula

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Anderseits findet sich in singhalessehen und zum Teil auch in birmanischen Handelnitten auch halda für den Adjektiv Indilia, gerig vol die Lesarten zu issa regeludzho Jär III, 161 23

<sup>\*)</sup> Auch im Prakrit haben wir loddhaa s Vararuei I, 20, III, 3 Hemacandra, 116 II, 79 ) Nach dem P W

<sup>4)</sup> Sicho die Stellen im P W und die von Wallinatha zu Weghaduta II, 15 an geführten Strophen

garbhacıhnadarsı Eine Nebenform ist dohala Sie erscheint r B Māla vikāgn (ed Shankar P Pandit) 45, 3, 54, 5, 56, 8 Ferner begegnet uns ein daurhrda in derselben Bedeutung, siehe Halāyudha, Abhidh II, 343, Hemacandra, Abhidhānac 541, Raghuv (ed Shankar P Pandit) III, 1 Sudak vinā daurhrdalaksanam (Mall garbhacihnam) dadhau, XIV, 26 mukhena anak saravyañyidadaurhrdena (Mall daurhrdam garbhah) Endich er

schemt auch noch ein dauhrda, siehe Vaijayanti (ed Oppert) 98 360, Yājñ III, 79 v l (nach P W ), Suśruta I, 322, 323 usw , Bhāvaprakāśa I, 71

Im Palı lautet das Wort dohala<sup>1</sup>) Reichliche Beispiele liefern Jatakas 57 208 202 545 Ich möchte hier nur G 2 des letzten Jataka anfuhren

Dhammo manujesu mātīnam dohalo nāma janīnda vuccatī |

dhammāhatam nāgakuñyara Vidhurassa haday ābhipatthaye || Haufig ist auch die Ableitung dohalinī, z B Jāt VI, 270, 1, 326, 13, und dohalāyatı, Jāt VI, 263, 11 In dem Sanskrit Dialekte der nördlichen Buddhisten entspricht dohala, z B Mahāvastu II, 249, 9

Was das Präkrit betrifft, so lehrt Vararuci (II, 12) und Hemacandra (I, 221) dohala fur Sk dohada Belege aus Hala und Malavikägn gibt Pischel zu Hemacandra<sup>2</sup>) Hemacandra lehrt I, 217 ferner den fakultativen Übergang des anlautenden Dentals in den Lingual In Jainatexten finden sich denn auch tatsachlich beide Formen nebeneinander wie man aus dem Glossar zu Jacobis Ausgewählten Erzahlungen ersehen kann

Von einheimischen Erklarungen des Wortes ist mir, abgesehen von der nachher zu erwähnenden Erklarung bei Suśruta, nur eine bekannt Hemacandra leitet es im Kommentar zu Unädig 244 von duh 'ksarane' mit dem Suffix ada fur uda ab Dis beweist nur daß er über die Entstehung des Wortes nichts mehr wußte. Im P W wird daurhrda (s v) als ur sprungliche Form angesetzt und diese Erklarung findet sich darnach auch bei Wackernagel Altind Gramm § 1943). Die Bedeutung könnte nach von Böhtlingk vielleicht ursprunglich nur Widerwille der Schwangeren gegen bestimmte Dinge gewesen sein. Allein wo das Wort vorkommt bedeutet es stets im Gegenteil gerade das Verlangen der Schwangeren nach gewissen Dingen. Die Ableitung von daurhrda das im Möh in der Be deutung Feindschaft belegt ist. wird daher meiner Ansicht nach durch die Bedeutung ausgesehlossen.

Die richtige Erklarung glaube ich bei Suśruta zu finden Er spricht Is 22 uber die Entwicklung des garbha caturthe (mäs.) sarvängapratyan gavibhägah pravyaktataro bhavati | garbhahrdayapravyaktabhavac cetanādhātur abhivvyakto bhavati | kasmāt | tatsthanatrāt | tasmād garbhas caturthe māsy

Handschriftlich erscheint gelegentlich auch dohala z B Jat II 159 1
 In alteren Ausgaben findet sich falschlich auch dohaa z B Ratnavali S 21, 29

<sup>(</sup>Calcutta 1832) und dohada z B Uttararamac S 15 (Calcutta 1831)

3) Nur Aufrecht hat soweit ich sehe diese Etymologie abgelehnt. Er bemerkt

<sup>3)</sup> Nur Aufrecht hat soweit ich sehe diese Etymologie abgelehnt. Er bemerkt Halayudha S 241 zu daurhrda. This word was invented by some crazy etymologer.

abhiprāyam indriyārthesu karoti | dvihīdayām ca nārim dauhrdinim ācakṣate |
'Im vierten Montt wird die Teilung aller Glieder und Nebenglieder deut
licher Infolge der Ausbildung des Herzens des garbha entwickelt sich das
Organ des Bewußtseins Warum? Weil es sich im Herzen befindet Daher
zeigt der garbha im vierten Monat ein Verlangen nach Sinnesobjekten Und
eine Frau mit doppeltem Herzen nennt man dauhrdinī! Die gleiche Aus
einandersetzung findet sich im Bhāvaprakāša I 71

sarvāny angāny upāngāni caturihe syuh sphutāni hi ļ krādaya yaktabhātena uyayyate celanapi ca ¡¡ tasmāc caturihe garbhas iti nānāvastuni vālichati [ tato dirbirdavā vat svēn nāri daubrāni matā ]!

Und ebenso bemerkt Mallınātha ru Raghuv III, 1 stahrdayena qarbhahrdayena ça dyihrdaya qarbhun | yathāha Vahatah |

matrjam hy asya hrdayam matus ca hrdayena ta |

sambaddham tena garbhxnyāh śrestham śraddhābhxmānanam [[
tt | tatsambandhxtvād garbho daurhrdam tty ucyate | ēc ca tadyogād daurhr
danats | tad vitam Samorahe | dukrdavum nārum daurhrdum acaksata tt |[

Diese Etymologie ist sprachlich wie sachlich befriedigend. Wir haben von einem \*duhrd, doppelherzig, schwanger auszugehen, das in der Pali form etwa \*duhali lanten wurde, vgl dutiga für dutiga duwidha für divindha, duratta für desrätra dumatta für desnätra dujihva für desphva, duka für dish su für surd!) und Kuhn Beitr S 36 Dizu wurde, einem Sl. \*dasihrade entsprechend, ein Adjektiv dohala gebildet, das dann auch als maskulnes Substantiv\*) mit stillschweigender Erganzung von kämah gebraucht wurde Dieses Wort wurde in mittelindischer Zeit aus der Volkssprache im Sanskrit übernommen und zwar entweder ohne weiteres als dohala oder, da man sich des Zusammenhanges des zweiten Teiles mit hrd offenbar noch bewußt war, als dohada, dauhrde und daurhrde sind falsehe Sanskritisierungen die sich den bei Wackernagel S LIII angeführten zur Seite stellen.

Daß die Erklarungen in den medizinischen Werken nicht etwa der Etymologie zuliebe zurecht gemacht worden sind sondern die volkstum

Y Jeh möchte hercher noch ein anderen Beer stallen den Nangen des Körage Dilpa. In der Bengalt Rezenson des Padnapurana findet seit daßtur überüll die Form Dilipa In G 10 des Nimijataha (541) finden wir einen König Didipo Inader Indenfrithele Lesarten and Didipo Didipo Inad Burndatta (543) G 129 lesen wir Didipo allen die Lesarten Digipo Didipo Didipo Did po und die Alinhehkeit des ganzen Zusammenlanges lassen kaum einen Zwe fel darüber daß wir auch hier wie sehen Frausboll angedeutet hat, Didipo zu liesen heben Die Sanskrit und Fall Formen zusammengenommen fihren also auf eine Form Diedipa unsekgish. Zu dem Übergang von d m l v.gl. Wackernagel Altind Gr. § 194 Ich bemerke ubrigens daß Ludwig D tipe aus ditt ap ablettet. Der doppelte Stammbaum des Somavangs S A S. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Als Neutrum finde ich dohada nur bei Lexikographen und Kommentatoren wie Malkmatha

hche Anschauung wiedergeben, ergibt sich teils aus Parallelstellen in der ubrigen Literatur, teils aus allgemeinen Erwagungen Hrdistlaß celanä dhätuh heißt es Mbh XIV, 43, 34, von den kämä ye hrdis sthitäh, den Wunschen, die im Herzen sitzen, wird im Satapathabr (XIV, 7, 2, 9) ge sprochen Es ist ferner aus den Kävyas und der Erzihlungsliteratur zur Ge nuge bekannt, daß nach indischem Glauben die Wunsche einer Schwangeren unbedingt erfullt werden mussen, damit das Kind keinen Schaden leide<sup>1</sup>) Auch wird die Natur des Wunsches als Vorbedeutung für den Charakter des Kindes betrachtet<sup>2</sup>) Beides ist aber nur verstandlich, wenn diese dohadas als wirklich aus zwei Herzen kommend gefaßt werden, nicht nur aus dem der Mutter, sondern auch aus dem des Kindes Der Name ist also nicht umsonst gewahlt

## Zur Sage von Rşyaśrnga.

Im Jahre 1897 habe ich in diesen Nachrichten einen Aufsatz über die Rsvasrnga Sage veröffentlicht, in dem ich unter anderem auch den Nach weis zu fuhren versuchte, daß der Text der Sage in der Form, wie er heute ım Mahabharata steht, nicht ursprunglich sei sondern eine Überarbeitung erfahren habe. In dem 1899 erschienenen ersten Bande seiner Mahabharata Studien hat Dahlmann diesen Versuch einer Kritik unterzogen und ist da bei zu dem Resultat gelangt, daß meine Methode 'unhaltbar und willkur lich' sei3) Handelte es sich hier lediglich darum ob Dahlmann ein paar Verse fur echt halt die meiner Ansicht nach interpoliert sind, so könnte die Sache fuglich auf sich berühen. Allein wir haben es hier mit einer Frage von prinzipieller Bedeutung zu tun, mit der Frage ob wir an das Mahabharata denselben Maßstab philologischer Kritik legen durfen, mit dem wir jedes andere literarische Werk zu messen gewöhnt sind, oder ob tatsachlich dem indischen Epos gegenüber die Kritik keine Berechtigung hat und so verlohnt es sich wohl der Muhe noch einmal auf die Sache zuruckzukommen

Ich hatte in jenem Aufsatze auf gewisse innere Widersprüche in der Darstellung der Sage hingewiesen und war bei genauerer Untersuchung zu dem Resultate gelangt, daß sie ihren Ursprüng nachtraglicher Über arbeitung verdankten Dahlmann erklart (S 283) daß meiner ganzen Argumentation die kritische Grundlage fehle, und begrundet dies Urteil in folgender Weise

'Das Epos nahm viele Sagen auf, unbekummert darum, ob in den Einzelheiten der Darstellung Übereinstimmung waltete oder nicht Die Zykhker hatten die Sammlungen dieser Art vorbereitet. Die verschiedensten

<sup>1)</sup> Siehe auch Yajñ III 79 dohadasyāpradānena garbho doṣam avapnuyat

<sup>2)</sup> Siehe Suśruta und Bhavaprakaśa a a O

<sup>3)</sup> S XXXIV

Sagenstoffe oder verschiedene Redaktionen einer und derselben Legende waren von ihnen meinander verarbeitet. Verknijnft und verflochten worden. so daß wir tatsachlich Fragmente unterschiedener Darstellungen, Produkte verschiedener Pauranika vor uns haben. Aber darin lag eben das Wesen der zyklischen Rhausodie, daß sie bestrebt war, den immensen Legenden schatz der einzelnen Schulen und Familien immer einer und systematischer Sammlung der verschiedenen Sagenstoffe war das Hauptziel, nicht Ausgleich der unterschiedenen und wohl widersprechenden Zuge der verschiedenen Redaktionen Die einheitliche Sammlung, d h die von einer Hand bewerkstelligte Diaskenase des im Mahäbhärata ver einigten Stoffes bedingt deswegen keinesfalls Ausschluß aller widersprechen den Sagenzuge Und es ist kritisch ganz unzulassig, verschiedene und - sagen wir einmal - widersprechende Redaktionen eines und desselben Sagen stoffes darum von einheitlicher und gleichzeitiger Sammlung innerhalb des Mahabharata auszuschließen, weil sie diese Verschiedenheiten zeigen. Die letzteren bezeugen das Vorhandensein verschiedener Redaktionen, wider streben aber nicht der gleichzeitigen Aufnahme in ein Mahagrantha'

Bestimmt genug klingen diese Aussprüche über die Tatigkeit der Zykliker', über das Wesen und die Ziele der zyklischen Rhapsodie und die Art der epischen Diaskeuase Wenn uns Dahlmann nur auch die Boweise dafür hefern wollte! So stellt er uns allerlei Möglichkeiten als gesicherte Tatsachen hin Denn daß es zum Beispiel möglich ist, daß verschiedene oder gar widersprechende Redaktionen eines und desselben Sagenstoffes in einer Sammlung erscheinen, wird niemand bestreiten wollen, ist es doch in spateren zweifellos von einer Hand herruhrenden Sammelwerken tat sachlich der Fall. So erscheint zum Beispiel in Somadevas Kathäsartt sagara die Sage von Unmädmi an drei verschiedenen Stellen (III, 1, 63ff. VI 7 62ff., XII, 24, 3ff.) in drei verschiedenen Fassungen. Die Möglich keit einer Annahme ist aber noch kein Beweis für ihre Richtigkeit, und den Beweis daß das Mahäbhärata den Charakter eines Sammelwerkes von Anfang an besessen habe, hat Herr Dahlmann meines Ernchtens bisher meht erheacht.

Indessen, diese Frage kommt in unserem speziellen Palle gar meht in Betracht denn die Rsynäriga Sage wird im Binhäbhärata nicht mehrere Male in abweichender Form erzahlt, sondern nur einmal, in III, 110—113 hier aber mit inneren Widersprüchen Nach Dahlmann erklaren sie sich so, daß der Diaskeusat verschiedene Redaktionen der Sage meinander ver arbeiteter Was Luders Umarbeitung nennt, kann ebensogut von dem einen Diaskeusaten des Mahabhärata ausgegangen sein, der für seine Zwecke verschiedene Redaktionen erganizend verenigte' (S 286) Gewiß, an und für sich 'könnte' es von dem Diaskeusaten ausgegangen sein Glaubt dem Dahlmann wirklich, daß andere Leute nicht auch sehom an diese Möglich keit gedacht haben? Ich wenigstens habe mit an piere Stelle (S 51)

ausdrucklich die Frage vorgelegt, ob der Diaskeuast die Sage in der jungeren Form aufgenommen habe oder ob der Text der Sage nach der Diaskeuase geandert wurde. Und die Antwort auf diese Frage lautet meiner Ansicht nach so klar und deutlich, wie man es nur wunschen kann.

Nach dem ubereinstimmenden Zeugnis aller buddhistischen Fassungen. des Harivaméa und des Buddhacarita, spielte in der alten Fassung die Königstochter Säntä die Rolle der Entfuhrerin. Nach dem heutigen Texte des Mahābhārata wird Rsvaśrnga von einer Hetare entfuhrt, allein in der Rahmenerzahlung, die von keinem anderen als dem Diaskeuasten herruhren kann 1), wird gefragt: 'Und wie sah iene Santa aus, die energische Könngstochter, die den Sinn des Gazellengeborenen betorte? Daraus folgere ich. daß der Diaskeuast die Sage in der alten Fassung mit der Santa als Entfuhrerin aufnahm, und daß ein Spaterer in der Erzahlung die Säntä in eine Hetare verwandelte - was sich, nebenbei bemerkt, durch geringfugige Textanderungen bewerkstelligen ließ -, dabei aber vergaß, auch die Frage der Rahmenerzahlung in diesem Sinne abzuandern Ich weiß nicht, wie man sich dieser Schlußfolgerung entziehen will Dahlmann freiheh wird vielleicht sagen 'Nein: der Dichter-Diaskeuast kannte beide Fassungen. Die Fassung mit der Hetare legte er seiner Darstellung zugrunde: daß ihm auch noch eine andere mit der Königstochter als Entfuhrerin bekannt sei, hat er eben durch jenen Satz in der Rahmenerzahlung andeuten wollen. Solcher Argumentation wurde man allerdings machtlos gegenüberstehen. Aber damit ware auch dem Mahābhārata das Urteil gesprochen Es ware in dem Falle nicht das Werk einer 'genialen Kraft', sondern das eines Idioten und stande als solches allerdings außerhalb des Bereiches einer vernunftigen Kritik Indessen tue ich Herrn Dahlmann vielleicht Unrecht, wenn ich ihm derartige Anschauungen zuschreibe. Denn über diese Anderung des ursprunglichen Textes, die wichtigste von allen, da durch die Einführung der Hetare ein ganz neuer Zug in die Sage kommt. - über diese Anderung schweigt Herr Dahlmann vollstandig. Und doch tragt er kein Bedenken, die von mir angewandte Methode in Bausch und Bogen als unhaltbar und willkurlich zu verwerfen!

Ausfuhrlich verbreitet sich Dahlmann dagegen über die von mir angenommenen Änderungen im Anfang des Textes Ich kann ihm indessen den Vorwurf nicht ersparen, daß er meine Bemerkungen offenbar nur sehr fluchtig gelesen hat. Er schreibt mir Ansichten zu, die ich nie gehabt habe Er sagt (S 284) 'Nach Luders gehört die Erzahlung vom Zorne der Brahmanen und von der als Strafe folgenden Durre überhaupt nicht zur altesten Fassung.' Ich habe nirgends eine derartige törichte Behauptung aufgestellt. Samtliche Fassungen der Sage mit Ausnahme der des Mahävastu<sup>4</sup>) berichten,

<sup>1)</sup> Siehe die Bemerkungen S. 6

Naturheh fehlt die Durre auch bei Ksemendra, der die Erzahlung des Mahä Lüders Kielie Schriften

daß im Lande des Königs eine Durre ausbrach, der nur dadurch abgeholfen werden konnte, daß man den Rayasrnga ins Land holte. Die Durre ist als Begrundung der Expedition der Königstochter ein ganz unerlaßlicher Zug der Sace, wie abgeschmackt, is unbegreiflich die Erzahlung ohne ihn wird. das laßt sich am deutlichsten gerade aus dem Mahavastu ersehen. Wenn daher Dahlmann gewissermaßen als eine Konzession an mich versichert 'Gewiß ist die Verführung Ravasrngas in sich nicht abhangig von der Durre chensowenig hat in sich die Durre etwas mit Rsyasrngas Erlebnissen zu tun', so ist das ein Geschenk, das ich energisch zuruckweisen muß Dahl mann bringt hier wieder einmal ganz verschiedene Dinge durcheinander Was ich tatsichlich behauptet habe und noch behaupte, ist daß in der ur sprunglichen Fassung die Entstehung der Durre nur kurz durch 'ein Ver sehen des Purohita des Königs' motiviert war, wie sie in ahnlicher neben sachlicher Weise in den Fassungen des Padmapurana, des Ramāyana usu begrundet ist. Erst nachtraglich wurde die ausführliche Motivierung der Entstehung der Durre hinzugefugt, die Geschichte von der Beleidigung des Brahmanen durch den König usw., die allerdings mit der eigentlichen Rsyaśrnga Sage gar nichts zu tun hat¹) Ich kann es mir unter diesen Um standen wohl ersparen, auf die Ausfuhrungen Dahlmanns hier naher ein zugehen um so mehr, als er neues Material das zur Lösung der Frage bei tragen könnte, nicht beibringt. Er kampft nur mit den Waffen einer Dia lektik, die vielleicht für einen Augenblick blendet, von der ich mir aber keinen dauernden Nutzen fur die Wissenschaft zu versprechen vermag<sup>2</sup>)

vastu einfach versifiziert hat siehe unten S 69. Von der ganz umgestalteten Er zehlung bei Hemacandra sehe ich hier überhaupt ab

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ein Mißverständnis hatte eigentlich ausgeschlossen sem sollen da ich auf 8 4 den Sanskritteat mit Hervorhebung der meiner Ansicht nach unechten Zellen abgedruckt habe

<sup>2)</sup> Als eine Probe möge das Folgende dienen. Auf S 286 sel reibt Dahlmann Oder will Luders behaupten daß dem Diaskeuasten nur eine Fassung zu Gebote gestanden habe. Wenn er das aber nicht beweisen kann, wenn es vielmehr feststicht daß der Diaskeuase die Itihasa Literatur in mannigfacher Bearbeitung gleich zeitig vorlag dann laßt sich auch nicht von Umarbeitung des Mahabharata spreci en weil sich Elemente verschiedener Quellen zeigen die sich hier dem Purana dort dem Ramayana an dritter Stelle der buddhistischen Literatur nahern. Liders möre ein mal das ganze zyklische , Vaçı hţl am akhyānam des dritten Buches oder den Nahusl a Zyklus untersuchen er wird finden wie das Bestreben obwaltet eine Legende en die andere zu reihen. Szenen verschiedener Textredaktionen in ein Ganzes zu bringen lediglich um den gleichen Stoff zu einem engeren Ganzen als Zyklus zu vereinigen Wieviele Über und Umarbeitungen waren da anzunehmen! Das ist nichts als Rhetorik Was soll der Hinweis auf das Väsigham akl janam und den Nahusa Zyklus? Ganz abresel en davon daß sie ein recht sehl chtes Analogon bilden da ja von einer Sammlung von Sagen über Rejasraga von einem Rejasraga Zyklus gar nicht die Redo sein kann was nötigt denn zu der Annal me daß die Verhaltnisse bei der Reyasriga Sage genau so legen wie dort! Angenommen Dihlmann hätte reel t cino Spezialuntersuchung ergabe daß der Diaskenast versch edene Sagen über Vasietl 8

Anstatt hier die Grunde zu wiederholen, warum meiner Ansicht nach der Text verandert und zwar nach der Diaskeusso verandert worden ist, will ich daher heber auf einige Tatsachen hinweisen, die sich aus einer Vergleichung des Textes der Sage in der Grantha-Rezension mit dem der Vulgata ergeben. Der neue Text wird auch über das Verhaltnis des Padmapuräna zum Mahäbhärata Klarheit schaffen und zeigen, daß die ablehnende Haltung Dahlmanns gegenüber meiner Annahme einer Beeinflussung des Epos durch das Puräna nicht gerechtiertigt ist.

Der folgende Text ist der Grantha-Handschrift der Royal Asiatre Society, Whish No. 02 (1), entnommen. Die Rsyaśriga-Sage fullt in G¹) die adhyāyas 111—114 = N 110, 22—113²). Die Handschrift ist sehr nachlassig geschrieben, und es laßt sich unmöglich bestimmen, wie weit man berechtigt ist, die richtigen Lesarten von N einzusetzen. Ich ziehe es daher vor, den Text genau in der Gestalt zu geben, wie er in der Handschrift vorliegt³). Lomadah |

- 1 esā devanadī puņyā Kausīlī Bharatarsabha | Visnāmitrāsramo ramya esa tāta pralūšate | [110, 22]
- 2 äšramaš caira punyālhyah Kāšyapasya mahātmanah | Ršyašringas sulo yasya tapasvī samyatendriyah || [23]
- 3 tapaso yah prabhātena tarsayām āsa Vāsavam | anāvrstva bhavād vasva vavarsa ValaVrttrahā || [24]
- anāvrstya bhayād yasya vavarsa Vala Vrttrahā | [24] 4 mrsān jātas sa tejasvī Kāšyapasya sutah prabho
- rsayo Romapādasya yaš calārātbhutam mahat || [25] 5 nuvritilesu sasuesu yasmai Šānlān dadau nrpah |
- Romapādo duhitaram Sāvitrīm Savitā yathā | [26]

Yudhı

6 Réyaérmgah katham mrsām utpannah Kāéyapā duyah | viruddhayonisamsargam kathañ ca tapasā vrtah || [27]

und Nahwa gesammelt und in das Epos aufgenommen habe, inwiefern wurde dem dies Ergebins den Nachweis entkraften, daß der Text der Raysfriga Sage interpoliert worden ist! Und was soll die Behauptung beweisen, die Itähisa Literatur habe der Diaskeuse in manmigfacher Bearbeitung gleichzeitig vorgelegen! Ich bezweifle keinen Augenblick, daß das eine oder andere Itähisa schon zur Zeit der Diaskeuses des Mahibhärata in verschiedenen Fassungen existierte, daraus folgt aber doch nicht, daß es num auch von der Reyasfriga Sage damals schon mehrere Fassungen gegeben haben muß! Es laßt sich im Gegenteil mit höchster Wahrschenlichkeit behaupten, daß zur Zeit der Diaskeusse nur die altere Fassung der Sage bestand Und dies durch eine eingehende Prufung eines betrachtlichen Materiales gewonnene Ergebnis glaubt Dalilmann mit ein paer allegemeinen Phrasen umstoßen zu konnen

') Mit G bezeichne ich den Text der Grantha Handschrift, mit N die in Nägari gedruckten Ausgaben, webei durch N $^0$ und N $^0$ zwischen den in Bombay und Calcutta erschienenen Ausgaben unterschieden wird

<sup>2</sup>) Adhyāya 110 schließt in G mit der Geschichte von dem wunderbaren Berg Rsabhakūţa (in G Vrşabhakūţa) Die Einteilung von G ist sicherlich die bessere.

 Die Zahlen rechts in eckigen Klammern beziehen sich auf die entsprechenden Strophen in N<sup>b</sup>

7 kımarithañ ca bhayāt tasya Śakro bālasya dhīmatah 1 anāvrstuām pravrttāvām vavarsa ValaVrttrahā | [28] 8 kathamrūpā ca Śāntābhūd rājaputrī patieratā 1 lobhayam asa ya ceto mraibhûtasya tasya ya: | [29] 9 Romapādaš ca rājarsir yyathāsrūyata dhārmnika | latham var visave tasva navarsat Pakašāsanah | [30] 10 etan me bhagaran sarram ristarena yathatatham vaktum arhası susrūsod Ršyasrmaasya cestitam [ [31] Lomasah | 11 Vibhandakasya brahmarses tapasa bhavitatmanah amoghaviruvasva sata Pravapatisamaduutih | [32] 12 srunu putro vathā sāto Ršvašrmaah pratapavān ( mahādvutir mmahāteiā bāla sthavirasammatah | [33] 13 mahāhratam samāsādya Kāšyapas tapası sthitah dırghal. ālaparı šrānto rest devareseammatah | [34] 14 tasya retah pracaskanda destrāpsarasam Urvasim | apsupasparsato rājan mrgi tac cāpibat tadā | [35] 15 saha tovena trsită să garbhany abhavat punah | [36a] amoghatvād vidhes caiva bhāvitvād eva nirmmitāt | [37b] 16 tasyām mṛgyām samabhavat tasya putro mahān rsih | tasuasrmaas taponituo vana era vuararddhata | [38] 17 tasya réyaérmgam étrasi rajann asin mahatmanah te Rivairmaa itu uktas sa tadā Pāndavarsabha | [39] 18 vasate destapurvonyah pitur anyatra manusah ( tasmāt tasya mano nityam brahmacaryyebhavan nrpa | [40] 19 etasmının eva käle tu sakha Daršathasva var l Romapada st. khyāto hy Amganām skvarobhavat [] [41] 20 tena kamah keta methya brahmanebhya ete éruteh | [42a] davopahatasatrena dharmmaynenāpi Bhārata | 21 sa brāhmanoparstyaktas tathā Bhāratasattama | [42b] purohitāpacārena tasya rājno yadrchśayā | 22 na vararsa sahasrāksas tatopīdyanta vas prajūh [[43] sa brāhmanān paryyaprehšat tapoyuktān manīsınah | 23 pravarsane surendrasya samartihah prihitipatih | [44] katham pravarse Parjanya upāyah parimršyatām 24 tam ucus coditas tena svamatani manisinah [45] tatras te eko munivaras tam rājanam uvaca ha || 25 Lopitas tava rajendra brahmanā nistutin carah | [46] Ršyašrmaam munivaramm anayasvadya pārtthiva 26 aineyam anabhijñañ ca nărinam ârjave ratam | [47] sa ced avatared rajan visayan te mahatapah 27 sadyah pravarse Parjanya iti me nasti samsayah | [48] etach śrutvā vanam rājā gatvā niskriim ālmanah |

```
28 sa krtvā punar ūgachšat prasannesu mahātmasu || [49]
         raianam agatam matea pratisanjajihuh prajah | [50a]
      29 sa ca tāh pratmagrāha piteva hitaket sadā ||
         tatomgapatır ühüya sacıvan mantrakovidah | [50b]
      30 Rhyasrmgagame yatnam akaron mantraniscaye ||
         nāddhyagachšad upāyan tu tair amātyais sahācyutah | [51]
      31 śāstrajňais sacivair nnitvam nitvaň ca paratisthatam
         tata anavayam asa yaramukhya mahinatsh | [52]
      32 resuas sarvatra niskrantas ta nvaca sa partihirah ||
         Révaérmaam reeh putram anayaddhyam upayatah | [53]
      33 lobhavitiā hi mā višvam visayam mama šobhanāh ||
         tā rāyabhayabhitās ca sāpabhitās ca yontah | [54]
      34 asakyam ūcus tat kāryyam visannā gatacetasah ||
         tatra tv ekā jaradyosā rājānam idam abravīt | [55]
      35 pravatisue mahārāra tam ānetun tapodhanam ||
         abhi pretams tu me laman samanunatum arhasi | [56]
      36 tatas saksye lobhayıtum Rsyasrıngam rses sutam
         tasyās sarvam abhiprāyam anvarjānas sa pārtthivah | [57]
      37 dhanañ ca pradadau bhurs ratnans visidhans ca
         tato rūvena sampannā vavasā ca mahīpate
      38 striva adava kūścit sa jagama vanam anjasa | [58]
       | sty Äranyaparvanı Réyaérmgopäkhyäne ekādašašatatamoddhyāyah||
Lomasah 1
       1 sā tu nāryy āśramañ cakre rājakāryyārtthasiddhaye
         sandesac carra nrpate srasaddhyac carra Bharata | [111.1]
       2 nānapuspaphalair vrksaih kririmair upašobhitam
         nānāpuspaphalopetas svadukāmaphalapradash | [2]
       3 ativa ramaniyan tad atira ca manoharam |
         cakre nāryy āśramam ramyam atbhutopamadaršanam | [3]
       4 tato urbaddhya tan nacam mam ayn Kabuayabramat !
         cărayam ûsa purusair viharan tasya vai muneh [[4]
       5 tato duhıtaram vesyam tvamadhayetikriyatam |
         drstvāšramam Kāšyapasya prāhinot buddhisamyutām | [5]
       6 sā tatrāgatya kušalā taponityasya sannidhau
         äsraman tam samasadya dadarsa tam rses sutam | [6]
resyā |
       7 kaccın nu te kusalan tapasvı
              pıtā ca te kaccıd ahıtatejāh |
          Laccit bhavan nrpa te căśramesmin
              tvām vai drastum sāmpratam āgatāsmi | [7]
       8 kaccıt tapodharmma te tāpasānām
```

kaccic ca vo mūlaphalam prabhutam |

```
Laccit trană private carra ripra
             kaccıt svaddhyanah krinated Rénasrmaa 11 [8]
Ršuašrmaa 1
       9 muadho bharan svotir 11.a prakakate
             manue caham tram abhiradaniwam
         pādvan teham sampradāsvāmi kāmān
             vathādharmmamūlaphalāns casva | [9]
      10 läsväm brsväm äsve vathoparosam
             krenāmnenāvrtāyanam sabhāyām |
         kva cāšramas tāraka vāma cedam
             vada brahman carase devatatvam | [10]
vesyā |
      11 mamāśramam Kāśvapaputra ramyas
             trivojanas sailam imam parena
         tatrā svadharmmonapıvādhanam no
              na codakam päduam upasprsämak | [11]
      12 phalānı pakvānı dadānı tesām
              bhallatakany amalakans cassa |
         bilvans carremoudadhanvakāns
              priyālakānām kāmakānām kurusva | [13]
       13 sā tāni sarvāni visaryayitvā
              bhaksyan maharhan pradadau ca tasmas
          tānn Ršvašrmaāva mahūrasāns
              bhršam svarūpāni ca modakāni [[ [14]
       14 dadau ca mālvāns sugandhavants
              citrans vasamsi ca bhanumanti
          vānāni cāgrāni tato mumoda
              ca kridac caiva prajahāsa caiva || [15]
       15 sā kantukenāramatāsya mate
              vrbharyamāna vhalitam lateva
          gätrais ca gäträni nisicuamänä
              samāšlisac casakrd Ršyašringam | [16]
       16 cutan akolānus tilalāš ca sel sān
              prapuspalany avanamyavibhayya
          vilanamāneva madabhībhutā
              pralobhayam āsa sutam maharsch | [17]
       17 athā Réyasrmgas tu tat samilsya
              punah punah pidyā ca kāyam asyā |
          hy apeksamāno šanakair jagama
              krtvägnihotrasya tathä videšam | [18]
```

<sup>17</sup> MS Interpunktionszeichen hinter punah punah Interp fehlt hinter asyd Interp hinter jagima Interp fehlt hinter tidesam

```
18 tasuām gatāyām madanena matto
              ricetasas cabharad Rsuasrmanh
         tām eva bhārena gatena kūnuo
              vinisvasann ürttarüpo babhüva | [19]
      19 tato muhūrttād dharīmmaalāksa
              pratestito romabhir anakham sa |
         sväddhvävavän erttasamädhemikto
              Vibhandakât Kāśyapah prādur āsīt | [20]
      20 sopasyad āsīnam upetya putram
              ddhyanantam cham unparitacittam
         ıınısıasantam muhur ürddhradestini
              Vibhandalah putram uvāca dīnam | [21]
      21 na kalpıtā samıdhah kın nu tāta
              kaccıd dhutañ cannihotran tvavadua
         sunırmmuktam sruksruyam homapütram
              kaccıt savatsa ca krta krtvayadya | [22]
      22 na vai yathāpūrvam ivāsi putra
              cintăparas căsi vicetanas ca l
         vinotimantrah kim ihādva khinnah
              prchšāmi tvām ka ihūgatobhūt | [23]
       | ıty Āranyaparvanı dvādašašatatamoddhyāyah |
Rśyaśrmgah |

    1 shāgato jatīlo brahmacārī

              na vai dirgho nätihrasio manasvin
         surarnararnah kamalāyatākso
              sutas surānām va šobhamānah | [112, 1]
        2 samrddharūvas saviteia divtas
              sudhaksnakrsnäksataras cakorāt
         nīlāh prasannāš ca jatās sugandhār
              haranyaramuurathatäs sudirahäh 🖔 (2)
        3 ārādharūvah vunar asva karne
              vibhrājate vidyud ivāntariksam |
         dvau cāsya pındāv adadharena Lantham
              aratalomau sumanoharau me | [3]
       4 vrlagnamaddhyaš ca sunāpideše
              kanțhe ca tasyātikrtapramānam |
         taddhāsya cırāntarıtāv ıtı
              hıranmayî mekhalâ me yatheyam | [4]
        5 vicestamānasya ca tasya tani
              kurantı mattās sarasıva hamsāh |
```

<sup>19</sup> MS Interp feblt hinter sa

```
cīrānı tasyātbhutadaršanānı
       nemāni tadvan mama rūpavanti [ [6]
6 vastrañ ca tasyātbhutadarśanīyyam
       samāhrtam hrādayatīva cetah
  pumskokilasyeva ca tasya vänim
       tām śrunvato mentaritoyam ātmā | [7]
7 vathā ranam mādhavamāsamaddhve
       samīrītam svasanenābhībhātī |
  tathā sa cāpy uttamagandhapunya
       nisevyamānah parane tāta | [8]
8 susamyatās cāpi jatā rīviktā
       dvaidhikrtā bhānti lalātadeše
   karnau ca citrair varacakraiākais
       samāvrtau tasya surūpavatbhih | [9]
9 tathā phalam vrttam atho vicitram
       samāharat pāninā daksinena
  tat bhūmim āsādya punah punas ca
       samutpapady atbhutarūpam uccash | [10]
10 tac caps hitva parivarttate sa
       rāteritā vrksa ivāvaghūrnah
   tam preksya me putra trāmarānām
       pratih paran tamta ratis ca jātāh | [11]
11 sa me samāšlisya punaš šarīram
       jatāsu grhya saranamya raktrah |
   vaktre ca vaktram pranidhāya sabdam
       calăra yan mejanayat praharsam | [12]
12 na cāpī pādyam bahu manyatesau
       phalāns cemāns mayā krtāns |
   evamvratosmīts ca mām avocat
       phalāns cānyāns navāny adān me | [13]
13 mayopayuktāns phalāns tāns
       nemāns tulyāns rasāns tesām |
   na cāpi tesā tvag vyam yathesām
        sărănı naisăm iva santi tesăm [] [14]
14 tovāns casvātsrasāns mahvam
        prādāt sa vas pātum udārarūpah |
   pitvawa tany abhidhilam praharso
        mamābhavat bhūš caliteva cāsīt | [15]
15 ımanı cıtranı sagandhavantı
        mūlāns tasya grathstāns pānah |
    yāns prakiryyawa gatas tvam eva
        sa āsraman tapasā dyotamānah | [16]
```

```
16 gatena tenāsmi krte incetano
             gătrañ ca te samprati tanvativa
         ıchsamı tasyantıkam aşu gantum
             tañ cawa nityam parwaritamanam | [17]
      17 1chśāmi tasyāntikam eva tāta
             kā nāma sā vratacaryyā ca tasya |
         ıchsamu aham carıtum tena sarddham
              yathā tapas sañcarıty ugradharmmām | [18]
       || ıty Āranyaparvanı Rsyasrmgopākhyāne pituh putrasamvādo
                   nāma trayodašašatatamas sargah ||
Vibhandalah 1
       1 raksāmsi caitāni caranti putra
             rüpena tenälbhutadarsanena 1
         atulyarūpāny atighoravanti
             vighnan tathā tapasas cintayanti | [113, 1]
       2 satūparūpāni tu tāta bhūtvā
             tilobhya bhūpo titidhair upāyaih
         sukhāc ca lokāc ca nipātavanti
             tāny ugrarupāni murīn vanesu | [2]
       3 na tāni sereta munir yyatātmā
             satān lokān prārtthavānah kathañcit
         krtvä vighnan tapasas tädasanti
             tapodhanan tapasah patanti | [3]
       4 asananenācarītāni putrā
             pāpānu amevāns madhūns tāta
         mālvāni caitāni na vai muninām
             vratāni citrowalagandhavanti [4]
       5 raksāmsi tāniti nivāryya putram
              Vibhandalas tān mrgayām babhūva |
         nāsādayām āsa yathā tryahīna
             tathā sa paryyāpavrtośramāya | [5]
      6 yatha punah Kasyapo vai jagama
             phalāny āharttum vidhinā sašramena |
         tathā vunar llopayıtum yagāma
             sā rešvā vosin munim Ršvāšramam | [6]
      7
                                 prahastas
             sambhrāntarūpopy abhavat tadānīm |
         provāca cainām bhaiadāsramāya
             gachšāra cāsī na pītā mameti | [7]
      8 tato rājan Kāšyapasyaikaputram
             pracesya nägena vimucya nädam
```

```
mamodavantvo vividhair upāvair
       ājagmur Amgādhipates samīpam | [8]
9 samsthāpya tam āšramadaršanāva
       santārītā navam atīva šubhram
  tîrāvādāva tathawa cakre
       rājā gūdho nāma vanam vicitram | [91
10 antahpure tan tu nivesua rājā
       Vibhandakasyātmajam ekaputram
   dadarša meghais sahasā prahrstam
       aparyyamanan ca jagar jalena | [10]
11 sa Ropadādah paripūrnakāmas
       sutān dadāv Rhvahrmaāva Sāntām
   kopapratīkāraratan te cakre
       gobhis ca margesv atha karsanañ ca | [[11]
12 Vibhandakäśyāvrajataś ca rūjā
       pašūn prabhūn pašurūpāmš ca vīrān
   samāvišat putragrādhnur mmaharsir
        Vibhandalah pariprehled yathavat | [12]
13 na vaktavvah prāmšalibhir bhavatbhih
       putra te pasavah karsanañ ca |
   kın te priyam kim priyatā maharse
        tadā sma sarre tava rācı baddhah | [13]
14 athopāyām sa muniš šāntakopa
        sıam -āśramam mūlaphalam pragrhya |
   anvesamānas ca na tatra putram
        dadarśa cukrodha tatah param sah | [14]
15 tatas sa Lopena ridāruvamānas
        tach samlamänomgapater vryänam
   jagāma yam vā prati dhaksyamānas
        tam āharājam visayañ ca tasya | [15]
 16 sa vai śrāntah ksudhitah Kāšyapas tān
        ghosan samasadıtaran samrddhan
   gopais ca tair viridhaih püiyamäno
        rajendra tam ratrım uzasa tatra ! [16]
 17 samprāpus satkāram atīva hretah
        provāca lasya prakrtās sa saumyāh |
    ūcus tatas te mabhigamya sarie
        dhanan tapo vihitam sutasya [ [17]
 18 eram sa dešesv avasarīyamānās
        tāms tāms ca grhnan vibudhan pralāpān !
    prašāntabhūņistharajāh prahrstās
        samāsasādāmgapatım purastham | [18]
```

٠,

```
19 sampūntas tena nararsabhena
             dadarla putram tridice yathendram |
         tata snusāñ carva dadarša Śāntām
             saudāminīm dyaus caratim yathaira | [19]
      20 grāmāms ca ghosāms ca sutaŭ ca destra
             Santañ ea santah paramosya kopah !
         cakāra tasmai paritah prasādam
             Vibhandako bhumipater nnarendra | [20]
      21 sa tatra niksipya sutam maharsir
             urāca sūryyāgnisamaprabhārah
         jäte putre vanam eva vrajethä
             rājāah priyāny asya sarvāni krtvā | [21]
      22 sa tad vacah krtavan Rsyasrmgo
             vathā ca vatrāsva mtā babhūra !
         Santa carnam paryyacarad yatha var
             the Rohinim Somam ıvanuratta | [22]
      23 Arundhatīva subhagā Vasistham
             Loramudra cam yatha hy Agastyam |
         Nalasya vā Damayantı yathābhūd
             yathā Sacı rayradharasya carra | [23]
      24 Nālāyanī cendrasenam yathawa
             rasyā nityam Mautgalyasyājamīdha | [24a]
         vathā Sıtā Dākarather mmahātmano
             yathā tava Draupadīva |
      25 tathā ca Ršyašrmgam vanastham
             pritya yuktā paryyacaran narendra | [24b]
         tasyāśramah pūrna yeso vibhūti
             mahāhradam šobhanayat punyakırttıh
      26 tatra snatah krtakrtyopi suddhes
             tırtthâny anyānyam prasamyuhı rājan [[ [25]
         || rty Āranyayareans Śāntādānan nāma caturdababatatamo
                             ddhyāyah |
    Ein Vergleich dieses Textes mit dem von N ergibt zunachst, daß G
drei Zeilen mehr hat als N N 110, 42
         tena kāmāt krtam mithyā brāhmanasyeti nah śrutih |
         sa brāhmanash parstyaktas tato sas jagatah patsh ||
ist hier (111, 20) erweitert durch den Einschub einer dritten Zeile
```

darropahatasattrena dharmayñenāpi Bhārata |

rājānam agatam śrutiā pratisamjahrsuh prajāh |

Im Anschluß an N 110, 50a

findet sich hier noch die Zeile (111, 29)

sa ca tāh pratījagrāha piteva hitakrt sadā |

Den Vergleichen in N 113, 22f wird endlich in G noch am Schlusse (114, 24) der erbarmliche Vers hinzugefügt

yathā Sitā Dāsarather mahātmano yathā tava Draupadīva (?)

Mussen wir diese Zeilen als ursprunglich ansehen, oder sind es erst nach der Spaltung der Rezensionen in G gemachte Zusatze Ahnliche Textverschiedenheiten finden sich in auch zwischen Ne und Ne, und Hop kins hat bekanntlich darauf hingewiesen 1), daß sie durchaus nicht zufallig seien, daß vielmehr Verse zugunsten der Pandavas hinzugefugt, andere fortgelassen seien, weil sie zu ihren Ungunsten sprachen oder um den Text mit der veranderten Erzahlung in Einklang zu bringen, usw. Dahlmann wendet sich (S 21ff ) scharf gegen diese Auffassung. Er hat die beiden Handschriften der königlichen Bibliothek zu Berlin mit Ne kollationiert und ist 'dabei auf viele lomissions' der verschiedensten Art gestoßen', allein es sind omissions', 'die ihren Grund lediglich in der Lassigkeit und Unachtsamkeit der Kopisten haben' Allerdings gibt er ein paar Zeilen spiter die Möglichkeit der Interpolation zu 'Damit leugne ich keineswegs, daß das Mahabhārata interpoliert werden konnte und ganz gewiß tatsachlich interpoliert ist. Es ist ihm in dieser Beziehung sicherlich kein besseres Los zuteil geworden als allen anderen Werken dieser Art und dieses Umfanges ' 'Aber', fahrt er fort, 'um im einzelnen die Interpolation festzustellen, cenuet es nicht, daß die einen Texte einen Vers oder eine Gruppe von Versen haben welche anderen fehlen, und daß dann nach irgendeinem all gemeinen Grunde gesucht wird, der die Einfugung veranlaßt haben könnte ' Allem, mehr als allgemeine Grunde lassen sich in vielen, ja in den meisten Fällen kaum erwarten Und wenn sich eine Reihe von Auslassungen oder Zusatzen aus demselben Bestreben erklaren lassen, so glaube ich allerdings, daß man berechtigt ist, absichtliche Anderungen anzunehmen. Allein, wie man uber die Erklarung solcher Verschiedenheiten innerhalb der Nägari Rezension auch denken mag, soweit es sich um die Verschiedenheiten zwischen N und G handelt, halte ich es für ein durchaus richtiges Prinzipin den Abschnitten, die im allgemeinen Vers für Vers übereinstimmen wie z B der Text der Rayasruga Sage, einen Vers, der entweder in N oder in G fehlt, als verdachtig, und wenn sich ein einleuchtender Grund für seine Einfugung darbietet, als interpoliert zu betrachten. Wer solche Verse für echt halt, muß erklaren wie es kam, daß sie in der einen Rezension fort celassen wurden\*)

<sup>1)</sup> A J Phil XIX, 7ff

<sup>2)</sup> Naturlich kann gelegentlich auch einmal ein echter Vera absichtlich fort

Sehen wir uns nun einmal die drei in N fehlenden Zeilen von G genauer an G 111, 20 ist offenbar in der Absicht hinzugefugt, das ratselhaft schei nende Benehmen des sonst als fromm geltenden Königs verstandlicher zu machen Die Zeile verrit sich auch sprachlich als Einschub, der Instru mental hinkt hinter dem mit ili nah śrutih schließenden Satze drein G 114, 24 gibt sich schon rein außerlich als das Machwerk eines Stumpers zu erkennen. die Zeile verstößt gegen Metrik und Sprache, wenn auch das Tehlen des Schlusses vielleicht nur der Überlieferung zur Last fallt. Auch der Grund des Einschubes ist leicht ersichtlich in der Reihe der treuen Gattinnen durften doch Sitä und Draupadi nicht fehlen! G 111, 29 endlich ist offenbar uberhaunt erst hinzugefugt als pratisamjahrsuh in G zu pratisamjagrhuh verderbt worden war Ich glaube nicht, daß iemand im Ernste die Echtheit dieser drei Zeilen behaupten wird. Es sind spatere Zusatze, und es zeigt sich hier, wie leicht solche Zusitze gemacht werden konnten. Wenn aber die Grantha Rezension Zusatze erfuhr, warum sollen wir denn annehmen daß die Nägari Rezension von ihnen verschont geblieben sei?

Nun hat aber N tatsachlich vier Strophen die in G fehlen 110 36b 37a, 111, 12, 112, 5 und die Halbzeile 112, 19 Was zunachst Strophe 112, 5 betrifft, so wird sie allerdings nicht notwendig durch den Zusammenhang gefordert Allein es ist mir doch sehr wahrscheinlich daß sie nur durch ein Versehen des Schreibers in unserer Handschrift weggefallen ist. Die Strophe schließt ebenso wie die vorausgehende mit yatheyam, und der Schreiber übersprang sie daher ein Versehen das besonders in Grantha Handschriften nicht selten ist. Auch N 112 19 mag erst sekundar geschwunden sein. Fur den Sinn erforderlich ist die Zeile allerdings nicht sie ist vielmehr inhaltlich nur eine Wiederholung von Strophe 17 und 18 und macht überdies die Strophe dreizeilig. Wichtig dagegen ist das Fehlen von N 110 36b 37a.

sā puroktā bhagavatā Brahmana lokakartrna | desakanyā mrgi bhūtvā munim suya zimoksyase || und N 111 12

bhavatā nābhrrādyo 'ham abhrradyo bhavan mayā | vratam etādršam brahman parisvajyo bhavan mayā ||

Ich hatte (S 12f) zu zeigen versucht daß diese beiden Verse nicht ursprunglich sein könnten daß sie vielmehr spater mit Benutzung zweier Verse des Padmapuran Pätälah 13,6

mrgibhuya vane tidha munim suya vimolsyase | und 13 36

säha tam näbhivädyo 'smi abhivädyo bharān mama |
evam eva vratam mahyam nasanam samśraye kvacit ||
8t und in den Text engeschoben seien In G fehlen die be

verfaßt und m den Text eingeschoben seien In G fehlen die beiden Strophen tatsachlich Ich meine eine Methode kann doch nicht so 'unhaltbur' und 'willkurlich' sein, wenn sich die mit ihrer Hilfe gewonnenen Ergebnisse in dieser Weise bestatigen

Der neue Grantha-Text lehrt uns aber noch mehr. Ich war in ienem fruheren Artikel von der Ansicht ausgegangen, daß die Veranderungen. die mit dem Texte des Mahābhārata vorgenommen sind, alle von einem und demselben Überarbeiter herruhrten. Jetzt sehen wir, daß die dem Purana entnommenen Verse erst in N eingefugt worden sind, wahrend die ubrigen, oben S 3ff besprochenen Anderungen, da sie sich auch in G finden, schon in dem G und N gemeinsamen Urtexte gestanden haben mussen Daß diese altere Schicht von Interpolationen unter dem Einflusse des Padmapurana gemacht worden sei, laßt sich nun nicht mehr beweisen, da sich wörtliche Anklange an das Purana, die allein einen direkten Zu sammenhang beweisen können, in ihnen nicht finden Ausgeschlossen ist naturlich eine Anlehnung an das Purana micht. Wie es absolut sicher ist, daß ein Spaterer die Vorgeschichte der Gazelle dem Purana entlehnt und in das Epos eingefugt hat, so mag ein anderer auch zum Beispiel die Anregung zu der Ersetzung der Königstochter durch die Hetare aus dem Purana empfangen haben Jedenfalls ist das Padmapurana der alteste brahmanische Text, in dem von Anfang an die Hetare als Verfuhrerin auftritt1), und an und fur sich ware eine Umgestaltung des epischen Textes unter dem Einflusse eines Purana wohl begreiflich\*) Allein der positive Nachweis dafur laßt sich nicht erbringen und in dieser Hinsicht mussen meine früheren Ausführungen modifiziert werden. An der Annahme, daß der Text schon vor der Spaltung in die Rezensionen G und N Verinde rungen erfahren habe, halte ich aber fest und zum Teil wird diese Annahme durch G direkt bestatigt. In N lautet der Anfang der Frzahlung von Lomapada

elasmının eva kale tu sakhā Dasarathasya va | Lomapāda iti khyāto hy Anganām išvuro 'bhavat || 110,41 || tena kāmāt krtam mithyā brahmanasyeti nah šrutih | sa brāhmanaih parityaktas tato vai jagatah patih || 42 || purohitāpacārāc ca issya rājho yadrechayā || na vacurus saharatkas tato 'pudyanta vai prajāh || 43 ||

Streicht man, we ich oben S 4 vorgeschlagen habe, Vers 42 so stört das ca in Vers 43 Nun finden wir aber in G die Lesart purohitä practierae Es scheimt mir unmöglich, daß so aus der von N gemacht sein sollto, der Satz ohne das ca ist im Zusammenhange des Textes, hinter dem unechten Verse 42, völlig unklar, da die beiden Grundo für das Eintreten der Durre nun ganz unvermittelt nebeneinander stehen Es erreits sich

i) Auch in der Begrundung der Durn, in der Litzahlung von dem Benehmen des Vaters nach der Linführung und in der Ceschichte von seiner Versöhnung scheint mir das Puriqua älter zu sein als die jetzige Fassung des Wahäbblärita.

<sup>2) 1</sup>gl Winternitz, Notes on the Mahabharata JR 18 1897, S 747ff

vielmehr, daß purchitapacarena die ursprungliche Lesart ist, die sich auch nach Einschub des unechten Verses zunachst noch erhielt, und daß erst in N der Text verandert wurde, um die Fuge zwischen den beiden Versen zu verwischen

Dasselbe geht aus einem zweiten Falle hervor Ich habe schon oben S 4 bemerkt, daß in dem echten Verse 110, 47

Rsvašrngam munisutam ānavasva ca vārthija l

der Schluß leicht verandert worden sein musse, wie das ca zeige Das ca steht aber tatsachlich in G nicht, hier finden wir anguasvadya Auch hier ist also der Text in N nachtraglich geglattet worden, wahrend G die ursprungliche Lesart bewahrt hat

Allein auch iene alteren Interpolationen brauchen durchaus nicht alle von einer Hand herzuruhren Die Erzahlung von dem Zorne der Brahmanen und ihrer Versöhnung mag z B von einem anderen stammen als die Einfuhrung der Hetare Von einer systematischen Bearbeitung ist nichts zu spuren Offenbar hat vielmehr der eine Rezitator hier der andere dort etwas eingeflickt oder nach seinem Gutdunken verandert laßt sich die Entstehung der verschiedenen Rezensionen begreifen. Hand schriftliche Verderbnisse, 'Lassigkeit und Unachtsamkeit der Kopisten' reichen hier zur Erklarung nicht aus Das zeigt schon ein Blick auf die von Winternitz im Indian Antiquary 1) veröffentlichten Proben aus dem Adiparvan von G Und bei besonders beliebten und oft vorgetragenen Buchern wie zum Beispiel dem Virätaparvan zeigen N und G noch viel größere Verschiedenheiten Die Rezensionen gehen hier so weit auseinander wie die des Ramāvana, und wenn G auch keineswegs durchgangig als die bessere zu bezeichnen ist, so hat sie doch in vielen Fallen das Ursprungliche trever beyahrt als N Es steht somit fest daß sowohl N als auch G all mahlich im Munde der Rezitatoren Umgestaltungen erführen warum sollte es dem Texte vor der Spaltung in die Rezensionen besser ergangen sein?

Daß wir aber auch, abgesehen von größeren Interpolationen durch aus keinen Grund haben, den Vulgata Text des Epos als ein treues Abbild des Urtextes zu betrachten, lehrt ein Vergleich der Lesarten von G. Trotz des verwahrlosten Zustandes der Handschrift erweisen sich die Lesarten von G vielfach als die besseren. So finden sich in G stets die alteren vedi schen Namensformen Vibhandala und Révairnaa Die letztere Form findet sich allerdings auch in Nb, ist hier aber, wie ich glaube mit Unrecht von dem Herausgeber eingesetzt worden Denn in N heißt es zur Begrundung seines Namens (110, 39)

tasyarseh érngam sırası rajann asın mahatmanah | Das fuhrt darauf, daß der Name Rsyasrnga<sup>2</sup>) etymologisiert werden sollte In G aber haben wir die zweifellos altere Lesart tasuarśwaśrnaam In N

<sup>1)</sup> Vol XXVII, S 67ff, 92ff, 122ff

<sup>2)</sup> Spater wirklich Rsiśrnga, siehe unten S 73

ist also der Jüngeren Namensform zuliebe auch der Text in 110, 39 geandert worden Andere, entschieden bessere, Lesarten von G sind 110, 27 Kädyappäd diyyah anstatt Kädyaphängah, 110, 29 mrgibhülasya anstatt mrgabhülasya, 110, 42 tena kämäh kriä mithyä anstatt tena kämät kriam mithyä, 110, 47 aneyam anstatt täneyam, 110, 49 etac chriitrü vanam räjä gativä nişkriim älmanah | sa kritä punar ägacchat anstatt etac chriitrü vana räjäan kritü niskriim älmanah | sa gativä punar ägacchat, 110, 51 näähyagacchad upäyam tu anstatt so dhyagacchad upäyam tu, 111, 2 upašobhitam anstatt upadobhitaih, 111, 5 buddhisamyutäm anstatt buddhisammatäm, 111, 9 millaphäläin anstatt phalamilans, 112, 1 manasura anstatt manasur, 112, 1 sulah suränäm anstatt suudäminim uccarantim Weitere bessere Handschriften werden in dieser Hinsicht sicherlich noch mehr ergeben

Ich kann nach alledem Dahlmanns Anschauung, daß der Text des Epos von Anfang an so gelautet habe, wie er heute in N gedruckt dasteht, nicht beipflichten Die Rsyasrnga Sage scheint mir ein schlagendes Beispiel dafur zu liefern, daß der Text nach der Diaskeusse Veranderungen erfuhr Doch behaunte ich damit keineswegs, daß nachtragliche Interpolation nun das einzige Mittel zur Erklarung aller Schwierigkeiten sei. Ob Interpolation auch in anderen Fallen und überhaupt in größerem Umfange stattgefunden hat das können nur genaue Einzeluntersuchungen lehren Nur von solchen ohne vorgefaßte Meinung unternommenen Untersuchungen laßt sich ein' Fortschritt in der Erkenntnis der Genesis des Epos erwarten<sup>3</sup>) Erst wenn uns eine größere Zahl von Einzelergebnissen vorliegt, können wir hoffen, durch eine Zusammenfassung derselben auch ein richtiges allgemeines Bild von der Entstehung des Epos zu gewinnen Das ist freilich genau der ent gegengesetzte Weg als der, den Dahlmann einschlagt und in der Einleitung zu seinen Mahäbharata Studien zu begrunden versucht hat Allein seine Ausfuhrungen können mich nicht überzeugen. Ich glaube nicht daß sich annehmbare Resultate ergeben werden, wenn man an das Mahābhārata mit einer a priori gebildeten Theorie herantritt. Ob das die Dahlmannsche Embertstheorie oder die Holtzmannsche Bearbeitungstheorie ist, bleibt sich gleich, an und fur sich ist die eine nicht besser und nicht schlechter als die andere

Fur Emzeluntersuchungen fehlt es aber augenblicklich noch an dem wichtigsten Hilfamittel, an einem zuverlassigen Tette Ich höffe, auch dieser kleine Aufsstz wird gezeigt haben, daß wir um auf die gedruckten Ausgaben nicht verlassen können, daß vielmehr die Heranzichung von Handschriften unerläßlich ist, und daß wir mit hirer Hilfe manche Schwerig keit gewissermaßen auf mechanischem Wege und mit größerer Sicherheit

<sup>1)</sup> Stehn S 30, Anm 2

<sup>1)</sup> Aus duauscarantim zu erschließen

<sup>3)</sup> Vgl die Bemerkungen von Winternitz WZKM 14, 76f

lösen können, als es der inneren Kritik allein möglich ist. Möge daher der von Winternitz ausgesprochene Wunsch nach einer kritischen Ausgabe des Mahäbhärata bald Verwirklichung finden

Ich möchte diese Gelegenheit zugleich benutzen, um einige Nachtrage zu jenem fruheren Aufsatze über die Rsyasrnga-Sage zu geben

Was die buddhistischen Sanskritfassungen betrifft, so lag schon vor Erscheinen meines Aufsatzes der Tevt der Rysakriga Sage in Ksemendras Bodhisattvävadänakalpalatä (Kapitel 65) nebst einer englischen Über setzung im Journal and Text of the Buddhist Text Society of India, Vol 1, Part 2 (1893), S 1—20, vor¹) Inzwischen ist auch die Ausgabe in der Bibliotheca Indica so weit fortgeschritten Ebenso ist inzwischen der dritte Band der Senartschen Ausgabe des Mahävastu erschienen, der auf S 143 bis 152 die Rysakriga Sage enthalt

Im Mahāvastu wird die Sage als das Jātaka von der Prinzessin Nalinī bezeichnet. Der Buddha erzahlt es selber den Bhiksus bei seinem Aufenthalte in Kapilavastu um ihnen zu zeigen daß Yaśodharā die ihn damals gerade mit Kuchen (modala) in Versuchung gefuhrt hatte, den gleichen Versuch sehon in einer früheren Geburt gemacht habe. Der In halt ist kurz folgender

In der Einsiedelei Sähanjani nördlich von Varanasi lebt der Rsi Kā syapa. Einst trinkt eine durstige Gazelle von dem sessulra prasrāta des Bußers, riumative idige mrējive aksicumralistiena mulhatundena sessukram yonimulham pihvāya pralidham. Sie wird schwanger und bringt nach einiger Zeit einen Knaben zur Welt und zwar dicht bei der Einsiedelei denn die wilden Tiere haben keine Furcht vor dem Bußer und pflegen sich in seiner Nahe aufzuhalten. Der Rsi erkennt, daß das Knablein sein eigener Sohn sei. Er nimmt es mit sich in die Einsiedelei, die Gazelle folgt ihm und saugt es. Weil der Knabe ein Horn hat erhalt er den Namen Ekasringa. In der Gesellschaft des Bußers und der Tiere des Waldes heranwachsend, erwirbt er sich unter Anleitung seines Vaters die vier dhyānas und die funf abhijnās.

Unterdessen beschließt der König von Varanasi der keinen Sohn, sondern nur eine Tochter namens Nahm hat den Ekasriga zu seinem Schwiegersohn zu machen Auf Befehl des Königs laßt der Purohita die Prinzessin mit einigen Gefahrtinnen auf Wagen in die Nahe der Einsiedelei schaffen Als Ekasriga sie erblickt, halt er sie für Bußer Er bewundert hire Gewander und ihren Schmuck und genießt mit Behagen die Kuchen, die sie ihm anbieten Nalini zeigt ihm ihre 'rollenden Einsiedlerhutten',

<sup>&#</sup>x27;) Fur den Hinweis auf diese Stelle, auf die unten angeführte japanische Oper, sowie auf die Erzahlung bei Hemacandra und im Barlaam und Joasaph bin ich den Herren Professoren Jacobi Kielhorn, Kuhn Pischel und Zachariae zu Dank ver offichtet.

die Wagen Sie fordert ihn auf, in ihren eigenen Wagen zu steigen und ihr in ihre Einsiedelei zu folgen Allein Ekafriga weigert sich, als er die Pferde vor dem Wagen erblicht. Er hilt iss fur Gazellei und erklatt er könne meht in eine solche von Gazellen gezogene Hutte steigen, da seine Mutter selber eine Gazelle sei. So muß denn die Prinzessin ohne ihn nach Väränsaf zuruckkehren

Ekaśrnga aber schnt sich nach dem schönen Bußer Er vernachlassigt seine Pflichten, und als der alte Käśyapa ihn nach dem Grunde seiner Traungkeit fragt berichtet er ihm was geschehen Käśyapa erkennt so fort, daß Weiber die Ruhe seines Sohnes gestört haben, und warnt ihn nachdrucklich vor dem Verkehr mit ihnen

Der König von Väranasi macht nun einen zweiten Versuch, den Ekaśriga herbeizuschaffen Auf reich geschmuckten und als Wald her gerichteten Schiffen fahrt Nalini mit ihren Gefahrtinnen die Gangā auf warts bis in die Nahe von Sāhañjani Diesmal folgt Ekaśriga ihr ohne Be denken auf das Schiff Glucklich gelangen sie nach Vāranasi, wo die Hochzeit stattfindet Allein das junge Paar lebt noch nicht als Mann und Frau inteinander da Ekaśriga die Nalini noch immer für einen Mann halt

So kehren sie nach Sahañjam zuruck. Da erblickt sie die Gazelle, die Mutter des Ekasriga. Aus dem Munde des Sohnes erfahrt sie was ge schehen ist. Sie trachtet nun danach, jemanden zu finden der ihn über die Natur seiner Begleiterin aufklaren könnte. Es gelingt mit Hilfe von Bußerinnen die in einer Einsiedeles betreten will, wird ihm als Mann leben. Als Ekasriga ihre Einsiedeles betreten will, wird ihm als Mann leben. Als Ekasriga ihre Einsiedele betreten will, wird ihm als Mann der Einfritt verweigert. So hött er zum ersten Male von einem Unterschiede zwischen Mann und Weib, die Bußerinnen belehren ihn alsdann vollends, daß Nahm nicht sein. Genosse sondern seine rechtmaßige Gemahlin sei. Der alte Kaßyapa, der einsieht daß es unmöglich sei die Liebenden zu treinen, schiekt sie nach Varänasi zuruck. Ekasringa wird zunachst zur Wurde des Yuvaräga erhoben. Nach dem Tode seines Schwiegervaters gelangt er auf den Thron. Nach einer langen glucklichen Regierung gibt er sich im Alter wieder der Buße hin und geht beim Tode in die Welt der Brahmapotter ein.

Zum Schlusse identifiziert der Buddha die Personen der Sage Suddho dan war einst Kasyapa, Mahaprajapat die Gazelle der Säkya Unhänäman der König von Käsi Yasodharā die Nalini und der Buddha selber Eksáriga

Was zunachst die Geburtssage betrift, so zeigt sie die großte Ähnlich heit mit der oben S 21 mitgeteilten Fassung des Kandjur Doch kann das Mahavastu kaum die direkte Quelle der übetschen Erzahlung ge wesen sein da diese den ursprunglichen Namen des Rai, Rayaśringa be wahrt hat

Die Entfuhrungssage erscheint hier in einer ganz neuen Form Auf fallig ist daß die in allen anderen Fassungen erscheinende Begrundung der Entfuhrung durch die Durre fehlt Allein es ware ganz verkehrt, wollte

man darm etwa em Zeichen höheren Alters erkennen. Ohne die Durre bleibt die Entfuhrung fast unbegreiflich Der Entschluß des Königs, seine Tochter dem Ekasrnga zu geben ist durch nichts motiviert. Sekundar ist ferner die ziemlich alberne Geschichte von der Weigerung des Ekasrnga, den Wagen zu besteigen Sie ist erfunden, um das Zwiegesprach zwischen Vater und Sohn zu ermöglichen, das bekanntlich einen der altesten Restandteile der Sage bildet. In der ursprunglichen Fassung wurde dies de durch erreicht, daß sich die Prinzessin nach dem ersten Versuche den Revasrnga zu betören, aus Furcht vor der Ruckkunft des Alten zunachst wieder entfernt Auch was das Mahavastu von den Erlebnissen des arglosen Junglings nach seiner Verheiratung zu berichten weiß, kann auf Ursprung lichkeit keinen Anspruch machen. In der alten Sage lernte Rsyasrnga den Unterschied der Geschlechter auf viel weniger zarte Weise kennen, wie ein Blick in die Gathas zeigt. Überhaupt ist die Erzahlung gerade hier sehr mangelhaft, vor allem bleibt es unklar, weshalb denn der König das junge Paar wieder nach Sähañjani ziehen laßt

Auch die Form der Sage ist nicht die alte Abgesehen von den drei beilaufig angefuhrten Versen auf S 148 und 152 die mit der eigentlichen Geschichte nichts zu tun haben, erscheint nur eine einzige Gätha in der Erzahlung, alles ubrige ist in Prost. Jene Gatha lautet (S 149, If)

```
na te kasihani bhinnāni na te udakam āhriam |
agnihotram na juhitam kim tuvam dhyānam dhyāyasi 1) ||
```

Sie findet sich auch im Pali Jätaka (G 25)

na te katthanı bhınnanı na te udakam abhatam | aggı pı te na hapıto kın nu mando ıa yhayası |

Aber es ist eine jener stereotypen Gathās die bei passenden Gelegenheiten immer wieder verwendet werden siehe z B Jat 477 1 547 594

Trotz alledem ist die Version des Mahävastu von großem Wert. Sie hat einige alte Zuge bewahrt, die in der Prosaerzahlung des Pahl Jataka geschwunden sind. Rsyaśringa wird hier nicht nur in der Bilde gestört wie im Pahl Jataka, sondern tatsachbeb entfuhrt und die Entfuhrung findet zu Wasser statt. Das beweist daß es nicht etwa eine besondere ab sichtlich veranderte buddhistischer Fassung der Rsyasringa Sage gab, wie man nach dem Pahl Jätaka allein annehmen könnte. Es zeigt viellmehr, daß die buddhistischen Erzahler die alte Sage wiederzugeben suchten so gut es ein jeder konnte, und daß wir somit das Recht haben, wenn die spatere Prosaerzahlung des Pahl Jätaka mit den alten Gäthas nicht in Einklang steht, das Bestehen einer alteren schriftlich wahrscheinlich nie fixierten Prosaerzahlung anzunehmen.

¹) Senart S 464 schlagt vor, den Schluß der Strophe zu kin tuvar i abhidhyayası zu veranderri allem die Lesarten von ¼ (kim tu vedhya va dhyayatı) und B (kim tu tya va dhyayatı) deuten zusammen mit der Pali Lesart, eher auf ein ursprunghohes kin nu vedhyo va dhyayası

Ich hatte in meinem früheren Aufsatze die Notwendigkeit einer solchen Scheidung zwischen den Gäthäs und der Prosa auch für das Dasarathajätha (461) zu erweisen versucht und möchte daher hier auf einen weiteren Punkt aufmerksam machen, der zugunsten meiner Auffassung spricht. Nach der Prosaerzahlung des Dasarathajätaka ist Sitä die Schwester des Räma, allem in G 541 des Vessantaratätaka (547) seit die Prinzessin Maddi

avaruddhass' aham bharıyü rajaputtassa sırımato | tan caham natımanığamı Ramam Sıta v' anubbata ||

'Des verbannten') herrlichen Königssohnes Gattin bin ich, und nicht hab ich aufgehört ihn zu ehren, treu ihm ergeben wie Sitä dem Rama'

Fur den Dichter der Gäthä war also Sitä wie im Rämayana die Gattin des Rama ja, sie gilt ihm ganz wie in spaterer Zeit als ein Muster chelicher Treue. Die Sache liegt hier genau so wie in dem S 35f, angeführten Falle, die Gäthäs enthalten die alte Sage, die Prosa eine junge verschlechterte Version.

Unter diesen Umstanden durfte rielleicht die Frage nicht ganz un berechtigt sein, ob etwi auch die Verlegung des Schauplatzes der Hand lung von den Angas nach Benares und die Ersetzung des Lomapäda durch einen namenlosen König im Nalinijätalis erst dem Verfasser der Prosa zur Leit der Abdassung der Gäthas eine bekannte Figur der Sage war, daß aber der Verfasser des Pali Kommentars nichts mehr von ihm wußte Gätha 313 des Bhürdstials jötsla luntet nach Frusboll

yassanubhāvena subhoga Gangā pavattatha dadhisannam samuddam ļ sa lomapado paricariya m-aggim Ango sahassallhapur' ajjhagañchi ||

Naturlich ist Lomapāda der Name des Königs²) und Anga bezeichnet seine

<sup>1)</sup> avaruddha entspricht sk. aparuddha woruber vel Ep Ind VI, 9 N 2 1) Es est also Lomapado zu schreiben und ebenso Subtoga denn dies ist der Name des Naga Die Form Subl oga findet sich in den Gathas funfmal (G 123 yant & ca vedå ca Subhoga loke, G 127, 130 132 Subhoga devans ataro akom G 131 yassanu bhärena Subhoga Gangā) wahrend in der Prosacrzahlung wie aus dem Andersen'schen Index zu ersehen, stets die Form Subhaga gebraucht wird. Doch findet sich auch har einmal (201, 6) Subhoga als Variante in BdC\* In dem grammatischen Kommentar und im Samodhana steht Subhoga (201, 1 bhoga fur bho Subhoga? 204, 3 17, 219, 26) nur 203 18 19 weisen C1s daneben die Variante Subhaga auf Zweimal fin let sich nun die Form Subhaga auch in den Gathas (G 81 Aritho ca Subhago ca upadhärimsi anantara G 112 Subhago ti mam brahmana vedayanti) Fs ist klar, daß der Jerfasser der Gathas nicht einmal die eine Form das andere Mal die andere gebraucht haben kann Subloga wird aber sehon durch das Metrum als die ältere Form erwiesen und ist überdies ein viel passenderer Name für eine Schlunge als das farblose Subhaga Es ist also such in G 81 Subhogo und in G 112 wohl Subhogam mam wiederherzu stellen. Wir haben hier wieder einen Fall, wo Gathas und Prosa, wenn auch nur in einer Kleinigkeit, nicht übereinstimmen Vielleicht berüht die Form Subhaga aber

Herkunft Der Kommentator aber betrachtet Anga als Namen des Könugs, faßt Lomapāda offenbar als Adjektiv und macht die so neu erfundene Sagengestalt nach der Schablone zu einem König von Benares (Ango nāma lomapādo Bārānasirājā) Unerklart bhebe indessen bet der obigen Annahme die Tatsache, daß auch die ubrigen buddhistischen Erzahlungen, trotz aller sonstigen Abweichungen, einen König von Benares an Stelle des Lomapāda nennen Solange wir über das Verhaltnis der buddhistischen Toxto zueimander nicht genauer unterrichtet sind, laßt sich daher diese Frage kaum entscheiden

Die ganze Sage wird im Mahāvastu mutatis mutandis noch einmal wiederholt in der Geschichte von Padmävatī (III, 153-161) Padmāvatī. die ihren Namen daher fuhrt, daß unter jedem ihrer Tritte ein Lotus aufbluht, ist ein weiblicher Rsyasrnga1) Sie ist unter genau denselben Um standen von dem Rsi Mandavva erzeugt wie Rsyasrnga von Käsvapa Und wie Rsyasrnga, so wachst auch sie unter den Tieren des Waldes auf. ohne je einen Menschen außer ihrem Vater erblickt zu haben. Eines Tages begegnet ihr der König Brahmadatta von Kämpilya auf der Jagd Die Be gegnung verlauft ahnlich wie die des Rsyasringa mit der Nalini. Der König verliebt sich in das Madchen und beschließt, sie zu seiner Gemahlin zu machen Padmäyatī aber halt in ihrer Naivitat den König für einen Asketen Sie bewundert seine feinen Kleider, und entzuckt genießt sie von den Kuchen, die er ihr gibt und die er als Fruchte, wie sie in seiner Einsiedelei wuchsen, bezeichnet Sie ist auch bereit, ihm in seine Einsiedelei zu folgen Er aber schickt sie zunachst mit ein paar Kuchen zu ihrem Vater, sie solle ihm sagen, sie wurde die Gattin des Rsi werden in dessen Einsiedelei solche Fruchte wuchsen Der alte Mandavva errat naturlich sofort den wahren Sachverhalt Er gibt seine Einwilligung zur Vermahlung, und mit seiner Braut, deren Benehmen beim Anblick der ihr fremden Dinge ganz dem des Rsyaśrnga gleicht, kehrt Brahmadatta nach Kāmpilya zuruck Die Schicksale, die Padmävati hier spater als Gattin des Königs erfahrt, haben mit unserer Sage nichts mehr zu tun. Die Erzahlung ist deutlich eine Nachbildung der Rsyasrnga Sage, besonders im Anfange stimmen ganze Abschnitte zum Teil wörtlich überein

Auf Kaemendras Fassung der Sage in der Avadänakalpalatä brauche ich hier nicht weiter einzugehen. Sie stimmt genau, bis in alle Einzelheiten linnen, mit der Erzahlung des Mahavastu überein. Auch die Rahmen erzahlung kehrt hier in der gleichen Form wieder. Wir können demnach wohl mit ziemlicher Sicherheit behaupten, daß Ksemendra direkt nach dem Mahävastu gearbeitet hat

nur auf handschriftlicher Verderbnus, in der von R. F. St. Andrew St. John im JRAS 1892, S. 77ff. veroffentlichten Übersetzung des Jätaka aus dem Birmanischen steht überall richtig Subhoga, einmal (S. 111) Bhoga

¹) Offenbar ist Padmāvati identisch mit der chinesischen 'Lady Hind born, and Lady Lotus', die Takakusu im Hansei Zasshi, Bd XIII, S 12, erwahnt

Eine neue buddhistische Fassung der Sage aus dem Chinesischen hat Takakusu im Hansei Zasshi, Bd XIII, S 10ff , in englischer Übersetzung veröffentlicht Sie findet sich im Ta-chi-tu-lun, einem 402-105 ver fertigten Auszug aus Nagāriunas Mahāpraiñāpāramitāśāstra1) Das ge naue Verhaltnis dieser Fassung zu den übrigen buddhistischen Erzahlungen laßt sich zur Zeit nicht bestimmen. Die Rahmenerzahlung und der Name des Helden (Elasrnoa) sind die gleichen wie im Vahavastu. Das Floß wird hier ehensowenie erwahnt wie in der Prosa des Pali-Jataka. Mit der tibe tischen Erzahlung teilt die chinesische Version die auffallende Begrundung der Durre und die Nichterwahnung des Vaters in der Entführungsgeschichte Ganz selbstandig ist die Erzahlung, abgesehen von einigen unbedeutenden Zugen in der Geburtssage, darin, daß sie die Entfuhrerin auf den Schultern des Ekasmoa reitend in die Stadt zurückkehren laßt. Das Eigentumlichste aber 1st, daß diese Entfuhrerin allerdings den Namen Santa tragt, aber doch als Hetare bezeichnet wird. Geht das letztere tatsachlich auf die indische Original zuruck, so wurde hier wohl das früheste Anzeichen für die Existenz der sekundaren Fassung der Sage vorliegen

Auf dieser chinesischen Erzahlung beruht ohne Zweifel die a d O.

S 114 angefuhrte Notiz bei Huen tsing. Sie ist ferner währscheinlich,
wie sichen Takakusu bemerkt hat, die Quelle für die japanische Oper,
Ikkaku semin ') Doch ist zu beachten daß in der Oper der Zauberer Ein
horn' nur verführt, nicht aber in die Stadt des Königs gelockt wird. Diesen
Teil der ehmesischen Erzahlung mußte also der japanische Bearbeiter
selbständig fortgelassen haben<sup>3</sup>)

Die Rayasriga Sage findet sich auch in den Schriften der Jainnas Schon Jacobi hat in seiner Inhaltsangabe von Heime andras Sthavirä valltarita darruf lingewissen, daß die in jenem Werke, I, 90—258 et zahlte Geschichte von Valkalaerin eine Nachalimung der Rayasriga Sage sin Die Grundzuge der Rayasriga Sage sin dallerdings deutlich erkennbar Valkalaerin wachst im Walde in der Gesellschaft seines Vaters und einiger

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nanno's Catalogue of the Bu kilnet Trip taka Nr 1169 | Fin Zitat dirats dies aber einen etwas abweehenden Text aufweist Im let sich nach Takakusu in din 516 verfaßten king bu i sang (Aanno Nr 1473)

<sup>5)</sup> Herausgegeben mt Übersetung und Bemerkungen über die Verhältnis zu den übergen Jassungen von P W K Müller in der Foetschrift für Bustan S 613ff. Fine englische Übersetzung hat K Wadagal i im Hanser Zas in Bd MIII, 8 19ff. Frofffinflicht. Takaksur ühltr auch noch eine andere dimantische Boarbeitung die Sage unter dem Titel Narukami an siehe a n. O. S. II. 17. Müllers Aufatz über siehen zu haben, bedauer eich vor all m desbalb wed der Ancherver daß die kerzählung des I inhorns auf die Bevräftigs Sage zureckgilt her sehn zu dasche tworden war.

<sup>3)</sup> Über einen anderen Punkt kann ich nicht entscheid in Muller nennt in seiner Übersetzung die Senda (= Santa) eine Furstin was naturlich gegen die Herleitung aus die Talelu tu lini sprechen wurd. Wadagaks spricht aller an den betreff nilen Stellen nur von a liuly, a matchlies is witt, ih, für enchantress isw.

Bußer auf ohne je ein Weib gesehen zu haben. Der König wunscht ihn bei sieh zu haben er sendet daher Hetaren als Rus verkleidet in den Wald um ihn in die Stadt zu locken und den Hetaren gelingt es besonders durch ihre Leckereien den unerfahrenen Junging zu betören. Als der alte Asket zurückkehrt fliehen sie aus Furcht vor seinem Fluche davon. Lange sucht Valkalacirin im Walde nach ihnen. Endlich gelangt er in die Stadt und erhilt dort vom Könige einige Prinzessinnen als Gemahlinnen. Soweit stimmt die Geschichte mit der Reyasringa Sage überein. Das

Auftreten von mehreren Hetaren im Verein mit der Nichterwahnung des Hosses weisen auf einen niheren Zusammenhang dieser Fassung mit der der Vulgata des Ramayana hin Allein im übrigen ist die Jama Frzahlung wie sich aus Jacobis Inhaltsangabe leicht ersehen laßt ganz abweichend Die Rayasrnga Sage ist hier mit einer Reihe von anderen Sagen zu einem Die Rygasinga bage ist mer mit einer Keine von aueren bagen zu einem großeren Ganzen verflochten Daß die Geburtsgeschichte ganz fehlt ist be greiflich Vit Aufgabe des Namens Rygasinga mußte auch die etymolo gische Legende die sich an ihn knupft schwinden Valkalaeirin ist der ım Walde geborene Sohn des Königs Somacandra von Potana und seiner Gemahlin Dharmi die sich dem Einsiedlerleben ergeben haben als die Königin das erste graue Haar auf dem Haupte ihres Gatten entdeckt hatte Es fehlt ferner das alte Motiv der Durre Prasannacandra der regierende König von Potana ist der Bruder des Valkalacirin und nur der Wunsch seinen Bruder bei sich zu haben bestimmt ihn zu seinem Vor gel en Man könnte versucht sein daraus auf einen Zusammenhang mit der Erzahlung im Mal avastu zu schheßen Auch in dem Umstande daß Valka lacirin die Pferde des l'uhrmanns in dessen Begleitung er nach Potana fihrt fur Gazellen halt (1 168f) könnte man einen Anklang an die Maha natu Geschichte finden nach der Ekasringa sich weigert den Wagen der Nahm zu besteigen weil er die vorgespannten Pferde für Gazellen halt Allein diese Übereinstimmungen sind doch nicht derart als daß sie nicht rein zufallig sein könnten. Der unerfahrene Valkalagirin muß naturlich alle ihm neuen Erscheinungen aus den gewohnten Anschauungen heraus deuten die Erfindung daß er Pferde fur Gazellen halt lag also nahe genug und kann sehr wohl von dem Jaina Erzahler selbstandig gemacht sein Und das Fehlen der Durre ist um so weniger beweisend als die Übereinstimmung eben nur im Negativen liegt. Die positive Begrundung des Herbeiholens des Bußers ist im Mahavastu ganz anders als bei Hemacandra

Die Valkalacirin Sage ist übrigens weit alter als Hemacandra Sie findet sich wie mir Herr Professor Leumann freundlichst mitteilt in der uns er haltenen Jaina Literatur zum ersten Male in der Vasudevahindi einer in Prakrit geschriebenen Sammlung von Erzahlungen die etwa im 6 oder 7 Jahrhundert n Chr zusammengestellt wurde Von dort wurde die Geschichte auch in die Avasyaka Erzahlungen herubergenommen Der ganze große Abschnitt der Vasudevahindi in dem die Valkalacirin Sage vorkommt

ıst von Hemacandra in Suiskrit Ślokas übertragen und bildet bei ihm Sthay I. 7ff \*

Was das Fortleben der Sage im Abendlande betrifft, so sei hier bemerkt, daß schon Liebrecht, im Anschluß an Du Meril, die im Barlaam und Joasaph erscheinende Parabel von der Macht der Liebe zu den Frauen mit der Rsyasringa Sage in Verbindung gebracht hat!) Dort wird von einem Königssohne erzählt, den sein Vater bis zu seinem dreizehnten Jahre in einer dunklen Höble eingeschlössen hielt, weil die Arzte gesagt hatten, der Knabe wurde erblinden, wenn er während der ersten zwölf Jahre seines Lebens irgendwelches Licht erblicken wurde Nach Ablauf dieser Zeit fuhrt ihn der Vater heraus und laßt ihm alles, was es auf Erden gibt, Manner, Frauen, Gold und Silber, Perlen und Edelsteine usw, nach Gattungen auf gestellt, vorfuhren Nach nichts von allem aber entbrennt das Herz des Knaben in solchem Verlangen als nach den Frauen 'Und es wunderte sich jener König über die Rede des Knaben und wie allgewaltig die Liebe zu den Frauen sei'

So sehr auch diese Parabel von der Rsyasrnga Sage abweicht, so halte ich es doch fur sehr wohl möglich, daß sie im Grunde auf die alte Sage zuruckgeht Zwei Punkte scheinen mir auf einen solchen Zusammenhang hinzuweisen. Auf den einen hat schon Kuhn a. a. O. S. 30 aufmerksam gemacht Im Barlaam und Joasaph wird die Parabel dem Theudas in den Mund gelegt, der den König überreden will, den Prinzen durch schöne Frauen zu betören Theudas aber entspricht dem Udavin der Buddha Legende, der in der Darstellung des Buddhacarita (IV, 19) und des darauf zuruckgehenden chinesischen Abhiniskramanasûtra (Beal, S 124) in ganz ahnlicher Weise die Madchen durch den Hinweis auf die Geschichte von Rsyasruga zur Fortsetzung ihrer Verführungskünste anspornt Eine Remi niszenz an die alte Sage scheint mir ferner die Antwort zu enthalten, die der Schwerttrager des Königs dem Knaben auf seine Frage nach dem Namen der Frauen erteilt Nach dem griechischen Texte (Boissonade, S 269) sagt er ihm δαιμοίας αίτας καλεισθαι, αι τοὺς ἀνθοώποις πλανώσιτ Ebenso bezeichnet aber auch der alte Rsi im Anfang seiner Ermahnungs rede an den Sohn die Weiber als Damonen, die den Bußer zu verwurren streben, Jat G 56 bhūtani elani caranti tata, Mbh 113, 1f rakeamei castāns carants mitra vighnam sadā tapasas cintayants, suru parūpans ca tanı tala pralobhayante rırıdhair upayaih, Padmapur Pat 13,56f raksams, balavant, vas, taporrahnam carant, hi

Endlich möge hier noch eine Notiz Platz finden, die ich der Freund hehkeit Prof. Jollys verdanke. Dieser macht mich darauf aufmerksam, daß Rsyaśringa die Ehre hat, von den Sengar oder Srigui vara Rajputen in den Nordwestlichen Provinzen als ihr Vorfahr betrachtet zu werden

<sup>&#</sup>x27;) Die Literatur daruber ist verzeichnet bei E. Kuhn. Barlaam und Joasaph. Abh. d. bayer Ak. d. Wiss., Philos. philol. Kl., Ed. XX, 1, S. 80f.

Nahere Angaben uber sie finden sich in dem mir hier nicht zuganglichen Gazetteer of the North-Western Provinces und bei Elhot Beames, Memoirs on the History, etc., of the Races of the North-Western Provinces of India, Vol I, p 331f An der letzteren Stelle wird der gehörnte Weise 'Singhi' oder 'Siringhi Rish' als ihr Ahnherr bezeichnet. Dies 'Siringhi Rish' berüht naturlich auf einem Mißverstandnis der verderbten Namensform Riskringa, die z B im Śivapurāna erscheint. In der fur die altere Stammesgeschichte der Śringivaras wichtigen Einleitung zum Nitimayūkha') werden Kasyapa, Vibhāndala, Rsyaśriga als die Begrunder des Geschlechtes genannt

# Ārya-Śūras Jātakamālā und die Fresken von Ajantā.

Die achtundzwanzigste Erzahlung der Jātakamālā, das Ksāntijātaka ist eine Bearbeitung der Legende von Ksāntivādin, die sich schon in der Pali-Sammlung der Jātakas (Nr 313) und im Mahāvastu (III, 357ff) vorfindet Der Inhalt des Jātaka ist nach der Darstellung Ārya-Śūras kurz folgender

Der Bodhisattva lebt als frommer Asket in einem Walde Da er mit Vorliebe die Geduld zum Thema seiner Predigten zu machen pflegt, so nennen ihn die Leute Ksäntivädin, den Geduldslehrer Nun ergeht sich einmal an einem heißen Sommertage der König des Landes mit seinem Harem in jenem Walde Von dem Spaziergang und reichlichem Wein genusse mude geworden, legt er sich zum Schlummer nieder Als die Frauen sehen, daß ihr Gebieter eingeschlafen ist, schweifen sie nach eigenem Ge fallen im Walde umher und gelangen so zur Einsiedelei des Ksäntivädin. der sofort die Gelegenheit benutzt ihnen eine erbauliche Predigt über die Geduld zu halten Inzwischen erwacht der König, er sucht die Frauen. und als er sie findet, wie sie im Kreise um den Einsiedler herumsitzen und seiner Rede lauschen, gerat er in furchtbare Wut. Die Frauen suchen ihn zu beruhigen, aber ihre Bitten sind vergebens, und angsterfullt ziehen sie sich zuruck. Ksäntivädin bleibt indessen ganz ruhig, er warnt den König vor ubereilter Tat und ermahnt ihn zur Geduld Da zieht der Konig in rasendem Zorne sein Schwert und schlagt ihm die rechte Hand ab. aber seine Geduld wird dadurch nicht erschuttert, selbst als ihm der König ein Ghed nach dem anderen abhackt, hat er nur das Gefuhl des Mitleids mit dem Wuterich Diesen ereilt die verdiente Strafe, als er im Begriffe steht, den Wald zu verlassen, tut sich die Erde auf und verschlingt ihn Die Be wohner des Landes furchten ein ahnliches Schicksal für sich selber, allein Ksantıyadın zerstreut ihre Besorgnisse und, seinem Grundsatze bis in den Tod getreu, segnet er noch sterbend seinen Mörder

<sup>1)</sup> Eggeling, Catalogue of the Sanskrit MSS in the India Office, Part III, p 429, we weitere Literatur verzeichnet steht, vgl auch Jollys Bemerkungen in Trubner's Rocord, III Scries, Vol I, p 53

Diese Geschichte ist in den Fresken der linken Außenkammer der Höhle II zu Ajantä bildlich dargestellt. In den Inscriptions from the Cave Temples of Western India, S. 811), gibt Burgess an daß auf der Ruckwand rechts von der Tur ein Mann in der einfachen Tracht eines Sadhu oder Brahmana auf einem Schemel (bhadräsana) sitzend dargestellt ist. Der Kopf ist zerstört. Unter seinem Sitze steht ein Wort das Bhagvanlaf In draji Ksantivädih las. In einer Note wird bemerkt. daß Ksäntivädik zu lesen sei und daß dies der Name Gautams Buddhas in einer seiner friheren Evistenzen sei. Um so überraschender ist es. daß das Wort im Texte mit "a discourse on forbearance" übersetzt wird. Es ist naturlich der Name der darüber abgebildeten Person wie ja auch z. B. in Höhle XVII die einzelnen Figuren durch hinzugefügte Inschriften als der Sibi könig oder Indra ge

Asantivadın gegenüber ist nach Burgess eine andere sitzende Figur dargestellt und darunter ist ein gruner Streifen mit einer zweireiligen zum Teil verstummelten Inschrift Schon S F Oldenburg') hat die Vermutung ausgesprochen daß diese Inschrift Verse aus einer Version des Jataka ent halte Ich glaube den Nachweis führen zu können daß die Inschrift aus den Strophen 4, 15 und 19 des Ksäntijätaka der Jataka malä besteht Ich drucke im folgenden die betreffenden Strophen indem ich den Text der Inschrift in Bhagvanlal Indrajis Lesung unmittelbar darunter setze.

nwasanti hi yatrawa na yatrawa santas sadyunahhusanäh | ranta samku dhesana tan mangalyam manojuam ca tan ma näjna na tat tirtham tat tapowanan || 4 ||

agarhitas i Jätim avapya manusum sutah nutim aväpya mänusa anunabhavam patubhis tathendriyash | pidra s tacendriyan avasyamriyur nna karoti yah subham suvakyamutpa nnam karoti yah subham pramädabhäl pratyaham esa vas cyate || 15 || cä kyaham ema dannyate

<sup>1)</sup> In dem schönen Werke von Criffiti The Paintings of the Baddi ist Çavi Temples of Ajanta and de hier in Betracht kommenden Malere en nicht enthalten Ich bin daher durchaus auf die Angaben von Burgess und Bhagvanlal Indraji be schränkt.

<sup>\*)</sup> Journ Am Or Soc Vol XVIII p 196 Note 3

alamkriyanic kusumair mahiruhās
sāyania kusumair mahitahā
tadidgunais toyavilambino ghanāh |
dāguse nitiā yanā
sarāmsi mallabhramarais saroruhair
parāsi manlāgremales sa ta
gunair trisesādhiyalais tu dehinah || 10 ||
nvācāta kā hiva

Es bedarf wohl kaum noch eines weiteren Beweises, daß die beiden Texte identisch sind, und daß überall, wo die Inschrift von der Jatakamälä abweicht, fehlerhafte Lesungen vorliegen. In einer Reihe von Fallen reigt auch das beigegebene Faksimile deutlich die richtige Lesurt. 4a Falss ha anstatt na., 4b dgu anstatt mlu, bhū anstatt dhe, 15a aga anstatt sula, 15b tu anstatt dra, 15e ava anstatt suvä, mriyu anstatt mutpa, 15d pramfäßlä innter subham, 19a ruhäs ta anstatt tahä. 19b nfof anstatt tā, gha an statt ya, 10e sa anstatt pa, bhra anstatt gre vai anstatt te, saroru anstatt sa ta, 19d reri anstatt nvä, usw. In den anderen Fallen, wo das Faksimile mit den Lesungen des Pandit übereinzustimmen scheint, handelt es sich um Buchstaben die einander mehr oder weniger innich sehen und hier liegt die Schuld naturlich an dem Zeichner der seine Vorlage ungenau I opierte. Wie jeder, der sich mit Inschriften beschaftigt hat weiß sind soliche Versehen bei allen nicht rein mechanischen Reprodul tionen fast un vermeidlich

Der Inhalt der drei Strophen zeigt deutlich was der Gegenstand des datuber befindlichen Bildes war. Die erste Strophe preist den Ort im Walde wo Ksäntivadin sich niedergelassen hat die beiden underen Strophen sind der Predigt entnommen, die er den Frauen des Königs halt. Das Bild stellte also offenbar diese Predigt im Walde dar und die dem Asketen gegenübersitzende Figur von der Burgess spricht ist höchst wahrscheinlich eine der Königlichen Frauen

Unter diesem Bilde befindet sich ein anderes das Burgess folgender maßen beschreibt Darunter ist ein Brahmana oder Pasupata in einfacher Kleidung auf einem Schemel sitzend mit einem Rudraksa Rosenkranz um den Hals Ihm gegenüber steht eine andere mannliche Figur und zwischen ihnen sitzt ein Weib das die Hande vor der ersten Person faltet wihrend sie zu der zweiten spricht Unter diesen Figuren ist wiederum eine In schrift die sich als eine Wiedergabe der Strophe 56 des ksän tijataka erweist. Sie lautet in Bhagvanlal Indrajis Lesung mit Darüber stellung des richtigen Textes

gätracchedepy alsataksäntidhiram natracchedity alsataksanticira cittam tasya prelsamänasya sädhoh | nirir tasya ksepa nāsīd duhkham prīltyogām nrpam tu
paltsannyāna maha tām
bhrastan dharmād tiksya santāpam āpa || 56 ||
nasa wāta mādevādh āra

Auch hier zeigt das Faksimile zum Teil die richtigen Lesurten, so ram anstatt ra in a, cil[t]a anstatt nurr und preksa anstatt  $ksepa^2$ ) in b, pri anstatt nur in c

Welchen Punkt der Erzahlung das zu dieser Strophe gehörige Bild dieserstellte, laßt sich ohne eine Prufung des Fresko selbst kaum genau feststellen Die Strophe verherrlicht die Seelenruhe, die den Keäntwädin auch unter den entsetzlichen Martern des Königs nicht verlaßt, und das laßt darauf schließen daß die Verstummelungssene abgebildet war Bur gess' Beschreibung der Personen, in denen wir unschwer Ksäntwädin, den König und eine der um Schonung für den Asketen flehenden Frauen er kennen spricht andererseits mehr dafür, daß die der eigentlichen Verstummelung voraussehende Szene dargestellt war.

Das Ksantijātaka ist nicht die einzige Erzahlung der Jātakamāla, die den Kunstlern von Ajanta als Vorwurf gedient hat Auf der rechten Seiten wand derselben Kammer der Höhle II findet sich nach Burgess<sup>2</sup>) das Bild eines Königs, der auf einem Throne sitzt Auf dem Throne sitcht eine In schrift, die Bhagvanlal Indraji zweifelnd Caritrularkräp las und als 'King Chatrin of Valorka' deutete Die richtige Lesuing jast aber sicherlich Matrit balo rajā<sup>2</sup>), und das Bild stellt den Bodhisattiva in seiner fruheren Ge burt als König Matribala dur Die Geschichte dieses Königs bildet den Inhalt der achten Erzahlung der Jātakamāla Matribala wird dort als ein Muster von Menschenliebe gefeiert, er geht in seiner Gute so weit, daß er einst funf Yak-sas die ihn um Nahrung bitten, mit seinem eigenen Fleisch und Bilde sattigt

Die Richtigkeit meiner Erklarung wird durch die Inschrift bestatigt, der sein nich Burgess über dem Bilde des Königs befindet. Sie ist starkverstummeit, aber das Vorhandene gemugt, um sie mit Sicherheit mit Strophe 44 des Vastribalajātaka zu identifizieren. Die Strophe und Bharvanly Indrais Text der Inschrift lauten.

hrıyamānarakāšam tu

danaprityā punah punah | nā

<sup>1)</sup> Dies ist wohl nur Druckfehler denn prelen ist so deutlich wie man es nur wünschen kann

<sup>1)</sup> A a O S 82

<sup>\*)</sup> Das zwischen den beiden Wörtern stehende rål, das in dem Faksimile mehr wie 21 ausweht kann naturlich meht richtig sein eine befriedigende Verbesserung vernag ich indessen nicht voruschlagen

Trikāndas 2, 8, 37 (412) und Šisupālav 18, 71, bei Elefanten die Stelle unterhalb des Knies, wo die Kette umgelegt wird. Die Übertragung des Wortes von der Kette auf das, woran sie angebunden wird, ist hier also ahnlich wie bei ālāna.

Die Übereinstimmung in der Bedeutung von äläna, nidäna und sam däna zeigt meiner Ausicht nach aufs deutlichste, daß äläna aus ädäna entstanden ist Die alte Form ist im Atharvaveda erhalten, wo sie an zwei Stellen in Verbindung mit samdäna erscheint

```
āddnena samddnenāmitrān d dyāması |
tdam āddnam alaram tapasendrena sámsitam |
amtru ye tra nah sants idn agna d dyā ixum ||
ainān dyatām sndrāgni somo rājā ca medinau |
tudro marutrān āddnam amtrebhyah krnotu nah || VI, 104, 1—3
ut isihatam d rabhethām ādānasamdāndbhyām |
amtrānām séna abhi dhattam arbude || XI 9, 31)
```

Wir gewinnen somit einen neuen Beleg für den Übergang von d in l, der sich nicht durch die Nachbarschaft eines roder lerkluren lüßt. Andere derartige Beispiele aus dem Sanskrit, kusslla neben Lusidäy, klobla neben av haoda,\* chala neben chada, chodman, hat Wackernagel, Altind Gr. I, § 104b gesammelt. Es gehören ferner hierher pali alimpana, älimpäpeti, pk. palitei, älienana zu Wurzel dip, pk. kalamba aus sk. kadamba, pk. davillassa aus sk. davadsa, u a. m. † Vgi umgekehrt sk. udäkhala neben ved ulidkhala, Wackernagel a. a. O § 1563 In samdian und dem seltenen uddäna ist der Wechsel offenbar nicht eingetreten, weil das d durch den vorausgehenden Konsonanten geschutzt war. Diß sich kein dem äluna analoges mlana findet, hat seinen Grund wohl darin, diß nidäna in seiner ursprunglichen Bedeutung sehon fruh aus der eigentlichen Volkssprache schwand und nur mer Strache der Gebüdeten als nubissonlisischer Austruck förtlebte †

Aldna ist also wenn ich recht sehe, kein eichtes Sanskritwort, sondern stamm aus der Spriche des niederen Volkes, aus dem Jargon der Elefanten warter und treiber, was bei der Bedeiutung des Wortes begreiflich genug ist Mallinätha zu Raghuv 4 69 und Uhlenbeck, Etym Wörterbuch leiten das Wort von k ab Ich sehe Leinen Weg die Bedeutungen von altyate und alfan zu vereinigen

<sup>1)</sup> Vgl für den Gebrauch von äde Rv. II, 13 9, IN, 10 8 79 4 Athv. MII, 5 15 9 IN Muller, Pali Grammar, p. 29 Pischel Grammatik der Prakritsprachen, 5 244 wo der genaueren Nachwerse zu finden sind.

<sup>9)</sup> Es ist mir übrigens meht unwahrschenlich, daß äläna durch alana, ädäna hindurch aus ädäna entstanden ist, mit der Zerebraisserung des Dentals die auch onsat mittelnäusch nicht selten ist, doch fichlien entschedendel ornen. Die Schreibung äläna in singhalessischen Pali Handelniften (z. B. Jat. 13, 308, 4) beweist in dieser Hansecht meht, viel., vgl. 1 Wuller a. a. O. p. 27

<sup>\*)</sup> Der Beleg aus dem Mbh stammt aus einem 'itihasa puratana'

# Eine indische Glosse des Hesychios1).

Im American Journal of Philology, vol XXII, p 195ff haben Louis H Gray und Montgomery Schuyler, pr den indischen Glossen des Hesychios eine zusammenhangende Untersuchung gewidmet, zu der auch Charles R Lanman einige Bemerkungen beigesteuert hat Trotz alles Scharfsinns, den die genannten Gelehrten auf die Erklarung jener indischen Wörter verwendet haben, bleibt doch der größere Teil von ihnen dunkel, nur bei  $\beta \varrho \alpha \chi \mu \tilde{\alpha} \epsilon \varepsilon_{\gamma}$ ,  $\gamma \epsilon n o i$ ,  $\mu a i$  und  $\mu \omega \varrho i \epsilon i$ ; scheint mir die Deutung zweifellos zu sem Ich glaube diesen sicher gedeuteten Glossen noch eine andere hinzu fugen zu können, numlich  $\mu \alpha \mu d \tau g a i$  o  $\sigma \tau \varrho \alpha \tau \gamma \gamma o i$ ,  $\hbar \delta o i$ ;

Gray und Schuyler fuhren μαματραι auf sk marmatra zuruck, ohne sich im ubrigen zu verhehlen, daß dieser Erklarung eine Reihe von Schwierig keiten entgegenstehen, sowohl was die Bedeutung als auch was die Form betrifft Zunachst ist marmatra überhaupt ein ganz seltenes Wort, das P Wtb gibt nur einen einzigen Beleg aus der Serampore Ausgabe des Rämayana auf Benfeys Autoritit Und an dieser Stelle bedeutet das Wort Panzer Wie marmatra, wörtlich 'der Blößenschutzer', je zu der Bedeutung 'Feldherr' kommen sollte vermag ich nicht einzusehen Endlich mußte marmatra in der griechischen Schreibung doch als μασιματραι erscheinen oder, falls die Prakritform zugrunde liegen sollte als μαμμάταα oder μαμαται, entsprechend pl. \*mammatla oder \*mämatla μαματραι mußte, wie sehon Gray und Schuyler bemerkt haben eine Mischform sein allein was soll die Entstehung einer solchen Form veranlaßt haben \*

Ich kann unter diesen Umstanden die Erklarung von μαυατορι durch marmatra nicht für richtig halten Meiner Ansicht nach kann μαματορι nur sk mahāmātra sen Sk mahāmātra bezeichnet jeden hohen königlichen Bermten Amara, Halāyudha und Hemacandra erklaren es durch pradhāna, Medinikara durch amātya Wie die Zitate im P Wit zeigen erscheint das Wort in dieser Bedeutung in den Epen und zum Beweise daß es auch der Umgangssprache angehörte genugt es wohl an die mahāmātas und die dhammamahāmātas zu erinnern, von denen Asoka in seinen Edikten spricht Von seiten der Bedeutung laßt sich also nichts gegen die Identi fizierung von μαμάτραι mit mahāmātra einwenden und ebensowenig sind lautliche Schwierigkeiten vorhanden Wie schon die Glosse μαί μεγα, 'hôoi zeigt'), blieb inlautendes h in der griechischen Schreibung unbe zeichnet, daß "μαμάτραι dann zu μάματραι wurde, bedarf wohl keiner

<sup>1)</sup> Vgl jetzt J S Spever im American Journal of Philology, vol XXII, p 441

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Andere Bespiele bei Wackernagel, Altind Grammatik I, § 211a. Auch μαΙασίλο, ζώιν τιτραποντ, γενομινον ἐν τη Ἰτόκκῆ, δροιον μόσχο, möchte ich lieber mit sk. mahna, Buffel, zusammenbringen als mit sk. mega, Widder, da sk. e kaum durch gr au wiedergegeben sein kann.

weiteren Erklarung Eine genaue Parallele bildet der Flußname Μάιαδος

Was die Glosse  $\delta o \rho \sigma \delta m \rho_0$  &  $H \rho \alpha x \partial \eta_0$   $\pi \alpha \rho_0$   $h \delta \sigma \rho_0$  betrifft, so mochte ich darauf hunweisen, daß schon S Lévi, JA IX, 9 p 37, die ansprechende Vermutung aufgestellt hat, daß  $\delta o \rho \sigma \delta m \rho_0$  aus  $\nu o \rho \sigma \delta m \rho_0$  es h h r v n a ver derit sen

### Die Jatakas und die Epik.

#### Die Krsna-Sage

In sennem Aufsatze über eine buddhistische Bearbeitung der Krsna Sage<sup>1</sup>) bemerkt E Hardy, daß Anspielungen auf die Geburt und das Jugend leben des Krsna in der alteren Literatur selten seien, und daß speziell 'alte Liedstrophen buddhistischer Provenienz uns hier nicht zur Verfugung standen' Allerdings führt Hardy selbst Gathä 35 des Mahäummaggajätaka (546) an

> atthi Jambavati näma mätä Sibbissa räjino | sä bhariyä Väsudevassa Kanhassa mahesi piyä |

Allein er meint, daß hier der Rest einer anderen Sage vorliege. Nun ist aber die in der Gatha genannte Jambävati, wie ebenfalls schon Hardy be merkt hat doch sicherheh identisch mit der Jämbavati, der Tochter des Barenkönigs Jämbavati, die nach Hariv 2072 Kranas Gemahlin war

lebhe Jāmbaratīm kanyām rksarārasya sammatām Allein 'daß sie Mutter des Königs Sibi sei, weiß der Harivamsa nicht', be merkt Hardy Nun heißt aber der Sohn des Krena und der Jämbavati nach Harry 6773 Samba, und die Ahnlichkeit dieses Namens mit dem Sibbi der Gatha ist doch zu groß, als daß man auch nur einen Augenblick an ihrer Identitat zweifeln könnte. Wie man sich die bestehende lautliche Differenz erklaren soll, ist nicht leicht zu sagen. Wer die Form Sibbissa fur alt halt, konnte sich auf Falle berufen wie p Oklaka fur sk Iksraku p Akitti (Jat 480, 1 usw ), Akatti (Carryap 1) fur sk Agastya, p Erapatha (Jat 203, 1) fur sk Airarala, p Nemt (Jat VI, 96, 24) fur sk Nimi, P hdaba (hdapa) (lit 522, 20 usu) iur sk hdiddha (Maha) III, 357, 4) Kannapennā (Jāt V, 162, 8 usw ) fur sk Krenatenā p Godhāvarī (Jāt V, 132. 3 usw ) fur sk Godarari, wo uberall die Paliform des Namens mehr oder weniger stark von der des Sanskrit abweicht ohne daß man ihren gemeinsamen Ursprung in Frage stellen könnte. Wahrscheinlicher ist es mir indessen, daß Sibbissa verderbt ist. Wie unsieher die Überlieferung des Namens ist, geht schon daraus hervor, daß er im Kommentar zur Gath als Sirs oder Sira") erscheint. Und wie nahe es für einen Abschreiber lag.

<sup>1)</sup> ZDMG 53 47f

<sup>1)</sup> So in den singhalesischen Handschriften

ein ursprungliches Sambassa<sup>1</sup>) oder allenfalls Simbassa<sup>2</sup>) in Sibbissa zu ver andern, wird begreiflich, wenn man bedenkt, wie gelaufig den Buddhisten der Name des Sibikönigs war, gehörte doch die Erzahlung von der selbst losen Hingabe jenes Königs zu den beliebtesten buddhistischen Jätakas Von einer in der indischen Heldensage verhaltnismaßig so weinig hervortretenden Persönlichkeit wie Sämba aber hatte ein singhalesischer Mönch schwerlich je etwas vernommen. Übrigens hat der Kommentator der Gäthä wohl noch gar nicht an den Sibikönig gedacht. Er bemerkt ausdrucklich, daß der Sohn der Jambävatī nach dem Tode seines Vaters in Dväravatī geherrscht habe, wahrend die Hauptstadt des Sibirieches nach der Prosa erzahlung des Sivijāt (499) und des Ummadantijāt (527) Aritthapura, nach der des Vessantarajāt (547) Jetuttara ist

Allein es bleibt noch eine weitere Schwierigkeit Nach dem Harivamsa ist Jämbavatidie Tochter des Barenkönigs Der Pali Kommentator berichtet dagegen, daß sie ein schönes Candälamadchen gewesen sei, Väsudeva, d 1 Krsna, sei ihr eines Tages vor dem Tore von Dväravati begegnet, habe sich sofort in sie verliebt und sie zu seiner Gemahlin gemacht Mussen wir diese abweichende Auffassung schon dem Dichter der Gätha zuschreiben?

Die Gäthä bildet einen Teil der Rede des Papageien Mäthara, der das Starenweibehen des Pañcalakönigs überreden will, ihn zu heiraten Die Starin macht die Einwendung (G 33)

'Em Papagei liebt wohl ein Papageienweibehen, ein Star wohl eine Starin, wie paßt aber die Verbindung eines Papageien mit einer Starin?' Darauf antwortet der Papagei (G 34-36)

'Wenn em Verhebter eine Frau begehrt und wenn es auch ein Candāla weib ware, so ist jede<sup>3</sup>) Verbindung passend, falls Liebe vorhanden ist, ist keine unpassend

'Dr ist die Mutter des Königs Sibbi, Jambāvatī mit Namen, sie war die Gattin des Vāsudeya, die geliebte Gemahlin des Kanha'

'Die Kimpurisafrau Rathavati, auch die liebte den Vaccha, ein Mann schloß eine Verbindung mit einem Tierweibehen Falls Liebe vorhanden ist, ist keine Verbindung unpassend

Wir haben also in G 36 ein Beispiel für die Verbindung eines Mannes mit einem Wesen, das zwischen Mensch und Tier in der Mitte steht, ja geradezu zu den Tieren gerechnet wird. Ist es da nicht ganz wahrscheinlich, daß der Dichter auch in der vorausgehenden Strophe ein ahnliches Beispiel gegeben hat, daß er also wußte, daß Jambāvatī die Tochter eines

<sup>1)</sup> Samba lautet der Name im Prakrit der Jamas, siehe ZDMG XLII, 490, Z 23, 27 usw
3) Vgl Pischel, Grammatik der Prakrit Sprachen § 109 Eine Parallele für die Überführung des Stammes in die i Flexion bildet das handschriftlich beleete Samba-

rissa, Sambarim für Sambarassa, Sambaram in Samyuttanikhya I, 227  $^3$  Jich lese mit B $^4$ sabbo $h_1,$ sabbe  $h_1$ ist vielleicht ein stehengebliebener Maga dhismus

Baren war\* Der hommentator oder sehon seine Vorganger kannten die alte Sage meht mehr die ganze sehr armliche Erzahlung von dem Candala mydehen Jambavatt beruht offenbar auf den Worten candällam ap in G 34 Wie weing der Kommentator von der echten Sage wußte geht schon aus den Schlußworten seiner Erlauterung hervor so pitu accayena Dura vatiyam rajam kares. Es ware meiner Ansicht nach ganz falsch aus dieser Außerung etwa zu schließen daß der Kommentator eine Fassung der Sage gekannt habe nach der ein Sohn des Krsna den Untergang des Ge schliechtes überlebte und seinem Vater in der Herrschaft folgte Man darf aus jenen Worten nichts weiter folgern als daß der Kommentator ein in der Sagenkunde ganz unbewanderter Mann war der nicht einmal die buddinstiache Prosaerzahlung des Ghatajataka kannte Denn auch diese laßt ebenso wie die brahmanische und die junistische Fassung die Schne des Krsna samtlich in dem großen Kampfe umkommen

Wir mussen uns nur klar machen daß wenn uns nur die Gatha ohne den kommentar erhalten ware kein Mensch je bezweifeln wurde daß zie genau die im Hariyamäs berichtete Sage reflektiere Und wenn wir bei gewissen Jatakas wie zum Beispiel dem Nalimika oder dem Dasaratha jataka den strikten Nachweis fuhren können daß die Prosaerzahlungen nicht die alte von den Gathas vorausgesetzte Sage wiedergeben sondern aus bloßer Unwissenheit verstummelte oder verschliechterte Versionen der selben sind was verpflichtet um dann in einem Falle wie dem gegen wartigen den Angaben des Kommentators höheren Wert beizumessen? Im Gegenteil die ganze Art der Entstehung der Jataka Prosa nötigt uns in allen Tallen wo ein Jataka von der alten Sage abweicht für die Gäthas die Kenntnis der alten Sage als das Wahrscheinlichere anzunehmen wo fern der Text der Gathas selbst dem nicht deutlich widerszoricht.

Ich glaube daß wir unter diesen Umstanden auch die übrigen Gathas die auf die Krsna Sage Bezug haben viel scharfer von der Prosaerzahlung des Ghatajataka trennen müssen als Hardy es getan hat Hardy meint¹) daß die Prosaerzahlung so alt sei wie die Gatha Bestandteile der Jataka sammlung die in vorchristliche Zeit hinaufreiche Ich vermag diese Ansicht nicht zu teilen

Die Gathas die hier in Betracht kommen sind sehon von Hardy voll standig gesammelt. Es sind abgesehen von der schon besprochenen G 35 des Mahammaggajataka (546) die funfzelin Gäthas des Ghatiafitaka (454) G 25 des Kumbhajataka (512) und G 29 des Samkiceajataka (530) Die Gathas fasse sich chronologisch zunachst als Einheit ob es einmal gelingen wird auch hier altere und jüngere Strophen zu unterscheiden muß die Zukunft lebren.

Genau genommen ist es nur ein einziger Punkt in dem die Gathas die Prosa und die brahmanische Sage samtlich übereinstimmen der Name der Stadt Dvaraka, die sich übrigens auch der Verfasser der Gathas, wie aus G 3 des Ghatajātaka deutlich hervorgeht, als Wohnort des Krsna und seiner Bruder dachte Immerhin mag man aber auch die in G 1, 2 und 6 des Ghatajātaka erscheinenden Namen Kanha und Kesaya hierher rechnen. da sie der Verfasser der Prosa richtig auf Krsna Vasudeva bezieht Von den Erklarungen, die der Kommentator über den Ursprung dieser Namen gibt. weiß allerdings die brahmanische Sage nichts den Namen Kesava soll Krsna seinem schönen Haare (Lesa) verdanken, und Kanha soll sein Gotraname sein, da er zu dem Gotra der Kanhavanas gehört habe1) Der Kommentator faßt Kanha also offenbar als Aquivalent eines sk Karsna auf Hardy meint2), man durfe die letztere Erklarung nicht ohne Grund verwerfen Ich glaube, er tut damit den Kenntnissen des Kommentators doch zu viel Ehre an Vāsudevassa Kanhassa in G 35 des Mahāummaggai heißt 'des Krsna, des Sohnes des Vasudeva', und weiter nichts Der Kommentator freilich, der ebensowenig wie der Prosaerzahler die wahre Bedeutung von Väsudeva kennt, halt dies fur den eigentlichen Namen und weiß daher mit dem Namen Kanha nichts weiter anzufangen, als daß er ihn für einen Gotranamen erklart

Wir haben ferner drei Punkte, in denen sich die Gäthäs, in Überein stimmung mit der Prosa, von der brahmanischen Sage unterscheiden<sup>2</sup>) Erstens wird Jät 454, 1, 2, 11, 15 ein Bruder des Krsna namens Ghata<sup>4</sup>) erwahnt, von dem wir sonst nichts wissen Weingstens habe ich einen solchen Namen weder im Epos noch in den langen Listen der Bruder des Krsna in den Puränas auffinden können Zweitens ist nach G 15 desselben Jätaka Krsna der alteste Bruder (petiham bhälaram) Nach der brahmanischen Sage ist er aber wenigstens junger als Balaräma wenn wir auch über sein Verhiltins zu seinen zahlreichen anderen Brudern nichts be stimmtes erfahren Drittens gehen die Angehörigen des Krsna nach Jät 530, 29 dadurch zugrunde, daß sie den Rs Kanhadipäyana kranken<sup>3</sup>)

Dieselbe Erklarung findet sich im Kommentar zu G 35 des Mahaummagga jataka
 A a O S 48

<sup>3)</sup> Von der Geschichte die den eigentlichen Inhalt des Ghatajūtaka bildet, sehe ich hier zunachst ab

<sup>4)</sup> Im Kauhapetavatthu stets Ghața Hardy (a a O S 26) mõchte ihn mit Ghṛta, dem Sohne des Dharma, in Verbindung bringen, seine Ausführungen können mich indessen nicht überzeugen Die buddhistischen Jataka Frzahler besaßen meines Frachtens weder solche Kenntnisse in der brahmanischen Uythologie noch solche Neigungen zu spitzfindigen Klügeleen, wie Hardy sie ihnen zutraut Dageen halte che sinicht für ausgeschlossen, daß unser Ghata identisch ist mit dem in Jät 355 auftritenden Ghata oder Ghaṭa, der den könig Vañka über die Nutzlougkeit des Traueris in unglücklichen Lebenslagen beleht, obwoll die Prosaerzählung diesen Ghata zu einem Sohne des Brahmadatta von Bärlinst macht.

<sup>3)</sup> Die Worte Kaphadipägen danja sind nicht bestimmt genug, als daß man mit Sieherheit entscheiden könnte, ob in der dem Verfasser der Gäthä vorliegenden Sage tat-ächlich sehon wie in der Prosa des Ghatajataka von einer Vergewältigung

Nach Mbh XVI, 15ff besteht ihre Schuld vielmehr in der Verspottung der Bußer Visvamitra, Kaniva und Närada<sup>1</sup>) Wir dürfen hier unbedenklich mit Hardy annehmen, daß die Gäthä die altere l'assung wiedergibt, da sie durch die sonst ganz unabhangige Janna-Version der Krsna Sage<sup>3</sup> gestutzt wird Auch in der Janna-Drzahlung ist es der Muni Dvipäyana, der von den Prinzen mißhandelt wird Daß man bei der Aufnahme der Sage in das Mahäbhärata den Krsna Dvanpäyana durch ein paar andere Rus ersetzte, ist begreiflich genug Galt er doch als der Verfasser des Werkes, er hatte also selbst erzahlen mussen, wie er von den Söhnen des Krsna verspottet wurde und wie er selber das Geschlecht des von ihm vergötterten Helden verflüchte

Anderseits haben wir aber doch auch einen Punkt, in dem die Gäthäs genauer zu der epischen Darstellung stimmen als die Prosaerzuhlung, und ein paar andere, wo es nach dem oben Gesagten viel wahrscheinlicher ist, daß die Strophen die brahmanische Fassung und nicht die des Prosatextes reflektieren Jät 512, 25 und 530, 29 lauten

yañ ce pretteñ Andhakatenhuputtā samuddature paricārayantā | upaklamum musalehi aŭñamaññam tassi munam kumhham umam kinātha<sup>3</sup>} ||

den Eq. ım Anachluß an des Verspottung des Rede war Immerhus Lönnte dieser Zugalt seen, dafür spricht, daß die Jannafassung überhaupt nur von einer Verprügelung
des Ru zu erzählen weiß Die alte Sage fand noch nicht etwas so Ungeheuerheite
in der Körperlichen Mißhandlung oder selbst Totung eines Brahimanen In den Gäthes
wird uns von einer ganzen Reihe von Köngen bereichtet, de sich an Brahimanen
tätlich vergriffen, ich brauche nur an den tausendarmigen Ajuma (Jät 522, 23,
530, 26) an Daudakin (522, 23, 530, 27), Nahikira (522, 23) und Halzbin (522, 23, 313)
zu erimnern Einer spateren Zeit erschien der Brahimanenunori als ein so unerhörtes
Verbrechen daß sie kaum dan on zu reden wagte. In den Sagen der Epen und der
Purapas sind es mest wahre Lappalien, um derentwillen Furstengeschlichter und
Königreiche dem Fluche der Brahimanen verfallen. Es weir demanch recht wöhl
denkbar, daß der epssehe Erzahler des ursprungleie Erzahlung von der Mißhandlung
als allzu anstölög unterdrucket, doch ist dieser Funkt von untergeordneter Bedeutung,
da die Verspottung durch den verklendeten Samba jedenfalls auch in der alten Sage
schon den Kernpunkt der Beleidungs bilde der

senon der hernpunke der Descungung singete

† Die späteren Fursinss stimmen tesis mit dem l'pos uberein tesis fassen sov
Namen fort oder fügen neue hunzu. So hat z. B. das Visnup (V. 37, 6) dieselben Namen,
das Padmap (V. 1, 29, 6)) nennt nur den Kapan, das Bhagavathap (V. 1, 12) dagsyen
außer den drei genannten noch den Asita, Duriacas, Blirgu Angiras, Kasyape,
Vamadera, Afri, Vassiyha u.

\*) H Jacob, Die Jama Legende von dem Untergange Dyaravatis und von dem Tode Krishnas ZDMG ALII, 496f

\*) Arya Sura hat die Strophe in der Jätakamälä (A. II, 18) nachgebildet yäm pitavanto maddluptasanynä 1 renyamähakä usamptabanähubhäräh j parasparam nappingur gaddhir unmadani sä nihitela kunbhe !!

Aévaghoşa spielt auf die Sage an im Buddhacarita (XI, 31) vindéam lynh Kuraco godaritam i rengandhald Maithiladamjakté ca [ éültsikätchepratumeşu teşu klimeşu kangdilmaculo ratih sajil | 'Kauft mir den Krug ab voll des Weines, wie ihn die Andhakavenhuputtas getrunken hatten, als sie, am Meeresufer sich aufwarten lassend<sup>1</sup>), mit Keulen einander angriffen

```
Kanhadıpāyan' āsajja ısım Andhalarenhuyo |
aññaññam musale hantvā sampattā Yamasādanam ||
```

'Weil die Andhakavenhus den Rsi Kanhadipāyana gekrankt hatten, gelangten sie in des Yama Haus, indem sie sich gegenseitig mit Keulen töteten '

Das Bild, das wir uns nach diesen beiden Gäthäs von dem großen Vernichtungskampfe der Yadavas entwerfen können, stimmt in allen Zugen mit dem des Mausslaparvan überein Nach dem Epos findet das Fest bei Prabhäss statt, am Meercsufer (samudränte), wie es XVI, 67 ausdrucklich heißt Die Yädavas betrinken sich, und in der Trunkenheit entspinnt sich der Zank zwischen Yuyudhäna und Krtavarman, der zum Kampfe führt (71 72 88)

```
tatas tūryašatākırnam natanartakasamkulam | 
āvartata mahāpānam Prabhāse tigmatejasām || 
Krsnasya samnidhau Rāmah sahilah Krtavarmanā | 
apibad Yuyudhānaš ca Gado Babhrus tathava ca || 
te tu pānamadāvistāš coditāh kāladharmanā | 
Yuyudhānam athābhyaghnann ucchistair bhājanais tadā ||
```

Daß auch im Epos (XVI, 13 94 133) Keulen (musala) die Waffen sind, mit denen sich die Geschlechtsgenossen töten, hat schon Hardy betont

Nun findet der Kampf allerdings auch nach der Prosa des Ghatajātaka am Meeresstrande (samuddakılıkam kilissâmāti mukhadiāram gantvā) und mit Keulen (musala) statt, allein daß Trunkenheit die Ursache war, wird nicht erwahnt Es heißt nur, daß die Fursten eine große Halle errichteten. sie schmuckten, aßen und tranken, im Spiel einander bei den Handen und Fußen packten und dabei in Streit gerieten Und doch war die Trunken heit ein wesentlicher Zug der alten Sage Das geht schon aus der Art der Anfuhrung in der Gäthä hervor so kann man nur auf etwas Wohlbekanntes anspielen Es wird weiter aber auch durch die Jaina-Version bezeugt, nach der die Trunkenheit die eigentliche Quelle alles Unheils ist, das die Yādavas trifft Der ehrwurdige Aristanemi hat prophezeit, daß Samba und die anderen Prinzen im Rausche den Dvipäyana verhöhnen wurden Um das Ungluck abzuwenden, befiehlt Väsudeva alle geistigen Getranke aus der Stadt herauszuschaffen, sie werden in einer Höhle des Kadambahaines in steinerne Behalter gegossen, wovon der Wein den Namen Küdambarī erhalt Allem nach einem halben Jahre entdecken die Prinzen die Höhle, berauschen sich an dem trefflich herangereiften und geklarten Getranke und begehen in der Betrunkenheit die verhangnisvolle Tat Allerdings laßt sich nicht bestreiten, daß diese Geschichte von dem Kadambariweine in allen Einzelheiten sekundar ist; daß sich aber die Trunkenheit in der Jama-

<sup>1) \</sup>gl Jat 483, 17 nārlganehs parseārayanto

Erzahlung uberhaupt zu einem Grundmotiv entwickeln konnte, zeigt doch, daß sie auch schon in der alten Sage eine Rolle spielte

In der Gäthä 512, 25 ferner werden die Yädavas als Andhakarenhuputä bezeichnet Nach der Prosa des Ghatajätaka führen sie diesen Namen, weil sie, obwohl von Upasägara erzeugt, als die Söhne des Sklaven (däsa) Andhakavenhu gelten Mussen wir annehmen, daß sohon der Dichter der Gäthä den Namen in diesem Sinne auffaßte? Keineswegs In der Gätha 530 29 werden die Bruder Andhakavenhuyo, die Andhaka Vrsnis, genannt, und wenn an der ersteren Stelle dem Namen putta hinzugefugt wird, so ist es nur, um die Zugehörigkeit zu dem Stamme zu bezeichnen So redet im Samkhapälajataka (524, 5, 6) Ältra die Jager an, die eine Riesenschlange erheutet baben

kuhım ayam nıyatı bhīmakāyo nāgena kım kāhatha Bhojaputtā [[

und erhalt die Antwort
nago avam nivati bhojanatiham

pavattakāyo urago mahanto |

sāduñ ca thulañ ca muduñ ca mamsam na tvam ras' amñāsı Videhanutta ||

Die Anrede Videhaputta kehrt in G 9 wieder Die Jager werden auch in G 12 und Nidanak G 260 als Bhojaputta und in G 4 als Miläcaputta beziehnet Hierher gehört auch der Schiyaputta und der Keralaputta in Asokas zweitem Felsenedikte Putra hat in diesen Namen die Funktion eines Täddhitasuffixes, Satiyaputra und Keralaputra stehen mit Namen wie Päñeāla, Vaudeha usw (Pān 4, 1, 168) auf gleicher Stufe Dieselbe abgeschwachte Bedeutung hat putra im Sanskrit oft in dem Worte räjaputra Wenn in Ram I, 61 Sunahsepa zu König Ambarisa von Ayodhya der sonst in dem ganzen Gesange stets rayan, narestvara, pārthiva, mahipati, räjarsa usw genannt wird in V 21 sagt

pıtā yyestham arıkreyam mätä cäha kaniyasam [

rikreyam madhyamam manye rājaputra nayasra mām ||
sondern enfach als katriju als Angehorigen der zweiten Kaste bezeichnen
Rājaputra ist hier der Vorlaufer des heutigen Rajputen Einen analogeu
Fall bildet im Pali das so überaus hautige devaputta Devaputta bezeichnet
we schon Childers gesehen hat'), den enzelnen Gott als Mittglied des Deva
geschlechtes Der Begriff des Sohnes ist völlig verblaßt, im Bhaddasāla
jātaka (467) wird zum Beispiel für eine und dieselbe Person bald der Aus
druck deurzöjan bald devaputta gebraucht (IV, 154 4 22, 155 25 167, 11 23)

Uber die wahre Bedeutung des Wortes Andhalatenhuputta kann also kein Zweifel herrschen Andererseits halte ich es aber gar nicht für aus

<sup>1)</sup> Dictionary of the Pali Language s v Nach devaputta ist dann auch dis Wort devadhită für Göttin gebildet

geschlossen, daß der Verfasser der Prosa gerade durch das Mißverstehen dieses Ausdruckes zu dem als Personennamen absurden Namen Andhakavenhu kam Er hatte aber offenbar auch etwas von dem wahren Namen jenes Sklaven, Nandagopa, gehört, und so half ersich denn aus der Schwierigkeit, indem er die Frau des Sklaven Nandagopā benannte

Ahnlich liegt die Sache bei G 2 des Ghatajātaka, die einen Rohineyya in der Umgebung des Krsna erwahnt

tassa tam vacanam sutvā Rohmeyyassa Kesavo | taramānarūpo vutthāsi bhātu solena attito ||

Nach der Prosaerzahlung ist dieser Rohineyya ein Minister (Rohineyyo nāma amacco) Allein, was verpflichtet uns, diese Ansicht auch dem Verfasser der Gäthä zuzuschreiben 'Rohineyya heißt 'der Sohn der Rohinī, und wenn der Rohinī auch noch andere Söhne zugeschrieben werden, so hat doch sicherlich jeder mit der Sage seiner Heimat auch nur einigermaßen vertraute Hindu gewußt daß mit dem Sohne der Rohini zur' köppp Balarama gemeint sei Fast alle Levikographen, Amara, Purusottama, Hemacandra, Haläyudha Medinikara, fuhren Rauhineya als Synonym von Balarama auf Auch im Epos wird Rauhineya ohne weiteren Zusatz in diesem Sinne gebraucht, z B Mbh I, 7148f

Yrsnsprauras tu Kurupravirān āšamsamānah saha Rauhsneyah |
jagāma tām Bhārgavalarmašālām jatrāsate te purusapraurāh |
tatropavistam prthudirghabāhum dadarša Arsnah saha Rauhsneyah |
Ajālašatrum parivārya tāmš capy upopavistān jvalanaprakāšān ||
tato 'braud I asudeto 'bhīgamya Kuntisutam dharmabhrām varistham |
Arno ham asmiti npidya pādau I udhisthirasyājamudhavja rājāha ||
tathavī tasyāpy anu Rauhsneyas tau cāp drstāh Kuravo 'bhyanandan

Mbh V, 4

Pāñcālarājasya samīpalas tu Sinīpravīrāh sahaRauhīneyah ]

Mbh VII, 8220 Jarusandho 'tirunto Rauhineya pradharsitah |

Har 4419

Akrūrasya kathābhis tu saha Krenena jāgratah | Rauhineyatrtiyasya nikā sā ryatyarartata |

So kommt Rauhineya noch in Inschriften aus dem 14 Jahrhundert vor, z B Journ Bombay As Soc Vol XII, p 353 HarıharanrpaBuklabhumıpālāv ıtı bhuvı tasya sutāt ubhāt abhutām | punar apı bhuvanabhıraksanārtham

samupagatāv wa Rauhineva Krsnau<sup>1</sup>) [[

Der Verlasser der Prosa freilich weiß von der Identitat des Rauhineya mit dem Balarams und von der Rohmi überhaupt nichts mehr Er macht den Baladeva zum Sohne der Devagabbhä und sieht in dem Rohneyza irgendeinen gleichgultigen Minuster Mr scheint daraus deutlich hervor zugehen daß uns de Krisa Sage in der Prosaerzahlung in verwildertem Zustande vorliegt, so wie eine so komplizierte Sage losgelöst von der Hei mat allmahlich werden mußte Die Namen der Sage kehren wieder, aber alles ist in heilloser Verwirrung Eine vollstandige Vergleichung der Jataka Prosa mit der Erzahlung des Mahäbharata hat sehon Hardy geliefert, hier seien daher nur ein paar Punkte hervorgehoben, die auf die Arbeitsweise des Verfassers Licht werfen.

Im Harivamsa haben wir Kamsa nebst acht Brudern die alle die Söhne des Ugrasena sind Im Jätaka wird daraus ein Kamsa und ein Upakamsa die Söhne des Mahākamsa Die Namen sind nach bekanntem Muster ge bildet, in der Prosa des Bhisajataka (488) finden wir ebenso einen Mahakañ canakumara und seinen jungeren Bruder Upakañcanakumara im Kommentar des Mahāummaggajataka (YI 470 29) einen Culain und seinen Vater Mahaculain usw. Nach diesem Muster wird im Ghatajataka denn auch gleich noch eine andere Familie konstruert ein Mahāsagara mit zwei Söhnen Sagara und Upasīgara. Wir haben hier das gleiche einfacher Um wissenheit entspringende schematische Verfahren auf das ich schon bei früherer Gelegenheit hingewiesen habe?) Die Verhaltnisse sind genau so zu beurteilen wie beim Dasarathajataka (461) won ider Prosaerzahlung Rāma nach der Schablone in den Himavat zieht während die Gatha 513 17 in Übereinstimmung mit der echten Sage den Dandalawald als seinen Verhannungsort bezeichnet.

Der eben erwahnte Upasagara wird nach der Prosa der Vater des Väsudeva Der Verfasser kannte also noch diesen Beinamen des Krsna wußte aber wie sehon oben bemerkt nicht mehr, daß er einfach der Sohn des Vasudeva bedeute

Die Sagara Familie lebt im nördlichen Madhura wahrend dies in der echten Sage die Hauptstadt des Kamsa ist dagegen wird Kamsa nach Asitañjana versetzt Der Ausdruck. Uttaramadhura verrat deutlich daß der Verfasser der Prosa ein Singhalese war oder weingstens in Ceylon schrieb Ein Schriftsteller in dem Heimstlande des Buddhismus ware sicherlich nicht auf den Gedanken gekommen jene nahere Bestimmung linzuzufügen denn wie hätte einer seiner Leser dazu kommen sollen wenn er von Madhurä

<sup>1)</sup> Ich habe die zum Teil fehlerhafte Schreibung verbessert

<sup>1)</sup> Gott Nachr Phil list Kl 189" S 127 sehe oben S 36

hörte, an die ferne Residenz der Pändya Könige zu denken Anders der Singhalese Fur seine Leser war Madhurā ohne weiteren Zusatz naturlich das Madhurā auf dem gegenuberliegenden Festlande, für sie mußte das Mathurā an der Yamunā besonders als solches gekennzeichnet werden

In bezug auf den seltsamen Namen Asitanjana möchte ich eine Erklarung vorschlagen, die allerdings nicht mehr zu sein beansprucht als eine Vermutung und bei der ganzen Sachlage auch kaum mehr als das sein kann Im Harryaméa 6428ff wird uns über die Geburt des Kälavavana berichtet. Der Guru der Vrsnvandhakas, Gärgva, gab sich strenger Buße hin, um einen Sohn zu erhalten, und zwar in der Stadt Autanjava (6430 nagare to Antañaye) Rudra verheißt ihm zur Belohnung die Erfullung seines Wunsches Gärgya erzeugt mit einer als Hirtenmadchen auftretenden Apsaras den Kālayavana, den der kinderlose König der Yavanas als Sohn annimmt Sollte nicht dies, soweit ich weiß, nur hier belegte Autaniava1) mit dem Asitanjana des Jataka identisch sein? Naturlich mußte in dem Falle der Name in einem der Texte oder vielleicht gar in beiden verderbt sein2), allein man braucht nur einmal die Listen der historischen Dynastien ın den verschiedenen Purānas miteinander zu vergleichen um sich zu überzeugen, daß eine solche Annahme nichts Auffalliges hat, zumal bei einem so vereinzelt stehenden Namen Zugunsten meiner Vermutung spricht auch der Umstand, daß der Prosaerzahler sicherlich von der mit der Krsna Sage aufs engste verbundenen Kalayavana Sage etwas wußte Schon Hardv hat darauf hingewiesen, daß in dem Kālasena oder Kalayāna, wie Bd hest. dessen Reich die Bruder erobern eine Reminiszenz an den Kālayavana vorliege<sup>3</sup>) Daß er im Jätaka König von Ayojjha ist und daß er von den Brudern gefangen genommen wird wahrend er im Epos durch Sivas Gnade fur Krsna unbesieglich ist und nur dem Zorne des Mucukunda erliegt. spricht bei der ganzen Art der Erzahlung durchaus nicht gegen die Identi fizierung

Die Mutter des Krsna heißt im Jataka Devagabbhä und ist die Schwester des Kamsa Was den Namen betrifft so könnte man versucht sein, in Devagarbhä den alten Vollnamen zu erkennen, dessen Koseform in Devaki vorliegen wurde, allein die zahllosen Ungenaugkeiten, deren sich der Ver fasser schuldig macht legen doch die Annahme naher, daß er auch hierin nur seiner eigenen Phantasie gefolgt sei. Eher ware es möglich, daß die Darstellung des Verwandtschaftsverhaltnisses der Mutter des Krsna zu Kamsa auf wirklicher Überlieferung berühte. Nach dem Harivamsa (2024ff), dem sich das Vayupurana (II, 34, 118ff) das Visnupuräna (IV, 14, 5) und

In den Worterbuchern finde ich den Namen uberhaupt nicht
 Vielleicht durch kunstliche Ausdeutung Antanjaya bedeutet 'den Un

 <sup>)</sup> vienerene data
 besiegen besiegend , Asitanjana schwarze Augensalbe
 ) A a O S 36 Vielleicht sind, wie ebenfalls schon Hardy vermutet hat,

Kalasena und Kalayana in einem ursprunglichen Kalayona zu vereinigen

das Bhāgavatapurāna (IX, 24, 21ff ) anschließen, ist allerdings Devaki die Kusine des Kamsa von Vaters Seite, wie sich aus dem folgenden Stammhaum erreit

Eine Reihe puramscher Werke stimmen indessen mit dem Jataka überein, indem sie Dei als ausdrucklich die Tochter des Ugrasena und die Schwester des Kamsa nennen Im Padmapurāna (VI, 272, 5) wird von Vasudeva ge sart, daß er heiratete

Ugrasenasya duhitām Detalim devavarninim | und ein paar Zeilen später (V 9) von Kamsa

tac chrutvā hantum ārebhe hamso 'pı bhagınım tadā |

Und im Väyupurana, das bei der Aufstellung der Genealogie wie oben er wahnt dem Harivamsa folgt, heißt es trotzdem nachher (II, 34 201f)

```
Ugrasenā:majāyam ca kanyām Ānaladundubheh |
nvedayāmāsa tada lanyet: subhalalsanā |
suasāyam tanayam Kamso jātam navvāvadhārayat ||
```

Auch in zwei angeblich dem Bhavisyottara und dem Visnupurana ent nommenen Texten, die die Krsnajanmästami behandeln erscheint nach Webers Angaben die Devaki als Schwester des Kamsa<sup>1</sup>)

Hardy<sup>†</sup>) meint nun daß dieselbe Anschauung auch im Harivamsa an einer Stelle zutage trete namlich in der Verkundigung des Närada (II, 1, 16 = 3195) wo von Devaki als der 'jungeren Schwester' des Kamsa gesprochen wird

```
tatraisa Devali ya te Mathurāyam laghustasa<sup>2</sup>) |
yo 'syā garbho 'stamah Kamsa sa te mrtyur bhavisyati ||
```

Ich möchte demgegenuber aber doch darauf hinweisen daß der Ausdruck laghususs nicht beweiskraftig ist Nach einem Sprachgebrauche, der sich einzelnen Teilen Indiens, wie zum Beispiel in den kanaresischen Distrikten, bis auf den heutigen Tag erhalten hat, können die Wörter für Bruder und Schwester auch zur Bezeichnung der Kinder des Oheims und der Tante und sogar der Kinder des Oheims und der Tante des Vaters ver wendet werden Diese Erscheinung ist in Inschriften festgestellt, und unter

<sup>1)</sup> Über die Krishnajanmashtami Phil u histor Abh d Ak d Wiss zu Berlin aus dem Jahre 1867 S 250 Anm, 257 Anm

<sup>\*)</sup> A a O S 32

<sup>3)</sup> A liest an der betreffenden Stelle prigrends eine Lesart mit der ich nichts anzulangen weiß da Devaki soviel ich weiß nirgends als die Schweier des Ugrasens bezeichnet wird. Niakanjha erwälnit die Lesart und führt eine zeinlich kunstliche Erklarung an ange tie prigreisets pülhan prukafpga prirsembandhint eruset ryarahta blagnitir igstechheub.

den von Fleet¹) und Kielhorn²) verzeichneten Fallen sind zwei die dem unstigen genau parallel sind. In einer Inschrift zu Älür aus dem Jahre 1010/11 heißt die Tochterdes Irivabedanga Satyasraya die jungere Schwester des Westlichen Calukya Vikramäditya V. der in Wahrheit ihr Vetter vater licherseits war. Und in den im Britischen Museum befindlichen Kupfer platten des Sadäsiyarāya von Vijayanagara aus dem Jahre 1556 wird die Tochter des Krsnarāya als die Schwester (bhagini) des Sadäsiyar, des Sohnes ihres vaterlichen Oheims Ranga bezeichnet. Das Wort laghwings könnte also auch hier im uneigentlichen Sinne gebraucht sein, und es ware sehr wohl denkbar, daß gerade eine derartige ungenaue Ausdrucksweise dazu gefuhrt hatte in Devaki allmahlich die wirkliche Schwester des Kamsu zu sehen

Einen kurzen Blick mussen wir auch noch auf die Namen der Bruder im Ghatajātaka werfen Abgesehen naturlich von den beiden richtigen Vasudeva und Baladeva und dem durch die Gatha gebotenen Ghata machen sie durchaus den Eindruck, als ob sie von dem um so viel Namen verlegenen Verfasser teils frei erfunden teils aus der übrigen Heldensage entlehnt seien Eine Anzahl heß sich bequem bilden indem man nach dem Muster von Baladeva und Väsudeva das Wort deva mit den Namen der Hauptgottheiten zusammensetzte, so entstanden Candadeva, Sunyadeva, Aggideva Varunadeva Irgendwelche Traditionen sind hier sicherheh nicht benutzt Pajuma geht wie Hardy richtig gesehen hat³), auf Pradyumna zuruch den Namen eines Sohnes des Krsna Wenn er hier als Bruder des Krsna erscheint so entspricht das durchaus der in dem übrigen Teile der Erzahlung herrschenden Verwirrung Und wohl hauptsachlich durch den Anklang an Pajjuna veranlaßt scheint auch der Name des Ajjuna hierher geraten zu sein tiefere Absichten vermag ich hier nicht zu erkennen

Es bleibt der Name Ankura Über Ankura werden wir ausführlich in den Gäthäs des Ankurapetavatthu (II 9) unterrichtet<sup>4</sup>) Der Zweck dieser Totengeschichte ist die Verherrlichung der Tugend des däna als deren Vertreter eben Ankura erscheint ein Ksatriya (G 55) der in Dvarakā lebt (G 24 33 35) und dort mit großartiger Freigebigkeit die Opferbrahmanen und Bettler beschenkt

satthıvāhasahassānı Ankurassa nıtesane | bhoyanam dıyate nıccam puñiapekkhassa yantuno || 50 yanā tısahassā sūdā āmuttamanıkundalā | Ankuram upayıvantı däne yañnassa 1 yāvatā || 51

<sup>1)</sup> Gazetteer of the Bombay Pres dency, Vol I, Part II, p 458
1) Ip Ind, Vol IV, p 4 
2) A a O S 33 Anm

<sup>9</sup> Es braucht wohl kaum bemerkt zu werden daß auch in Schriften wie dem Petavathin die Gathas allein kanonisch sind und dahre bei kritischen Untersuchungen von der Pro-aerzahlung ge-ondert werden mussen. Übergens stimme ich durchaus mit Hard) überein wenn er meint (a. a. O. b. 37) daß Dhammapiah die Pinleitung zum Ahkurpetavatithu aus der Pro-aerzahlung des Claitajätka abgeschirischen habe.

```
satthypurisasahassani amuttamanikundala
Ankurassa mahādāne kattham phālenti mānavā | 52
solasıtthısahassanı sabbalankārabhūsıtā |
Ankurassa mahādāne vidhā pindenti nāriyo | 53
solasıtthısahassanı sabbalanlarabhüsıtā
Ankurassa mahadāne dabbiqahā upatthitā | 54
bahum bahunam padası cıram padası khattıyo
sakkaceañ ea sahattha ea cittim katra punappunam || 55
bahumäse ca pakkhe ca utusamvaccharāns ca
mahādānam pavatten Ankuro diaham antaram | 56
```

In den brahmanischen Sagen gilt als Muster der Freigebigkeit in Dyaraka Akrūra, der Verwandte und Freund des Krsna Er heißt wegen dieser Tugend danapati, der 'Gabenherr', mit diesem Namen wird er von Krsna und Kamsa angeredet (Visnup IV, 13, 60, V, 15 13 20, 18, 7), so wird er wiederholt in der Erzahlung ohne weiteren Zusatz bezeichnet, z. B. Har 2123

= Vavupurana II, 34, 90

punar Dyaravatim prapte tasmın danapatau tatah pravavarsa Sahasrak sah kakse valanidhes tatah ||

Har 4208

gacchaty ayam danapatsh ksipram anayitum irajat | Nandagopam ca gopāms ca karadān mama sāsanāt |

Har 4232

tasmının eva muhürte tu Mathurāyāh sa nıryayau priliman Pundarikaksam drastum danapatih svayam !!

Har 4269

sa hi dana patir dhanyo yo draksyati vane gatam pundarıkapalāśāksam Krsnam aklıstakārınam []

Har 4361

šamsadbhih syandanenāšu prāpto dānapatir irajam pravišann eva papraccha samnidhyam Kešavasya sah ||1)

Har 1916 wird er durch das Beiwort bhundaksing charakterisiert, und seine Opfer waren sprichwörtlich wegen der verschwenderischen Wohltatigkeit, die er dabei entfaltete, siehe Har 2116f = Vayup II, 34, 82f

atha ratnans canuans dhanans rundhans ca 1

sastım varsanı dharmatma yajnesv eva nyayojayat || Akrūrayajāā ete te khyūtās tasya mahātmanah ! bahvannadaksınah sarve sarvakamapradayınah ||

Zu diesen sachliehen Übereinstimmungen\*) kommt die Gleichheit des

<sup>1)</sup> I s 1st zu beschten, daß Ankura in der Prosserzählung des Petavatthu eben falls das Berwort danapati erhält siche S 125

<sup>1)</sup> Vielleicht kame hier noch ein weiterer Punkt in Betracht Nach der Prosa erzählung des Petavatthu (5 123) versiegen Ankuras Schätze memals da er sich des Beistandes eines übermenschlichen Wesens eines Laksa erfreut. In ähnlicher

Namens Da das Negativprafix a in einem Tatpurusa den Akzent zu erhalten pflegt, so durfen wir die Betonung Alrūra als die wahrscheinlichste ansetzen Die Kurzung des ü in Anlura ware dann zu beurteilen wie die Vokalkurzungen in den von Pischel, Gramm der Prakritspr § 80, zusammengestellten Fallen In betreff der Nasaherung des anlautenden a verweise ich auf Kuhn, Beitrage zur Pali Grammatik, S 34, E Muller, Grammar of the Pali Language, S 22, Pischel a a O § 74, aus den dort aus dem Palı und dem Prakrit angeführten Beispielen erhellt, daß die Nasaherung des Vokals besonders haufig ist, wenn die ursprunglich folgende Konsonantengruppe ein r enthalt, was auch fur unseren Fall zutrifft. Die Identitat von Akrūra und Ankura ist also kaum zu bezweifeln, wir haben hier wieder die schon mehrfach beobachtete Erscheinung, daß eine Gestalt der alten Sage in der Prosa an der falschen Stelle auftritt. Fraglich bleibt in diesem Falle nur, wie der Verfasser zu dem Namen gelangte, ob hier eine Entlehnung aus den Gäthäs des Ankurapetavatthu oder eine direkte Reminiszenz aus der Krsna Sage vorliegt, wage ich nicht zu entscheiden

Die Darstellung der Verwandtschaftsverhaltnisse der Personen der Sage ist entschieden die schwachste Partie der ganzen Prosaerzahlung des Ghatajātaka Gewiß kein bloßer Zufall, denn solche Abschnitte stellen begreiflicherweise die großten Anforderungen an die Gedachtniskraft der Erzahler und sind bei langerer mundlicher Überlieferung am ehesten dem Zerfall ausgesetzt Von der ubrigen Erzahlung stimmen verhaltnismaßig am besten mit der alten Sage die beiden Abschnitte von der Tötung des Kamsa und von dem Untergange der Yadavas uberein Hier treten zum Teil auch unbedeutende Zuge der epischen Darstellung im Jätaka wieder bervor Nach dem Harivamsa (Adhy 84) verschaffen sich Krsna und Samkarsana. als sie in die Stadt gekommen sind, teils durch Gewalt teils auf gutlichem Wege, farbige Gewander, Kranze und Salben Ebenso heißt es im Jataka. daß die Bruder in bunte Gewander gekleidet, mit gesalbten Körpern und mit Kranzen auf dem Haupte in die Arena traten da sie vorher die Farber gasse und die Salben und Kranzladen geplundert hatten Die beiden Ringer des Kamsa heißen im Har (Adhy 85) Canura und Mustika, das Jataka gibt die Namen richtig durch Canura und Mutthika wieder Aus der zweiten Episode hebe ich hier nur die Verspottung durch den verkleideten Prinzen hervor, die wunderbare Geburt des Knuppels, der nachher zu Pulver zer rieben und ins Wasser geworfen wird, den Kampf mit den Schilfrohren. die sich in Keulen verwandeln, die Verwundung des Krsna am Tuße, den Namen des unglucklichen Schutzen, Jaras, alles Punkte, in denen Jataka

Weise verdankt auch Akrüra seinen unerschöpflichen Reichtum einer übernaturlichen Macht, er ist durch Satudhanvan in den Bestiz des Syamaniaka Steines gikommen, der seinem Eigentumer alle relischen Guter verleiht. Die Übereinstimmung ist indessen hier vielleicht nur zufallig, zumal da die Gäthis des Petavatthu keine An deutung jenes Verhältnisses zu dem Jaksa enthalten.

Ich muß aber gestehen, daß meiner Ansicht nach dieser Punkt an und für sich ziemlich nebensachlich ist und erst dann Bedeutung gewinnen wurde, werin nachgewiesen wire, daß der Jätaka Prosa ein ebenso hohes Alter zukame wie den Gäthäs Ich glaube gezeigt zu haben, daß das nicht der Fall ist, daß vielmehr zwischen den Gäthäs und der Prosa eine langere Zeit verflossen sein muß, wahrend welcher das Verstandnis der in den Versen enthaltenen Andeutungen von Personen und Verhaltnissen zum großen Teile verloren ging

Wir mussen endlich noch der Frage nach dem Ursprung der Erzahlung, die den eigentlichen Inhalt des Ghatajātaka bildet, etwas naher treten Die Geschichte laßt sich kurz wiedergeben wie folgt

Kanha hat einen geliebten Sohn durch den Tod verloren und versinkt daruber in so tiefe Trauer, daß er alle seine Pflichten vernachlassigt Da beschließt sein Bruder Ghata, ihn von seinem Kummer zu heilen Er nimmt die Gebarden eines Wahnsinnigen an und durchirt die Stadt, indem er bestandig ruft 'Der Hase! Der Hase! Durch Rohineyya von dem Ge bahren des Bruders benachrichtigt, bemuht sich Kanha, ihn zu berühigen Er verspricht ihm, er wolle ihm einen Hasen verschäffen von welcher Art er nur wunschen moge, allein Ghata verlangt den Hasen im Monde Daerklart Kanha, ihm nicht helfen zu können Unmögliches durfe man nicht begehren Ghata aber zeigt ihm daß er diese Lehre selber nicht befolge, wenn er unaufhörlich um den Sohn klage den auch keine Macht der Erde zuruckbringen werde Kanha sieht das Törichte seiner Trauer ein und preist den Ghata, der ihm die Augen geöffnet hat

Diese Geschichte hat in der Jätaka Sammlung eine Reihe von Parallelen Die großte Ahnlichkeit zeigt das Mattak undalijätaka (449) Auch hier eine Seine Vater, ein Brahmane der sich unablissig um den toten Sohn gramt Der Sohn, der als devaputta wiedergeboren ist, unternimmt es, ihn zur Vernunft zuruckzurufen Laut klagend erscheint er dem Vater, und als dieser ihn nach dem Grunde seines Kummers fragt, erklart er, er weine, weil ihm zwei Rader fur seinen Wagen fehlten, nicht gewöhnliche Rader, wie man sie hier auf Erden bekommen könne, sondern Sonne und Mond Der Vater nennt das naturlich ein törichtes Verlangen, allein er muß zu geben, daß er selbst noch törichter handle, wein er dem Toten nachweine, da Sonne und Mond weingstens sichtbar am Himmel stunden, von dem Toten aber auch nicht die geringste Spur zu entdecken sei Er gibt sein Trauern auf und preist den devaputta, der ihn zur Einsicht gebracht hat, mit denselben Gäthäs, mit denen auch das Ghatajätaka schloß

Noch drastischer tritt der Hauptgedanke dieser Erzahlung im Sujätajätaka (352) zutage Sujätas Vater hat seinen Vater verloren und gibt sich ganz dem Schmerze darüber hin Unaufhörlich, ohne sich um die Geschafte des taglichen Lebens zu kümmern, klagt er an dem stäpa, den er lingkschen Sammlung durchzugehen1) Ja, nach brahmanischer Auffassung ist die Trauer um Verstorbene nicht nur töricht, sondern geradezu eine Sunde Als Yudhisthira über den Tod seines Neffen Abhimanyu klagt. macht Vyasa ihm Vorstellungen, die in den Worten gipfeln (Mbh VII. 2469f)

socato hi mahārāja agham eva vivardhate | tasmāc chokam parityajya śreyase prayated budhah II praharsam abhimānam ca sukhaprāptim ca cintanet etad buddhrā budhāh solam na solah sola ucvate ||

Die Trauer bringt auch dem Toten nur Schaden Er muß die Tranen schlucken, die die Angehörigen vergießen, wie es bei Yajñavalkya heißt (III, 11)2)

ślesmäśru bandhavair muktam preto bhunkte yato 'tasah | ato na roditaryam hi kriyāh kāryāh svašaktitah ||

Die Tranen der Verwandten und Freunde brennen den Toten und bringen den in den Himmel Eingegangenen zu Fall, vgl. Raghuvamsa VIII. 85

svajanāsru kilātisamtatam dahati pretam iti pracak ate 11

und Rāmāy B II, 81, 223)

socanto nanu sasnehā bāndhavāh suhrdas tathā | pātayanti galam svargam asrupātena Rāghava

Und in Hariharas Paddhati wird mit Berufung auf die Śruti gelehrt, daß man nach Vollzug der offiziellen Trauerzeremonie nicht mehr uber den Toten trauern durfe 'wenn es doch geschieht so leiden seine Kinder Hunger'

(atah param mrtasya khedo na kriyate | yadi kriyate tadā tasya prajāh ksu dhārtā bhavantıtı srutth)4) Der Inhalt der Gathas zwingt also durchaus nicht zu der Annahme,

daß jene Geschichten buddhistischen Ursprunges seien Im Gegenteil, ge

<sup>1)</sup> Index zu Otto Bohtlingks Indischen Spruchen, S 66

<sup>2)</sup> Im Pancatantra 1 335 (Bombay) mit den Varianten tasman na roditavyam und prayatnatah

<sup>3)</sup> Vit den Lesarten socamanas tu und pātayanti sma tam svargad auch im Hito padesa (Schlegel) IV, 74

<sup>4)</sup> Caland Die Altindischen Todten und Bestattungsgebrauche, S 74, 76 Ich beziehe tasya auf den Toten nicht, wie Caland, auf den Trauernden - Dem oft ge priesenen Indifferentismus gegenüber kommt der rein menschliche Standpunkt in der Spruchdichtung nur selten zu Worte Nur in dem alten Itihasa von der Unter redung zwischen dem Geier und dem Schakal (Mbh \II, 5676ff) finde ich auch ein puar Ślokas, in denen die Trauer beim Tode von Verwandten als berechtigt anerkannt und die Gleichgultigkeit sogar getadelt wird. Aber diese Verse werden nicht als die Veinung des Verfassers vorgetragen, sondern sind einem Schakal in den Mund gelegt, der sich bemuht, die Verwandten eines Toten womoglich bis zum Anbruch der Dunkel heit auf dem Friedhofe zuruckzuhalten, weil er die Leiche zu fresen wunscht und, solange es Tag 1st, fürchten muß, daß ein Geier ihm die Beute streitig machen werde Der Geier andererseits, dem daran liegt, die Leute moglichst schnell zu entfernen, erschöpft sich in Spruchen über die Nutzlosigkeit der Trauer

Ł

wisse Tatsachen machen es wahrscheinlich, daß sie schon in Volkskreisen bestanden, ehe die Buddhisten sie ihrer Sammlung einverleibten. Eine Reihe von Ritualtexten erwahnt namlich ausdrucklich den Vortrag von Trostgeschichten als einen Teil des Trauerzeremoniells So schreibt z B Yājňavalkya (III, 7) vor, daß man die Hinterbliebenen, wenn sie, nach Vollzug der Wasserzeremonie aus dem Wasser herausgestiegen, auf einem weichen Rasenplatze sitzen, durch alte Itihäsas zerstreuen solle (aparadeuns tan itihasaih puratanaih) Ebenso bestimmt Paraskara, daß die Trauernden sich an einen schattigen Ort setzen und mit erhaulichen Geschichten trösten sollen1) In der Visnusmrti (XIX, 24) wird gelehrt, daß den Leuten, die den Verlust eines Verwandten beklagen. Manner von ruhiger Gemutsart mit tröstenden Reden zureden sollen Nach dem Gautama Pitrmedhasütra (IV, 2) sollen sich die Hinterbliebenen durch gute Reden, aufmunternde Geschichten und schöne Puranas den Kummer vertreiben (sokam utsriva kalyanıbbır vagbbih satterkabbih kathabbih puranah sakrtıbbih), und ginz ahnlich heißt es in der schon erwahnten Paddhati des Harihara, daß alte Leute die trauernden Verwandten durch weise Spruche und durch das Erzahlen von Itihasas Puranas und Upakhyanas tröten sollen (tatah sarre yñātayah socantas tisthanti | tan anye vrddhāh samsārān ityādibodhakaih sambodhayantı | tirhasapuranopakhyanar bodhayantı | tatas te sambandhına utthapayanti)2) Und daß diese Vorschriften keine ideale Forderung blieben, sondern wirklich befolgt wurden wird uns von Bana bezeugt. Er berichtet in seinem Harsacarita (193, 15ff ) daß in der Umgebung des über den Tod seines Vaters betrubten Harsa Pauranikas, geschickt in der Vertreibung des Kummers' (śokāpanayananıpunāh paurānikāh) gewesen seien

Die Stelle zeigt, daß es im 7 Jahrhundert in Chr professionelle Er abn teine gab, die es geradezu zu ihrer Spezialität machten bei Todesfallen den traueriden Verwandten passende Texte vorzutragen. Disselbe war offenbru sichen in vorbuddinstischer Zeit der Fall. Es ist doch kaum ein Zufall daß sich eine so große Anzahl von Trostgeschichten in der Jätaka Sammlung vorfindet. Offenbar war ein starkes Bedürfnis nach solchen Ge schichten vorbanden, und die berufsmäßigen Dichter und Erzahler wußten es zu befredigen. Sie verstanden es, ihre Geschichten durch kleine Ab anderungen den jeweiligen Umständen anzupassen. Fs ist im Grunde die selbe Geschichte die uns im Ghatajätaka im Mattahundalijataka und im Sujätajätaka entgegentritt, aber einmal ist sie für den Tod eines Solnes ein andermal für den Tod eines Vaters zurechtgemacht. Die gleichen Ge danken bilden den Inhalt der Gätäns des Matarodanijataka wie des Ananusociyajätaka aber jenes paßt für den Tod eines Bruders dieses für den Tod einer Gättin.

<sup>1)</sup> Caland a a O S 77, Hillebrandt, Ritualliteratur S 89

<sup>1)</sup> Caland a a O S 76

Das Ghatajātaka und das Dasarathajātaka zeigen uns noch einen anderen Kunstgriff dieser Dichter sie legen das, was sie zu sagen haben, den bekannten Personen der Heldensage in den Mund, unzweifelhaft mit der Absicht, ihren Worten dadurch größeren Nachdruck zu verleihen. Ihren naiven Zuhörern waren jene Könige der Sage historische Persönlichkeiten so gut wie Asoka oder Candragupta, und ihre Taten und Erlebnisse wahre Geschichte Der Trost von den Lippen eines Räma konnte daher unmög lich seine Wirkung verfehlen, die Grunde, die einen Krsna zur Vernunft gebracht hatten, mußten auch den gewöhnlichen Trauernden überzeugen Desselben Mittels bedienen sich die Gätha Dichter des öfteren. So wird z. B. die Geschichte von Dhümakärin (Jät 413) von Vidhüra Vidura dem Yudhitthila Yudhisthira erzahlt Derselbe Vidura muß im Vidhürapandita jātaka (545) das Lehrgedicht über das Hofleben vortragen (G 126-171) Wenn die spatere Epik die ganze alte Spruchweisheit ihren Helden und Weisen in den Mund legt, so setzt sie damit nur die Technik der alteren Gāthā Dichtung fort

Von solchen solapanodanas, wie ich diese Gattung von Erzahlungen ım Anschluß an den Titel des zweiundfunfzigsten Adhvaya des Dronaparvan nennen mochte<sup>1</sup>), sind uns auch im Mahābhārata einige erhalten beiden bekanntesten sind die schon erwahnte Geschichte von der Er schaffung der Todesgöttin (VII. 2023ff ) und das sogenannte Sodasarā jakīya (VII, 2138ff ), die Vyasa dem Yudhisthira erzahlt, als er uber den Tod des Abhimanyu trauert Beides waren ursprunglich selbstandige Ge schichten Die erste wird ausdrucklich als ein itihasa puratana bezeichnet (2023), das einst Nārada dem über den Tod seines Sohnes Hari trauernden Könige Akampana vortrug Mit dem Sodasarājakīya, das Vāsudeva dem betrubten Yudhisthira noch einmal XII. 900ff erzahlt suchte nach der Rahmenerzahlung Nārada den König Srñjaya zu trosten, als Rauber seinen Sohn Suvarnasthivin getötet hatten Ein drittes sokapanodana tragt Vvåsa dem Yudhisthira in XII. 834ff vor Es ist wiederum ein stihāsa purātana, das nach der Emleitung ursprunglich der Brahmane Asman vor dem Videhakönig Janaka sang Ein viertes größeres Stuck dieser Art hegt uns in dem Visokaparvan, den ersten acht Adhyāyas des Striparvan, vor Hier wird Dhrtarastra zuerst von Sanjava, dann von Vidura und zuletzt von Vyasa mit vielen schönen Spruchen und Gleichnissen über den Tod seiner Verwandten getröstet<sup>2</sup>) Auf andere

<sup>1)</sup> Vgl auch Mbh XII, 833 jyeşthasya Panduputrasya Vyāsah šokam apanudat, XI, 24 šokam rājan vyapanuda, Jāt III, 157, 10, 215, 4, 390, 25, IV, 62, 2, 87, 4 yo me sokaparetassa puttasokam (bzw putusokam) apānudi. Ähnlich auch Jat III, 185, 10 sokam vinodetum na sakkoti.

<sup>3)</sup> Das Visokaparvan ist augenscheinlich eine sekundare Erweiterung des neunten Adhyāya des Striparvan, die bei der Redaktion vor diesem Adhyāya eingeschoben wurde Mir scheint das aufs deutlichste daraus hervorzugehen, daß die Erzählung in Adhyāya 9 genau auf demselben Punkte beginnt wie mersten Adhyaya des Visoka

klemere Trostreden (VII, 2542ff ,  $\lambda$ VI, 279ff ) hat schon Hardy hingewissen 1)

Bei aller Verschiedenheit des Inhaltes ist doch der leitende Gedanke in diesen Mahābīfarta Geschichten derselbe wie in den Jātakas. Die Nutz losigkeit der Trauer ist, wie schon oben erwähnt, auch hier das Thema, das in immer neuen Variationen behandelt wird. Und auch der praktische Zweck, dem die Geschichten dienen, ist in beiden Fallen der gleiche. Es wird in den Einleitungen der Mahābhārata Erzahlungen sogar ausdrucklich betont, daß sie bestimmt sind, trauernde Hinterbliebene von ihrem Kummer zu befreien seibe. VII. 2025.

```
tad aham sampravalsyāmi mrtyoh prabhavam utiamam |
tatas tvam molsyase duhkhāt snehabandhanasamšrayāt ||
und Mbh XII. 907ff
```

```
mahabhāgyam purā rājhām kirtyamānam mayā śrnu |
yathāvadhānam nrpate tato dukkham prahāsyası ||
etan mahānubhāvāms tvam śrutvava prihvipatın |
samam anava samiāpam śrnu vistarasas ca me ||
```

Das ālhyāna von der Erschaffung der Todesgöttın wird daher auch als śokaghna (VII, 2026), putraśolāpaha (2039) bezeichnet, und zum Schlusse heißt es (2128)

```
punyam yasasyam svargyam ca dhanyam üyusyam eva ca |
asyetihäsasya sadā śravanam srāvanam tathā ||
```

Endlich zeigt sich auch in der Erzihlungstechnik, in den Ausdrucken und Bildern, eine Reihe von Übereinstimmingen Die Art der Rahmen erzahlung ist in den epischen Legenden die gleiche wie im Ghatspätaka oder Dasarathapätaka. Personen der Heldensage treten auf, um die Spruche über den Tod zu verkunden oder durch sie belehrt zu werden Stereotyp ist in den Jätakas der Schluß Nachdem der Trauerinde die Rede des

parvan und daß alles was in Adhyaya 9 enthalten ist, sich, größtentelt sogar wort hich, auch im Visökaparvan findet. Sanyara ermahnt zuere den Dirtaraştin die Toten zu bestatten (9 249—252 = 1, 4—9). Dhytaristra fallt von Kummer über wittigt ohnmechtig zu Boden (9 253 = 1 (9) werant Vulura ihm Trost zu spricht (9 254—268 = 2, 46—65). Diese Underholungen bleiben meiner Ansicht nach bei der Annahme eines einzigen ursprunglichen Dichters völlig unerklärlich sicherlich kann es auch dem größten Dichter passeren daß er gelegentlich einmal dasselbe sagt, besonders in einem so umfangreichen Werke wie es das Vahabblaritat sit, aber keinen verundligen Weisehen ist ein dech zurätzunen daß er öhne gejichen Grund eine Geschichte, die er eben erzählt hat weinger als 200 Slokas spiter mit genau den gleichen Worten noch einmal erzählt sollte

seima uru greenus.

3) Ich verweise auf die Inhaltsangaben in II. Jacobis Mahābhārut. Der Inhalt des Sodašarājahaya ist gewissermaßen riisammengeläßt in einer Gāthā, die sich in der langeren Rezension der Ghatpataks im Petavatthu (II. 6. 11) findet.

Weisen gehört hat, gesteht er regelmaßig, daß er nun von seinem Kummer geheilt sei

```
so 'ham abbūlhasallo 'smr vītasoko anāvilo |
na socāmr na rodāmr tava sutvāna mānava') ||
```

Ebenso im Mahābhārata Da spricht Akampana zum Schlusse (VII, 2126)

vya peta śokah prito 'smi bhagavann rsisattama |

śrutvetrhāsam tvattas tu krtārtho 'smy abhrrādaye ||

Und Srňjaya erklart (VII, 2454)

```
etac chrutvā mahābāho dhanyam ākhyānam uttamam |
rājarsīnām purānānām yapsanām daksināvatām ||
vismayena hate sole tamasīvārkatejasā |
vismayena hate sole torāhi kim karavānu aham ||
```

Ganze Versviertel haben den gleichen Wortlaut im Sanskrit wie im Pali Im Ghatajātaka (454) redet Rohineyya den trauernden Kanha an (G 1)

```
utthehi Kanha kim sesi ko attho supinena te \
```

Ebenso beginnt Vidura seine Trostreden an den Yudhisthira mit den Worten (Mbh. XI, 47)

```
uttıstha räjan lım sese dhärayātmānam ātmanā |
und (Mbh XI, 255)
```

uttistha rajan kim šese mā šuco Bharatarsabha

Wir haben hier eine jener formelhaften Wendungen vor uns, die schon zum Rustzeug der alten Gäthä Dichter gehörten und von der spateren Epik übernommen wurden In den Gäthäs findet sich derselbe Päda nur leicht nach den Umstanden verandert, noch Jät 311, 1

```
utthehr cora kım sesi ko attho supinena te |
und Jat 455 11
```

```
utthehr amma kim sesi āgato ty āham atrajo²)
```

Im Ghatajataka (355) erklart Ghata dem König Vanka, warum er nicht betrubt sei (G 2)

```
nābbhatıtaharo solo nānāgatasulhāraho | tasmā Vamla na socāmı n' atthı sole dutıyyatā
```

uttışşhottışşha bhadram te na tvam arhasy arımdama | moham nrpatıslardüla gantum üvışkrtah kestau ||

Mbh V, 4501
uttıstha he Lāpuruşa mā šeşvasvam parājitah!

Mbh I. 6563

Jat 352, 7, 449, 10, 454, 14, und mit der durch die abweichende Erzahlung bedingten Variation Vasata für manava, 372, 7 und 410, 9

<sup>2)</sup> Vgl auch die ahnlichen Wendungen in Mbh IV, 516 uttisthottistha Lim Sese Bhimasena yathā mrtah |

Mbh XI, 756
uttisthottistha Gandhärs ma ca šoke manah kṛthāh !

Der letzt Pāda kehrt in der Frage des Sañjaya an den trauernden Dhrtarāstra wieder (Mbh. XI. 6)

Lim šocasi mahārāja nāsti šoke sahāvatā |

Offenbar war sowohl diese wie die vorher besprochene Formel auch Välmiki bekannt. Er hat beide vereinigt in einem Satze der Rede, mit der Kausalyä den Dasaratha aufzuriehten sucht, als er im Schmerz über Rämas Verbannung zusammenbrieht (B. II, 57, 30)

uttıştha sukrtam te 'stu sole na syat sahayataı) |

Im Uragajātaka (354) entgegnet die Mutter dem Sakka, der sich wundert, daß sie keine Tranen über den Tod ihres Sohnes vergieße (G 3) anathāto tatō önä nannvišiāto sto onto 1

vathāgato tatha gato tattha kā parideranā

Denselben Gedanken kleidet der Verfasser des Visokaparvan in die Worte (Mbh. XI, 58)

adarsanād upatītāh punas cādarsanam gatāh | naite tava na tesām tvam tatra kā varīdevana ||

Der Verssehluß tatra Lä paridevanä findet sich in der Trostrede des Vidura noch dreimal. Mbh M 51 = 256

abhāvādını bhūtanı bhāvamadhyānı Bhārata | abhāvanıdhanāny era tatra kā parıdevanā<sup>‡</sup>) ||

Mbh  $\lambda I$ , 55 = 261

ekasārthaprayātānam sartesām tatra gāminam | yasya kālah prayāty agre tatra kā parsdetanā || und Mbh XI.57 = 264

sarıe sadhyayaranto h:\*) sarıe ca carıtarratâh |
sarıe câbhımulhâh lsınās tatra lā varıdetanā |

sarie cathimuthah tsinas tatra ta partaetana || Er begegnet aber auch sonst ofter im Epos und in der Spruchdichtung, z B Mbh II. 1708 1708, 1710, XII. 997, Yannav III 9, Hitop IV, 74')

usu

Wiederholt kommt in den Jätakas eine Gatha vor, in der der weise
Tröster einem Manne verglichen wird, der durch Besprengen mit Wasser
einen Brand löscht (Jät 352, 5, 372, 5, 410, 7, 449, 8, 454, 12)

ādittam vata mam santam ghatasittam va pāvalam | vārinā viya osincam sabbam nibba paye daram ||

rājann uttistha kim šeņe Bharato 'ham upāgatah |

i) In der Bhagavadgıtă II 28 (— Mbh VI 906) avyaktādini bhutāni vyaktamadhyāni Bhārata | avyaktanidl anāny era tatra kā parideranā |

3) An der zweiten Stelle lautet der erste Pada sarre vedaudah surah

4) Die Lesart dhira für tatra ist sicherlich sekundär

<sup>&#</sup>x27;) In der Bengalı Rezension (57, 28) ist der Vers ganz verändert. Die Ausgabe der Nirma assgara Press druckt f\u00e4lsichten dolena ap\u00edt and\u00e4ndadad Ein weiteres Bei spiel der ersten Formel bietet die Bengalı Rezension in II 81, 10

'Mich, der ich wirklich brannte wie mit Ghee betraufeltes Feuer, gleichsam mit Wasser besprengend, löschest du aus allen Schmerz'

Dasselbe Bild, teilweise sogar dieselben Worte, verwendet der Dichter im Visokaparvan (Mbh  $\lambda I, 241$ )

```
putrašokam samutpannam hutūšam jvalitam yatkā |
prajūāmbhasā mahābhāga niriāpaya sadā mama ||
```

'Den Schmerz um den Sohn, der ausgebrochen ist wie loderndes Feuer, lösche mir immerdar aus mit dem Wasser der Weisheit, du Trefflicher'

Meiner Ansicht nach zeigen alle diese Übereinstimmungen aufs deutlichste, daß zwischen den soläpanodanas, die uns in den Jätakas vorliegen, und denen die uns im Epos erhalten sind, ein Zusammenhang besteht, und da wir in anderen Fallen den bestimmten Nachweis führen können, daß die im Epos überlieferten Äkhyänis junger sind als die Gäthäs, so durfen wir, wie ich glaube, das gleiche Verhiltins unbedenklich auch hier annehmen den Verfassern der epischen soläpanodanas waren, wenn auch vielleicht nicht dieselben, so doch ahnliche Erzahlungen wie die in die Jätaka Sammlung aufgenommenen bekannt, und sie haben die Gedanken, die Einkleidung den Formelschatz, die sie in den alteren Dichtungen vor fanden, sich angeoignet und in mehr oder minder freier Weise umgestältet

Ich habe oben auch eine Stelle aus dem Ramāyana angefuhrt in der augenscheinlich zwei jener von den Gäthä Dichtern geprigten Formeln be nutzt sind Schon bei einer fruheren Gelegenheit) habe ich ferner zu be weisen gesucht daß Välmiki eine Gäthä aus der alten Trostrede des Räma direkt in die große Rede, die er seinen Helden beim Tode des Disaratha halten laßt übernommen hat Hier möchte ich darauf hinweisen wie eng sich einige andere Strophen dieser Rede im Gedanken und im Ausdruck mit den Gäthäs des Ananusociyajātaka (328) berühren

Im Ananusociyajātaka belehrt der Asket die umstehende Menge (G 2--4)

```
tan tañ ce anusoceyya yam yam tassa na vzjati | attānam anusoceyya sadā maccutasam gatam || 2 || na h'eva titham') nāsinam na sayānam na p'addhagum | yāva pāts numsats tatrāps sarats bbayo || 3 || tath' attans vata ppaddhe t snābhāte asamsaye | sesam sesam daystabbam vītam ananusocsyam') || 4 ||
```

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gott Nachr. Phil hist M 1897, S 130, siche oben S 38f <sup>2</sup>) Fausboll hat fhitom in seinen Text aufgenommen, aber C\* hiest titfhom, C\* B! bihom, und nur B³ hat fhitom. Auch im Kommentar (II, 90, 10) lesen C\* B¹ uber unstimmend titfhom und nur B³ fhitom. Unter diesen Umständen hegt nicht der genneste Grunt vor, die Lessat bi hom (« sk. bijfhondim) abzuweisen.

<sup>\*)</sup> Fausbell hest mit C\* ananusocitan (ti) die richtige Lesart sicht in C\* un I in allen Handechriften im Kommentar (III, 97, 1) Die birmanischen Handschriften lesen ganz abwischend makantam anusocityin.

'Wenn man allem nachtrauern wollte, was einem verloren gegangen ist, mußte man die eigene Person betrauern, die stets in der Gewalt des Todes steht.'

'Denn nicht den Stehenden, nicht den Sitzenden, nicht den Liegenden, auch nicht den Wandernden (verschont der Tod), wahrend man wacht, (während) man schlaft, auch da schleicht das Alter herbei

'Da also die eigene Person, ach' dahingeht<sup>1</sup>), (und) die Trennung un zweifelhaft ist, soll man alles, was zuruckbleibt, heben nicht (aber) dem Dahingegangenen nachtrauern'

Diesen Gäthäs entsprechen zum Teil wörtlich die Verse II, 105, 21, 22 im Rämayana

ātmānam anušoca tram kim anyam anušocasi 1

āyus tu hiyate yasya sthitasyātha gatasya ca || sahawa mrtyur irajati saha mrtyur nisidati |

gatvā sudīroham adhiānam saha mrtuur nivartate

'Die eigene Person betrauere du Was trauerst du einem andern nach, (du), dessen Leben dahinschwindet, wenn du stehst und wenn du gehst ''

Mit geht der Tod, mit setzt der Tod sich meder, mit kehrt der Tod von einem langen Weg zuruck.

Wie der Gathä-Dichter das eigene Selbst sada maccurasam gatam nennt, so nennt Valmißt die Vienschen in Vers 18 jarümrtyurasam gatäh Wie der Gathä Dichter von dem tinäbhäus asamsaya spricht, so sagt auch Välmißt, daß Gatte und Gattin, Eltern und Kinder von einander scheiden mussen dhruto hy eşüm tinabhatah (V 27)) Ich sehe in diesen Übereinstimmungen einen neuen Beweis dafur, daß auch Välmißt die alte Gäthä-Poesse gekannt und benutzt hat

### Das Wurfelspiel im alten Indien.

Die Bedeutung des Wurfelspieles

Wurfelspiel und Wagenrennen sind die beiden Vergnugungen, denen sich der vedische Inder mit Leidenschaft hingab. In der nachvedischen Zeit hat der Rennsport aufgehört, eine Rolle zu spielen. Das Wurfelspiel

<sup>1)</sup> Ich fasse Pali pphaddha als Vertreter von sk. prodhea

<sup>&#</sup>x27;) In V 15 spricht V\u00e4lmiki von dem Menschen, der ant\u00e4cora dem Tode unter vern ser Der gleiche Ausdruck (anssara) findet sich, auf alle Geschipfe angewandt, in G\u00e4tha 2 des Vitagrockansjataks (372)

roditens have brahme mato peto samutthahe |
sabbe samgamma rodāma aññama: hassa vātale ||
stimmt dem Inhalte nach überein mit Rām II, 85, 18 (Gorr)

bocato rudatak cawa yads ndma mrtah punah | samjiret seajanah kakeid anukocema sarvakah |

Da diese Strophe aber nur in der Bengali Rezension erscheint, so ist sie vielleicht erst später eingeschoben

aber hat noch immer nicht seine Anziehungskraft verloren, im Gegenteil, es tritt uns im Epos als die vornehmste Unterhaltung des Adels, als das eigentliche Spiel der Könige entgegen, und daß es auch in den Kreisen des Volkes mit Eifer betrieben wurde, zeigen die Dharmasästras mit ihren Vorschriften über Spielhauser und Spielschulden Das gleiche war auch im spateren Mittelalter der Fall, ich brauche nur an die bekannten Schilderungen im Mrechakatika und im Dasakumäracarita zu erinnern Und aus gestorben ist das Spiel in Indien selbst heute noch meht, wenn es auch die Bedeutung, die es einst für das Volksleben hatte, nicht mehr besitzt

Line genaue Kenntnis des alten Spieles wurde uns so manche Stelle in den vedischen und epischen Texten, die uns jetzt dunkel ist, verstand lich machen, bis vor kurzem aber war es kaum gelungen, etwas Sicheres zu ermitteln Roth mußte am Schlusse seines Aufsatzes 'Vom Baum Vibhīdaka' 1) bekennen 'Wie Gang und Zweck des Spieles war, das weiß niemand zu sagen 'Venn ich es trotzdem wage, die schwierige Frage hier zu behandeln, so geschieht es deshalb, weil in letzter Zeit allerlei Toxte veröffentlicht sind die geeignet erscheinen, in das Dunkel, das über dem Wurfelspiel liegt, Licht zu bringen Ich glaube, daß es mit ihrer Hilfe in der Tat möglich ist weingstens in einigen Punkten Klarheit zu schaffen Manches bleibt aber auch so noch unerklart, ja, das neue Material bringt zum Teil sogar neue Schwierigkeiten mit sich, die ich weingstens micht zu lösen vermag Ich kann daher selber diesen Aufsatz nur als einen ersten bescheidenen Versuch auf einem Gebiete, das bisher eine zusammenh ingende Darstellung überhaupt nicht erfahren hat, bezeichnen

## Das Vidhurapanditajātaka

Die Stelle, von der ich bei der Untersuchung des Wurfelspieles aus gehen möchte, weil sie die ausführlichste Beschreibung des Spieles, wenn auch nicht in seiner altesten Form enthalt, findet sieh im Vidlurapandita jätaka (545) Dort wird erzahlt, wie der Yaksa Punnaka den König der Kurins zum Spiel berausfordert. Er schildert zunachet den winderbaren Edelstein, den er als Einsatz bieten kann, dann fahrt die Erzihlung fort wie folgt (VI, 280, 1ff)

Als Punnaka so gesprochen hatte, sagte er 'Mahārāja, ich werde, wenn ich im Spiel besiegt werden sollte, diesen kostbaren Edelstein dahingeben, was wirst du aber geben?' "Mein Laeber, außer meiner Person und meinem weißen Sonnenschirm soll alles, was mein ist, mein Einsetz sein.' Dunn, o Herr, verliere keine Zeit mehr Ich bin von fernher gekommen Laß den Spielkreis fertig machen.' Der König ließ es den Ministern sagen. Die machten schnell den Spielskal fertig, richteten für den König einen trefflichen Makaei-Teppieh und auch für die übrigen Könige Sitze her, machten

<sup>1)</sup> Gurupūjakaumudi, S 4

auch fur Punnaka einen passenden Sitz und benachrichtigten dann den König, daß es Zeit ware Da redete Punnaka den König mit der Gäthä an:

Tritt heran an den herbeigekommenen<sup>1</sup>) Preis, o König, solch herrleien Edelstein besitzest du nicht. In rechtmaßiger Weise wollen wir besiegt werden, nicht durch Gewalt, und wenn du besiegt werden solltest, zahle uns schnell (den Geieinn) aus<sup>1</sup>)\* 89.

Da sagte der König zu ihm. "Furchte dich nicht vor mir, junger Mann, weil ich der König bin; nur auf rechtmaßige Weise, nicht durch Gewalt werden wir siegen oder verlieren 'Als Punnaka das hörte, sprach er, indem er die Könige zu Zeugen dafur annef, daß sie nur auf rechtmaßige Weise siegen oder verlieren wollten, die Gätha-

'Erhabener Furst der Pañeālas<sup>3</sup>), Sürasena, Macchas und Maddas mitsant den Kekakas<sup>3</sup>); die sollen sehen, daß unser Kampf ohne Betrug vor sich gehe, daß man uns mehts tue in der Versammlung<sup>3</sup>) 90

1) Der Kommentator faßt die Worte upägalam röja upchi lakkham als zwei Satze auf mohäröja jälüsäläga kammana upägadam (Ausgabe upagadam) nitilitam i upchi lakkham akk heht. Istanati hänam upagaden Allem seine Erklarung ist sicherlich unrichtig Upägadam kann unmoglich den angegebenen Sann haben; es gehört zu lakkham, und diese ist nicht der Spielplatz, sondern, worauf auch die un mittelbar folgenden Worte n'eiddiama magitratanam tar' atthi weisen, der 'ausgesetzte Press', der 'Ensatz! 'In dieser Bedeutung erschemt das Wort in Rv. II, 12,4 éraghnifen yö jugitam laksim dödad aryah puydan sa janäsa fadrah. Im späteren Sanskrit schenit das Wort nur noch in dem Kompostum lakhhalafæ verukommen, dessen Grundbedeutung aber verbladt ist. Es heißt im Mahäbhärata und bei Manu kaum mehr als 'bewährt, erproble', höchstens Mbi IV, 13,17, wo Ringer das Bewort auskribdödholaksih erhalten, tritt noch die alte Bedeutung zutlage. Für lakşa findet sich in der nachwellischen Lateratur in der gleischen Bedeutung auch laksya.

\*) Palı açılarott fasse ıch als Aquivalent von sk. apakaroti, das in Verbindung mit raa oft die Bedeutung 'bezahlen' hat Auch in der G\u00e4tha ist offenbar ein Akku

satıv wie jilam zu erganzen

\*) Fausboll hest, dem Kommentar folgend, Paicalla paccuagata Die Worte sind aber in Paicallapace vagata zu zeelegen und Paicallapace ist aus Paicallapaty entstanden Uagata findet sich als Attribut zu einem Königsnamen auch Jät 522,2

(Kālingarajā pana uggato ayam) und 37 (Kālingarājassa ca uggatassa)

9) Die vier ersten dieser Namen wurden im Sanskrit Pafella oder Pafeella, Stracsen, Martya und Madra lauten Die Kelakas werden auch im G 26 der Sam kecapataka (520) und zusammen mit den Pafeella und Kurus in G 1 des Kamanita plataka (229) erwahnt. Ses sien finatuleich deselben wie den im Mahlibhärata und Rämäy ana oft genannten Kekavas, Kaikayas oder Kaikeyas. Die Gäthä des Samkecapataka gesaattet aber noch seinen weiteren Schild. Sie lautet

atıkayo makıssaso Ayyuno Kekakadhıpo |

sohassobbla ucchuno tana danya Golaman []
Es kann meht dem geringeten Zweife lunerhegen, daß daver tausendarmige Ajuma, der König der Kikakas, der den Rei Gotama ermordete, identisch ist mit dem benühnten Brehmanenfelmde Arjuma Kartavira, dem tausendarmigen König der Hahnayas Dann sind aber auch trott aller lautlichen Schwierigkeiten die Kikakas oder Kokayas ulentisch mit den Haihayas. Für diese Identifizierung sprechen auch nech andere Vionnente, auf die sich bei anderer Gelegenheit zurucksübenmen gedenke.

\*) Der letzte Pada lautet im Texte na no sobhāyam na karoti line, der Kom-

Darauf trat der Kong von einhundert Komgen umgeben mit Punnaka in den Spielsaal ein Alle heßen sich auf den ihnen zukommenden Sitzen nieder Auf ein silbernes Brett legten sie goldene Wurfel Punnaka, der es eilig hatte, sagte 'Maharāja bei den Wurfeln gibt es vierundzwanzig sogenannte äyas mäh') sāzata bahula sant') bhadrā usw Wahle dir von diesen einen äya der dir gefallt', 'Gut' sagte der König und wahlte bahula, Punnaka wahlte sāzata Darauf sagte der König zu ihm 'Nun denn mein heber junger Freund wirf die Wurfel' 'Mahārāja ich bin nicht zuerst an der Reihe wirf du', Gut, sagte der Konig und willigte ein Nun hatte er aber eine Schutzgottheit die in seiner diritletzten Evistenz seine Mutter gewesen war Durch deren Zaubermicht pflegte der König m Spiele zu siegen. Sie befand sieh in der Nahe. Der König dachte fest an die Göttin und ließ das Spielhed singend folgende Gätha vernehmen')

'Alle Flusse gehen in Krummungen, alle Baume bestehen aus Holz alle Weiber begehen Sunde wenn sie einen Verfuhrer finden')' 1

O Göttin nimm mich wahr

und sei gnadig<sup>5</sup>)

mentar liest *karonis* für *karot*: Ich b n nicht sieher ob ich mit meiner Übersetzung das Richtige getroffen habe die Erklarung des Kommentars aber scheint mir mit dem Texte ganz um ereinbar zu sein

- So lesen die singhalesischen Handschriften die birmanischen haben malikam
   Das Komma vor santi in Fausbolls Text ist zu tilgen
- 3) Die folgenden Verse finden sich nur in einer birmanischen Handschrift und sind stark verderbt. Sie machen aber durchaus den Eindruck echter alter Gathas.
- 9) Die Gatha findet sich in teilweise besserer Lesart auch im Kunalajataka (53 G 18) und in der Prosaerzahlung des Andabhutnjataka (62) Für eunkanddisteht im Andabhutaj vankagata im Kunalaj in den singhalesischen Handschriften vankagati offenbar die beste Lesart und \*\*gata\* wahrend die birmanischen Hand schriften auch her tamkanari (für \*\*nada) besten Im zweiten Pada ist nach den beiden anderen Stellen kaif a tanamaya in katthamaja vana im verten Pada mitadale in nitratake zu verbessern Daeggen verdient die Lesart unserer Gatha labbl amane den Vorzug vor dem labhamāna der singhalesischen Handschriften in den beiden anderen Jatakas die birmanischen Handschriften lesen auch im Kunalaj labhamane (für labbhamane). Was das Wort nitratake betrifft so hat Pisschel Philologische Abhand langen Martin Hertz dargebracht § 75 mit Rucksielt auf den Vers im Mil nda panha (§ 205f).

sace labhetha khanam vu ral o vä nımantakam va pı labhetla tādısam | sabbā pı itthiyo kareyju pāpam a usam aladdlā pīṭhasappınā saddhim ||

vorgesehlagen dafür nimantale zu lesen Jener Vers kommt aber ebenfalls im Ku nalaj vor (G 19) und hier steht für nimantalam gerade wieder nietlalam. Da nuch der kommentar nietlale im Kunalaj durch rada mantande paribhedake etklart so durfen wir daraus wohl folgern daß nieutala ein Synonym von nimantala, Ver führer, ist

Dieser Vers ist offenbar vollig verderbt bieher ist nur, daß für patifhä
patifhä zu lesen ist

,Der aus Gold verfertigte Würfel<sup>1</sup>), der vierkantige, acht Fingerbreiten lange<sup>3</sup>), glanzt inmitten der Versammlung<sup>3</sup>) Sei du, (o Wärfel) alle Wunsche erwahrend<sup>4</sup> 3

,O Göttin, verleih mir Sieg Sieh, wie wenig Gluck ich habe Ein Mensch, der sich des Mitgefühls der Mutter erfreut<sup>4</sup>), schaut immer das Ginte<sup>5</sup> 4

"Ein Achter") heißt mähla, und ein Sechser gilt als säcala") Ein Vierer ist als bahila zu bezeichnen, der aus der Verbindung zweier Verwandter bestehende als bhahaha?" 5

'Und vierundzwanzig äyas sind von dem trefflichen Weisen erklart worden') mälkla, die beiden käkas, sävata, mandakä, raii, bahula, nemi, samahatla, santi. bhadrā und titkirā'). 6

Nachdem der König so das Smelhed gesungen und die Wurfel in der Hand durchemandergerollt hatte, warf er sie in die Luft Durch Punnakas Zaubermacht fielen die Wurfel zu Ungunsten des Königs Infolge seiner großen Geschicklichkeit in der Kunst des Spieles erkannte der König, daß die Wurfel zu seinen Ungunsten fielen. Er fing daher die Wurfel auf, in dem er sie in der Luft zusammen ergriff, und warf sie wiederum in die Höhe Auch das zweite Mal fielen sie zu seinen Ungunsten Er erkannte es und fing sie in derselben Weise auf Da überlegte Punnaka 'Dieser König fangt die fallenden Wurfel, sie zusammen ergreifend, auf, obwohl er mit einem Yaksa wie mir spielt. Wie kommt denn das?' Er sah ein, daß es die Zaubermacht der Schutzgöttin des Königs sei, und mit weit geöffneten Augen blickte er jene wie im Zorne an Erschreckt floh sie davon und noch, als sie den Gipfel des Cakravälagebirges erreicht hatte, stand sie zitternd da Als der König nun zum dritten Male die Würsel geworfen hatte erkannte er zwar daß sie zu seinen Ungunsten fielen aber infolge der Zubermacht des Punnaka konnte er nicht die Hand ausstrecken und sie auffangen. Sie fielen zu Ungunsten des Königs nieder. Darauf warf Punnaka die Wurfel, sie fielen zu seinen Gunsten. Als er nun sah daß er jenen besiegt hatte, da knackte er mit den Fingern und rief dreimal laut

'Ich habe gesiegt, ich habe gesiegt!' Dieser Ruf drang durch ganz Jam budvipa Zur Erklarung dieser Sache sagte der Meister

Sie traten ein, vom Wurfelrausche berauscht, der König der Kurus und Punnaka, der Yalsa Der König erlangte wurfelnd kalt, kata (krta) erlangte Punnaka, der Yaksa 91

Die beiden waren dort beim Spiele zusammengekommen<sup>1</sup>) in Gegen wart der Könige und inmitten der Freunde Der Yaksa besiegte den an Macht Starksten unter den Mannern Da erhob sich ein larmendes Ge schrei 92

#### Das Jātaka und das Mahāhhārata

Jeder Leser dieses Abschnittes wird sofort an die bekannten beiden Wurfelszenen des Mahäbhärata, speziell an die des Sabhäparvan, er innert werden Das Bild der jütasälä des Kurukönigs mit den Scharen von Fursten, die mit gespannter Aufmerksamkeit dem Spiele des Königs und des Yaksa folgen, entspricht genau der sabhä des Duryodhana bei dem großen Kampfe des Sakun mit Yudhişthira, wie sie im Mahäbhärata, II, 60, 1ff, geschildert wird Selbst einzelne Wendungen sind in den Gäthäs und im Epos identisch G 91 heißt es von den beiden Spielern te pünsum allhamadena mattā Den Ausdruck vom Spiel oder Wurfel rausche berauscht' kennt auch das Epos, er erscheint hier ebenso wie in der Gäthä in Tristubhstrophen im Ausgang des Pada Mbh II, 67, 4 be richtet der Bote der Draupadi

l udhisthiro dyūtamadena matto Duryodhano Draupadi tvām ajaisit | und sie erwidert (5)

müdho rājā dyutamadena matto hy abhūn nānyat kadavam asya kımcıt Im Sloka wırd er dem Motrum zuliebe leise verandert, Mbh III, 59, 10 wird von Nala gesagt

tam aksamadasammattam suhrdām na tu kašcana | nivārane 'bhavac chakto divyamānam arimdamam ||

Wie Punnaka vor dem Spiele betont, daß es öhne Betrug vor sich gehen solle (G 89, 90) dhammena jiyyama asähasena und passantu no te asathena yuddham, so dringt auch Yudhisthira, Mbh II 59 10 11 auf 'fair play'

dharmena tu jayo yuddhe tatparam na tu devanam | ajihmam asatham yuddham etat satpurusavratam |

Es sind das Übereinstimmungen, die sich aus den engen Beziehungen der Epik zur Gäthä Poesie erklaren

# Die Apsaras und das Würfelspiel

Von besonderem Interesse ist die Rolle, die die Göttin in der Er zahlung spielt. Aus allem, was wir von ihr erfahren, geht hervor, daß wir

<sup>1)</sup> Ich habe Fausbells honjektur samägatä für samägate angenommen

sie uns als eine Elfe oder Apsaras denken mussen, wenn auch diese Be zeichnung selbst im Texte nicht vorkommt. Das Jataka benutzt hier eine Vorstellung die auch der vedischen Zeit gelaufig war Nach dem Atharvaveda erfreute sich das Wurfelspiel der ganz besonderen Gunst des Apsaras Die Apsaras sind alsakama die Wurfel liebend (Av. II. 2, 5), sadhudevini, gut spielend (Av IV, 38, 1 2), sie haben ihre Freude an den Wurfeln (yd alsésu pramódante, Av IV, 38 4), sie versehen des Spielers Hande mit ahrta und bringen den Gegner in seine Gewalt (Av VII, 114, 3) Zwei Lieder sind speziell an sie gerichtet, VI, 118 und IV, 38, 1-4 In dem ersteren werden zwei Apsaras angefleht, die Betrugereien, die beim Wurfelspiele vorgekommen sind, zu verzeihen. Das zweite wendet sich an eine Ansaras mit der Bitte, im Spiele beizustehen und ist eine, wenn auch nicht den Worten. so doch dem Inhalte nach genaue Parallele zu dem Liede, das im Jataka der König vor Beginn des Spieles singt Weshalb die Apsaras beim Spiele Hilfe leisten kann und in welcher Weise sie es tut, geht aus der Jätaka-Erzahlung nicht deutlich hervor, hier wird nur gesagt, daß der König durch thre Zaubermacht zu siegen pflegte und daß sie auch diesmal in der Nahe stand und wenigstens das Ungluck abwehrte, bis sie durch den Zornes blick des Yaksa erschreckt das Weite suchte Vielleicht waren schon dem Erzahler selbst die Anschauungen, die hier zugrunde liegen, nicht mehr ganz klar Das Atharvahed IV. 38 spricht sieh über die maua der Ansaras (V 3) deutlicher aus Dort heißt es, daß sie mit den ayas tanzt (V 3) daß sie die krta Wurfe in dem glaha macht (V 1) oder faßt (V 2) oder den Arta Wurf aus dem glaha nimmt (V 3)1) Man dachte sich also die Apsaras offenbar als in der Luft tanzend und mit unsichtbaren Handen die Wurfel, wahrend sie in der Luft schwebten, so wendend, daß sie zum Glucke fur den begunstigten Spieler fielen

## Die Frauen und das Wurfelspiel

Das Spiellied im Jataka ist indessen nicht ganz einheitlich. Der erste Vers ist allerdings auch ein Zauberspruch der beim Wurfelspiele verwendet wurde, er hat aber mit dem Glauben an die Hilfe der Apsaras nichts zu tun, sondern hangt mit einer ganz anderen Anschauung zusammen, wie das Andahhūtajataka (62) zeigt. Dort nird von einem Könige erzählt, der mit seinem Purohita zu spielen pflegte und dabei stets gewann weil er beim Wurfeln jene Gathā sang Um sich vor ganzlicher Verarmung zu schutzen nimmt der Purohita eine schwangere arme Frau von der er weiß, daß sie ein Madchen geburen wird, in sein Haus, und als das hind geboren ist, laßt er es aufziehen, ohne daß es iemals einen Mann außer ihm selbst zu sehen bekommt. Als das Madchen herangewachsen ist, macht er sich zu ihrem Herrn Nun beginnt er wieder mit dem Könige in alter Weise zu

<sup>1)</sup> Auf die Bedeutung der einzelnen Ausdrücke wird später näher eingegangen werden

spielen, und sobald dieser seine Gäthä gesungen hat, sagt er 'außer meinem Madehen', und gewinnt, da nun der Zauberspruch des Königs seine Macht verloren hat Der König erkennt, daß sich in dem Hause des Purohita eine nur einem einzigen Manne ergebene Frau befinden musse, und beschließt, sie verfuhren zu lassen Mit Hilfe eines jungen Burschen erreicht er seine Absicht, und sobald das geschehen, verhert der Purohita wieder im Wurfelspiel

Wir haben hier also die Vorstellung, daß ein treues Weib dem Gatten unfehlbar Gluck im Spiele bringt. Die gleiche Vorstellung liegt, wie ich glaube, auch einem Verse des Nalaliedes zugrunde, der erst bei dieser Auffassung seine volle Bedeutung erhalt. Mbh III, 59, 8 heißt es

na caksame tato rājā samāhvānam mahāmanāh |

Vaidarbhyäh preksamänäyäh panakälam amanyata [[

'Da konnte der edle König die Herausforderung (des Puskara) nicht langer ertragen, wahrend die Vidarbherin zusah, hielt er die Zeit des Spieles für gekommen' Nala ist überzeugt, daß die Anwesenheit seiner treuen Gattin ihm Gluck bringen werde, daß er nachher trotzdem verliert, liegt daran, daß er von Kah besessen ist

Ahnlich erklart es sich vielleicht auch, daß bei dem Wurfelorakel, wie es die Paśakakevali beschreibt<sup>1</sup>), eine kumäri, d h ein noch nicht er es die Paśakakevali beschreibt<sup>1</sup>), eine kumäri, d h ein noch nicht er wachsenes Madchen, die Wurfel weihen und werfen soll. An die Stelle der treuen Prau ist das Madchen getreten, das überhaupt noch von keinem Manne weiß<sup>3</sup>) Dafur, daß die kumäri eine Vertreterin der Durgä ist, wie Weber<sup>3</sup>) vernutet hat und nach ihm Schröter<sup>4</sup>) direkt behauptet, liegt jedenfalls ein zwingender Grund nicht vor

# Der Spielkreis

Wichtiger als diese Beitrage zum altindischen Folklore sind die Aufschlusse, die uns das Vidhurapanditajataka über die Requisiten und die Technik des Spieles gewahrt

Ehe das Špiel beginnt, fordert Punnaka den König auf, das jütamandala fertig zu machen Dieser Ausdruck, der auch im Mahäbhärata und Harn amsa (dyütamandala, Mbh II, 79, 32, Har Visnup 61, 54) vor komint<sup>4</sup>), und für den sich anderswo die Synonyme kelimandala (s unten),

<sup>1)</sup> In der Finleitung von BA, V 3 Schröter, Paśakakevali, S 17

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auch im heutigen Spielerglauben findet sich Ähnliches, so erzählt Fontane in sonem Roman Stine (Ges Romane und Litzahlungen M., 242) 'Stine stand hinter Papagenos Stuhl und mußte die Versieherung anhören 'Fine reine Jungfrau bringe Glick'.

Monatsberichte der Kgl. Preuß Akademie der Wissenschaften zu Berlin, 1859, S. 162f., Indische Streifen, Bd. I., S. 279

<sup>4</sup> A a O S XIII

<sup>4)</sup> Mbh VIII, 74,15 wird in demselben binne das einfache mandala gebraucht Nilakantha erkl\u00fcrt das Wort hier als dy\u00fcte \u00e4\u00fcristh\u00e4panapa\u00e4tam, was sieherlich falsch ist

yādialamandali (s unten), dhūriamandala (Yājñavalkya II, 201) finden, ist schon von Pischel erklart worden!) Es ist der Kreis, der vor Beginn des Spieles um die Spieler gezogen wurde und den sie nicht verlassen durften, ehe sie sich ihrer Verpflichtungen entledigt hatten Nārada AVII, 5 sagt ausdrucklich

asuddhah kıtavo nänyad üsrayed dyütamandalam [

'Kein Spieler soll, ehe er seine Schulden bezahlt hat einen anderen Spielkreis betreten ' Im Mrochakatika (Ausgabe von K. P. Parah, S. 57f.) zieht Mäthura den Spielerkreis (judialamandali) um den Bader, der seine Spielschulden nicht bezahlen will, und dieser ruft betrubt aus 'Wie, ich bin durch den Spielerkreis gebunden 9 Verflucht! Das ist ein Brauch, über den wir Spieler uns nicht hinwegsetzen können\*1. In den Jätakas wird dieser Kreis noch öfter erwahnt. Pischel hat auf das vorbin erwahnte Andabhūtajataka hingewiesen, wo von dem König erzahlt wird, daß er das julamandala fertig machen ließ, ehe er mit seinem Purohita spielte (I, 293, 11) Interessanter noch ist eine Stelle aus dem Littajātaka (91)3) Nach diesem Jataka war der Bodhisattva einst ein Wurfelspieler in Benares Dann heißt es wörtlich (I, 379, 23) 'Nun war da ein anderer, ein Falschsnieler. Wenn der mit dem Bodhisattva snielte und der Gewinn auf seiner Seite war so brach er den Spielkreis nicht (kelimandalam na bhindati), wenn er aber verlor so steckte er einen Wurfel in den Mund und indem er sagte. Es ist ein Wurfel verloren gegangen', brach er den Spielerkreis und ging fort (kelimandalam bhinditra pakkamati)' Die Ge schichte zeigt, daß unter gewissen Umstanden wie beim Abhandenkommen eines Wurfels der Spielkreis seine bindende Kraft verlor\*) Lag aber Be

<sup>1)</sup> Philologische Abhandlungen Martin Hertz dargebracht 8 74f

<sup>2)</sup> Siehe Pischel a a O der auf Regnaud den ersten der die Stelle richtig erklart hat verweist

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Erzällung dieses Jätaka ist in verkurzter Form aber mit der Gäthä, auch in die Payasi Sage aufgenommen, siehe Leumann Actes du sixième Congrès des Orientalistes à Leuch III<sup>2</sup>, S 485

<sup>4)</sup> Die Geschichte beweist me nes Erachtens auch daß in Rv I 22 10 4roph floc krinur vipe demanden martagag dr.4 jaraganty dyab und Rv II 12 5 es dergoch pusifer viga at mindte, der Austruck raya å mindte incht, wie Roth im P W (unter mi) und Zimmer, Altind Leben S 286 vermutet haben bedeuten kann er macht die Wurfel (hemnich) versekwinden. Der Spieler der de qu vermindert, ward ja in I, 92 10 ausdruckl ch als krinu den richtigen Wurf werfend und damit gewinnend, bezeichnet, durch das Verstecken des Wurfels aber kann 1 obestens wie das Jataka zeigt das Spiel zu Ende gebracht und so weiterer Verüsst abgewendet werden \* Wegender Paralleistelle Rv II, 12 4 despinite up Jugfedin Islam dada argik putfeln ad jandas Indrah halte ich es für das Wahrscheinlichste daß vy soviel wie kike also Ernsatz, ist, wie sehen Bolleinen ubersett IQ vin und Ce II 464) und was auch das kleinere PW angibt. Wie der gewinnende Spieler einen Linsatz nach dem anderen fortnimmt so nummt die Usas der Tage der Nerenben und Indra die Guter der Fendes fort. Für die angenommene Beleutung von krinu verweise ich auf die Ausführungen weiter weiten.

trug vor und wurde dieser entdeckt, so wurde der Falschspieler, wie Nārada XVII, 6 vorschreibt, aus dem dyūtamandala herausgetrieben, nachdem man ihm einen Kranz von Wurfeln um den Hals gehangt hatte

#### Das Wurfelbrett

Innerhalb des Spielkreises sitzen die beiden Spieler einander gegenuber Zwischen ihnen liegt nach der Darstellung des Jätaka ein Brett, das phalaka Dieses Brett war vollkommen glatt, in G 17 des Alambusa jätaka (523) werden die Schenkel eines Madchens damit verglichen

anupubbā va te ūrū nāganāsasamupamā |

vimattha tuyham sussonī akkhassa phalakam yathā ||\*

Im Vidhurapanditajātaka und ebenso im Andabhūtajātaka (I, 290, 1) ist es, weil es einem König gehört, von Silber Seine Verwendung wird aus dem Vidhurapanditajātaka nieht ersiehtlich, da dort nur erzahlt wird, daß die Diener darauf die Wurfel, die nachher zum Spiele gebraucht werden, niederlegen Im Andabhūtajātaka dagegen wird erzuhlt, daß der König beim Spiele die Wurfel darauf wirft (rayataphalake suvannapāsake khipati) Es hatte also nur den Zweck, eine fest begrenzte Flache zu schaffen, auf die die Würfel niederfallen mußten

### Das Adhidevana

Außer in den Jatakas vermag ich das phalaka im Sinne von Wurfel brett nicht nachzuweisen, doch findet sich in der Sanskrithteratur eine Reihe von Ausdrucken, für die man die gleiche Bedeutung aufgestellt hat Der haufigste unter diesen ist adhiderana das in den Petersburger Wörter biechern durch 'Spielbrett übersetzt wird. Das Wort erscheint zweimal im Atharyaveda.

Av V, 31, 6 ydm te cakruh sabhdyām ydm cakrur adhidéiane | akéru krtydm ydm cakruh punah prati harāmi tdm ||
Av VI 70 1 yathā māmsam yathā surā ydthāksd adhidéiane | yathā pumsó vrsanyala striydm nihanyale manah | erd te aghnye mano 'dhi vatsé ni hanyatām ||

Es fındet sıch ferner mehrfach in den Ritualtexten in der Beschreibung der Wurfelzeremonien beim Rājasūya und Agnjādheja (Satapatha Brühmana V, 4, 4, 20 22 23, Āpastamba, Srautas V, 19, 2, XVIII, 18, 16, Baudhājana, Srautas II, 8), in der Beschreibung eines Krankheitszaubers (Āpastamba, Grhyas VII, 18, 1, Hiranjakesin, Grhyas II, 7, 2) und auch in der Schilderung der sabhā bei Āpastamba, Dharmas II, 25, 12 Kātjā Jana braucht in der Darstellung des Rājasūya dafur den Ausdruck dyūta bhūmi (Śrautas XV, 7, 13 15) Nach Āpastamba, Śrautas V, 19, 2, Grhyas VII, 18, 1, Dharmas II, 25, 12, und Hiranjakešin, Grhyas II, 7, 2 befand sich das adhiderana in der Vitte der sabhā, nur Baudhāyana gibt an, daß es beim Agnjādheya im Suden (daksinatah) zu machen sei \*

dem bei Āpastamba, Hiranyakeśin und Baudhāyana beschriebenen glich, geht deutlich aus Av VII, 114, 2 hervor, wo ein Spieler den Agni auffordert, das ghrta den Apsaras, Staub und Sand und Wasser aber den Wurfeln zuzufuhren<sup>1</sup>)

ghriam apsardbhyo vaha itam agne pāmsûn alsebhyah sikatā apaš ca | yathābhāgám havyádātim jusānd mádanti derd ubháyāni havyd || Staub, Sand und Wasser, die hier als das havya der Wurfel bezeichnet werden, sind eben die Erscheinungen, die sich auf dem ausgegrabenen und dann mit Wasser besprengten adhidevana einstellen mußten?

#### Andere Namen des Adhidevana

Dem adhidevana in den oben aus der Sütraliteratur angeführten Stellen entspricht in der Beschreibung des Wurfelzaubers in Kaushkas XII, 12 der Ausdruck ädevana Daß dieses ädevana mit dem adhidevana identisch ist, ist von vornherein sehr wahrscheinlich, bewiesen wurde es sein, wenn wir die in XII, 10 gegebene Vorschrift gartam khanati, 'er grabt das Loch', direkt auf die Herstellung des ädetana beziehen durften') Bei der ab gerissenen Art der Durstellung laßt sich diese Frage kaum entscheiden, doch ist zu beachten, daß Durga im Kommentar zu Nirukta III, 5 garta— ebenso wie das danebenstehende sabhästhänu— durch aksanirvapanapitha, 'die Unterlage für das Hinstreuen der Wurfel', erklart Damit meint Durga allerdings vielleicht ein Wurfelbrett'), es ware aber wohl begreiflich, daß garta ursprunglich die gleiche Bedeutung wie adhidevana gehabt

Natrdatta zu Hiranyakcsin, Grhyas II, 7,2 yatra divyanti so 'dhideiano desah Haradatta zu Apstamba, Dharmas II, 25, 12 yasyopari kilava aksair dayanti tat sthanam adhidevanam

<sup>1)</sup> Henry, Le livre VII de l'Atharva Véda, S 119, folgert aus diesen Worten, daß man die Wurfel in feinem Sande gerollt und dann in Wasser abgewaschen habe, und beruft sich dafür auf Kausikas ALI, 14 Nach Caland, Altind Zauberritusi S 142, bezieht sich das letztere Sütra aber gar nicht auf das Begießen der Wurfel

<sup>1)</sup> Der Inder hat in alter we in neuerer Zeit nicht nur Wurfelplatze, sondern auch ganze Schachbretter ar den Boden eingegrüber Auf einem der Rebeiß an den Ralis des Stupa zu Bharaut (Cunningham, The Stipa of Bhariut, Plate XLV) sind vier Manner dargestellt, die auf einem großen Felsen oder auf der Spitze eines Berges mit markierten Steinen an einem in dreißig Felder getellten Quadrate irgendem Spiel spielen, als der Felsen sich spaltet. Durch den Riß, der in einer Linie sowohl durch den Felsen als auch durch jenes Quadrat hindurch geht, wird es ganz deutlich, daß sich der Kunstler das letztere nicht als bewegliches Breit, sondern als in den Früboden eingezielnet dachte Fast 2000 Jahre junger ist das Zeugris Nilakaufha, dat man das Schachbreit durch Zehen von Linien auf einem Tuche oder einem Breite oder auf dem Erdboden herstellen solle (pate phale et bhurs vitha), siehe Wonats berichte der Alb. der Wiss zu Berlin, 1873, 8 711.

<sup>3)</sup> Vgl Caland, Altindisches Zauberritual, S 141

<sup>&#</sup>x27;) An einen 'Wurfeltisch' (PW) an dem gespielt wurde, ist aber auf keinen Fall zu denken, da ein solches Gerat auch heute noch in Indien unbekannt ist

hatte und später auf das Gerat, das dem gleichen Zwecke diente, übertragen worden ware

Auch der Rgveda kennt das adhiderana, allerdings wieder unter anderen Namen In dem Verse Rv X, 43, 5 kridm na kraghni is einots devane erklart Durga zu Nirukta V, 22 derane durch ästäre\*, also olienbar 'auf dem Wurfelplatzo'! Daß devana einfach 'das Spielen' bedeuten kann, hat sicherlich auch Durga gewußt, wenn er das Wort trotzdem hier als Würfel platz faßt, so, glaube ich, durfen wir seine Deutung, gerade weil sie nicht die nachstliegende ist, nicht ohne weiteres verwerfen, und wir werden sehen, daß sie in der Tat besser in den Zusammenhang paßt als die herkömmliche

Mit größerer Sicherheit lißt sich noch ein anderes gredisches Wort als Sj. nonym von adhideruna erweisen, namlich irina Es findet sich zwei mal im Aksasükta (X, 34) In V 1 werden die Wurfel irina vuritänäh, in V 9 frine nyuptäh genannt Säjana erklart das Wort in beiden Fullen durch äsphära, Durga zu Nirukta IX, 8 durch äsphürakasihäna<sup>2</sup>) Pischel hat die Vermutung ausgesprochen, daß das irina ein Brett mit Lochern war, in die die Wurfel entweder fallen mußten oder nicht durften<sup>3</sup>) Allein von einem solchen Brette ist niemals die Rede, das phalaka ist ja im Gegen teil, wie wir oben sahen vollkommen glatt. Wenn wir aber bedenken, daß irina, wie Pischel selbst gezeigt hat, an anderen Stellen 'Loch in die Erde' bedeutet, so werden wir kaum daran zweiseln können, daß es hier das adhidevana, das ja auch nichts weiter als eine Vertiefung im Erdboden ist, bezeichnet.

Aus dem Mahābharata gehören noch zwei andere Ausdrucke hierher Mbl IX, 15 8 wird von den k impfern gesprochen, die das Leben dahin geben yuddhe prānadyulabhidevzne, 'in der Schlacht, dem abhiderana für das Stoiel um Leben und Tod Und Mbh II 56, 3 4 ruhmt sich Sakum

glahān dhanumsı me rıddhı sarān al sāms ca Bhārata [

akşanām hrdayam me zyām ratham 11ddh1 mamāsphuram ||

Es leuchtet ohne weiteres ein, daß abhideruna mit adhiderana und asphura mit dem oben aus Sāṣ anas und Durgas Kommentaren angefuhrten äsphära oder äsphuralashhäna identisch ist, beide Wörter bezeichnen also wieder die im Boden angebrachte Vertiefung, nicht das Wurfelbrett wie das kleinere PW weinigsteins für abhideruna angibt? Bei dieser-Durfung

Das Wort dstära ist sonst allerdings in diesem Sinne nicht belegt, vgl aber des Kompositum sabhastära

<sup>2)</sup> äsnhärakasthäng in der Ausenbe Roths

<sup>3)</sup> Vedische Studien, Bd II, S 225

Nilakanjina erklart deplara in II 56 4 ganz richtig als alserangtsapdiand disthamm wahrend er zu II 59 4 von einem deplara genannten Wurfeltuche (deplarakhyendkoptitanardsaoi) mit dem dis sobid befeckt se, spricht Fr fedrikt her offenbar an ein Tuch, wie es heute beim Caupur und Pacis Spielo gebraucht wind, vgl seine oben angeführte Erklarung von manddal in Mith VIII, 74 15 Es hegt aber nicht der geringste Grund vor, die Bentzung eines solchen Tuches sehon der

paßt auch der Vergleich in II, 56, 4 ausgezeichnet der Streitwagen ist der Wurfelplatz, von dem aus der Kampfer die Pfeile der Wurfel abschießt1) Auch bei dem Spiele zwischen Rukmin und Baladeva, wie es im Harivamsa geschildert wird werden die Wurfel offenbar einfach auf die Erde geworfen?). sonst ware es kaum verstandlich, weshalb Baladeva seinen Gegner auf fordert, die Wurfel 'auf diesem staubigen Platze' (dese 'smims tv adhipām sule) zu werfen (Har Visnup 61, 37)

#### Der Pattaka

Endlich sei hier noch der pattala angeführt, der in der Einleitung zur Pāsakakevalī erwahnt wird3) Da pattaka auch sonst Tafel oder Brett be deutet, so sehe ich nicht ein, weshalb Schröter sucipattale hier 'auf ein weißes Tuch' ubersetzt4) Die Auffassung als Wurfelbrett liegt jedenfalls am nachsten Dies ist die einzige Stelle in der Sanskrithteratur, wo ich die Verwendung eines dem phalaka der Jätakas analogen Wurfelbrettes mit einiger Sicherheit nachweisen kann, doch ist auch dieser Nachweis nur von sekundarer Bedeutung da es sich in der Pasakakevali ja nur um ein Wurfel orakel, nicht um das eigentliche Wurfelspiel handelt

# Das Aksavapana als Bedeutung angibt und der nicht mit adhidevana identisch sein kann

Allerdings gibt es noch einen Ausdruck, für den das PW 'Spielbrett'

dus Śatapathabr V, 3 1 10 und Kātyāyana, Śrautas XV 3, 30 belegte aksāvapana Das aksāvapana kann unmöglich in einer im Boden an gebrachten Vorrichtung bestanden haben, sondern muß ein bewegliches Instrument gewesen sein da es als die dalsina für den alsavapa den könig lichen Wurfelbewahrer, beim Rajasüya bestimmt wird. Der Samksiptasara gibt nun in der Tat die Erklarung dyūtakāle yatrāksah praksipyante tad aksarananam In anderen Kommentaren aber wird es als ein Behalter zur Aufbewahrung der Wurfel erklart, so bei Sayana alsaiapanam patram epischen Zeit zuzuschreiben. Wer die Schilderung der Herrichtung des Spielsgales un Vidingapanditaiataka verrieirint wird kaum bezweifeln daß die Norte unastirna sabha nichts weiter bedeuten als die Spielhalle ist (mit Teppichen zum Sitzen) be legt Zur Etymologie von asphura vgl Rv A, 34 9 wo es von den Wurfeln heißt uparı sphurantı

<sup>1)</sup> Fin drittes Wort, für das das kleinere PW im Anschluß an Nilakantha die Bedeutung Brett, Spielbrett aufstellt, ist phala in dem schwierigen Verse Mbh IV. 1, 25 In dem größeren PW wurde es als 'Auge auf einem Wurfel' erklart, aber weder die eine noch die andere Bedeutung paßt in den Zusammenhang. Wir werden auf den Vers spåter zuruckkommen

<sup>2)</sup> Im ubrigen ist hier, wie wir sehen werden nicht das einfache sondern das mit dem Brettspiel kombinierte Wurfelspiel gemeint

<sup>3)</sup> In BA, Schröter a a O S 17

A a O S MI Auch Weber spricht (Monatsber S 162, Ind Streifen, Bd I, S 279) von einem 'reinen Tuche', in der Übersetzung (S 286) aber von einer 'reinen Tafel'

alsä upyante eminn ity alsävapanam alsasthänätapanapätram und in zwei Randglossen, die Weber anfuhrt alsasthäpanapätram it Mädhavah und dyülaramanpätram alsävapanam Fur die Richtigkeit der zweiten Er klarung spricht vor allem die ausdruckliche Angabe der Tevte, daß das alsätapana mit einem Haarseil versehen war (väladämnä prabadäham), was wohl fur einen zum Tragen bestimmten Wurfel behalter paßt, für ein Spielbrett aber doch ganz unangebracht ware Dazu kommit, daß ävapana auch sonst nur die Bedeutung 'Gefaß, Behalter' hat Ich kann also in alsävärapana nur einen Wurfelbehalter erkennen, und ein solcher ist jedenfälls ein durchaus geeignetes Geschenk für einen alsävärapa'n.

#### Die Päénlau

Die Wurfel heißen in der Prosa des Vidhurapanditaiätaka (VI. 281-11 15 19 20 21, 282, 4 8 11) und des Andabhūtajataka (I, 290, 1) pāsaka Daneben steht die kurzere Form pasa (I. 293 12), die auch in G 3 des Spielliedes erscheint Im Sanskrit entsprechen pasaka und pasa langere Form wird von Amara (II, 10, 45) Mankha (967) und Hemacandra (Abhidhanacint 486) angefuhrt Belegt ist sie im Sthaviravalicarita VIII, 355 wo von Cānakya erzahlt wird daß er mit falschen pāśakas (kūtapāsakath) gespielt habe, und mehrfach in der Paśakakevali (Vv 49 102 125, und in den Einleitungen von BA und BB) Die kurzere Form findet sich ebenfalls ım Mankhakośa (886) ın der Pāśakakevalī (V 16 und ın der Ein leitung von BB ) in Nilakanthas Kommentar zu Mbh III, 59, 6, IV, 1, 25, 7, 1, 50, 24, V, 35, 44, VIII, 74, 15 usw und bei Kamalakara zu Narada AVII, 1 Hemacandra (Abhidhanacint 486, Anekarthas II, 543, Unadi ganay 564) kennt aber auch die Form prasaka, und diese wird in dem ersten Wurfelorakel des Bower MS (Z 2)2) tatsachlich verwendet Da sowohl pāšaka als auch prāšaka erst aus verhaltnismaßig spater Zeit belegt sind, so sind beide wahrscheinlich nur Sanskritisierungen eines volkssprachlichen pāsaka Welche von beiden die richtige ist wage ich nicht zu entscheiden Die Bezeichnung als 'Schlinge' oder 'Fessel erscheint wenig passend für den Wurfel, präsaka andererseits könnte von präs gebildet sein ahnlich wie unser Wurfel von werfen, doch spricht gegen diese Ableitung, daß the Wurzel as mit tra sowert ich weiß mentals in Verbindung mit einem Worte fur Wurfel gebraucht wird

Die pāśakas waren nach G 3 des Spielliedes und nach der Prosa erz.hlung des Vidhurapanditajātaka (VI, 281, 10) und des Andabhütajātaka (I, 290, 1) aus Gold gemacht Marchenkönige haben nur goldene und silberne Sachen, in Wirklichkeit wird man sich auch mit weniger kot

Unter årapana wird ubrigens im größeren PW fur alsårapana die Bedeutung Wurfelbecher' aufgestellt. Daß es diesen in Indien nicht gab wird nachher gezeigt werden.

<sup>1)</sup> Ind Ant Vol XXI p 135, Bower Manuscript edited by Hoernle, p 102

baren Stoffen begnugt haben Die beim Orakel verwendeten päśalas waren nach der Päsakakevali<sup>1</sup>) aus Elfenbein oder aus Svetärkaholz verfertigt, nach der tibetischen Version wurden sie bei Nacht aus den Wurzeln des Sändilyabaumes geschintten<sup>2</sup>)

Was thre Form betrifft, so meint Schröter3), sie waren wohl vierseitig (d h pyramidenförmig) gewesen, wobei die nach unten fallende Seite die entscheidende gewesen sein musse4) Diese Vorstellung ist ganz falsch Eine Kenntnis des modernen pāśaka wurde Schröter vor diesem Irrtum bewahrt haben Der nāśaka, wie er noch heute beim Caupur gebraucht wird, ist ein rechtwinkliges vierseitiges Prisma, ungefahr 7 cm lang und I cm hoch und breit5) Nur die vier Langseiten sind mit Augen versehen. die beiden Schmalseiten, die bei der ganzen Form des Wurfels überhaupt nie oder doch nur durch einen Zufall oben oder unten liegen können, sind unbezeichnet Dieselbe Form hatte der pasala sicherlich schon in alter Zeit Er wird in der Pāsakakevalī\*) caturasra, in G 3 des Spielliedes catu ramsa, vierkantig, genannt, was darauf schließen laßt, daß die Kanten an den Schmalseiten abgerundet waren, um ein Liegenbleiben des Wurfels auf diesen völlig unmöglich zu machen Auch das Maß des Wurfels wird in beiden Texten angegeben. Nach der Gatha hatte er eine Lange von 8 angula, nach der Pāśakakevalī scheint er 1 angula oder 1 angula und 1 yara breit und daumenlang gewesen zu sein, doch sind die dort gebrauchten Ausdrucke night ganz klar?)

In betreff der Augenzahl des einzelnen pāśaka laßt sich mit Sicherheit behaupten, daß die vier numerierten Seiten die Zahlen von 1 bis 4 trugen Bei den zahlreichen Wurfen, die in den verschiedenen Wurfelorakeln an gefuhrt werden, handelt es sich immer nur um diese Zahlen, die Tatsache wird außerdem ausdrucklich bezeugt durch Nilakantha, der zu Mbh IV, 50,23 bemerkt kramenakadritricaturankānktaik pradesar ankacatustajarān pāšo bhavati. Die modernen beim Caupur gebrauchten Wurfel sind in dieser Hinsicht verschieden, die mir vorliegenden sind der Reibe nach mit.

<sup>1)</sup> Linleitung in BB évetärkagajadantam vå

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Monatsberichte der Kgl. Preuß Akad der Wissenschaften zu Berlin 1859, S 160, Ind Streifen, Bd. I, S 276 Das Kauskiasäutra VIII, 15 zuhlt Acgle marmelos, den Bilva oder Såndilyabaum, unter den zu res faustae gebrauchten Holzarten auf

A a O S XIII

b) Diess Anschauung teilte auch Weber (Monatsber 5 102), der aber spater durch Wilsons richtige Definition von pdsela a diec, particularly the long sort used in playing Chaupai' veranlaüt, der Wahrheit schon naher kam, siehe Ind Streifen, Bd I, S 278, Note 3

<sup>4)</sup> Ich urteile nach Fxemplaren, die ich der Gute des Herrn Dr A Freiherrn von Staël Holstein verdanke

<sup>\*)</sup> In der Linleitung in BB, Schröter a a O S 18

Schröter liest angulam edyarddhilam || angușiam mănavulirnam, was ich zu angulam ed yard lhilam || angușiamănavulirnam verbess ri môchte

1, 2, 6, 5 Augen bezeichnet, wahrend die bei Hyde, Historia Nerdiludii, S 681), abgebildeten 1, 3, 4, 6 Augen zeigen?)

#### Die Vibhitakafrüchte

Fur die alteste vedische Zeit laßt sich der Gebrauch der pasakas nicht nachweisen Nach den Liedern des Rg und Atharvaveda verwendete man vielmehr beim Wurfeln den ribhidaka, die Nuß des Vibhidaka oder Vibhi takabaumes (Rv VII, 86, 6, X, 34, 1, Av Paipp XX, 4, 6 nach Roth)3) Die Wurfel heißen daher die braunen (babhru, Rv. X. 34, 5, Av. VII. 114, 7). am windigen Orte geborenen (pravateja, Rv X, 34, 1) In der Ritualliteratur werden die beim Agnyadheya, Rajasuya und bei Zauberzeremonien ge brauchten Wurfel in den Texten selbst niegends als Vibhitakafruchte charakterisiert, die Kommentatoren erklaren aber mehrfach den dort vor kommenden Ausdruck al sa in diesem Sinne, so Agnisyamin zu Latvayana. Srautas IV, 10, 22, Rudradatta zu Apastamba, Srautas V, 19, 2, Matrdatta zu Hiranyakeśin, Grhyas II, 7, 2, Dārila zu Kauśikas XVII 17, XLI 13 Zum Teil aber handelt es sich dabei um Imitationen von Fruchten wenigstens gibt Sayana zu Taittirīyas I, 8, 16, 2 (Bibl Ind Vol II, S 168) und Śata pathabr V. 4, 4, 6 an, daß beim Raissava einige goldene Vibhitakafruchte als Wurfel benutzten\*) Ob mit den raibhitaka Wurfeln, die Apastamba. Dharmas II, 25, 12 bei der Beschreibung der Einrichtung einer Spielhalle erwahnt, die Fruchte gemeint sind ist nicht ganz sicher, da Haradatta egibhital an durch eibhital avrl sasua eil arabhutan erkl irt, also vielleicht Wurfel, die aus Vibhitakaholz gemacht sind, darunter versteht

Aus der epischen und klassischen Lateratur ist mir ein direktes Zeugnls für den Gebrauch der Vibhitakanusse beim Wurfeln nicht bekannt, es lessen sich dafür aber Namen des Baumes vie alsa und kali (Amara II, 4, 58, Haläyudha II, 463, Mankha 968, Hemacandra, Abhudhänacint 1145, Anekarthas II, 466, 543) und die Sage anführen, nach der Kah aus Nalas körper in den Vibhitakabaum führ, der seitdem verflücht ist (Mbh III, 72, 38, 41)

Was die Form betrifft, in der man die Vibblitäkafruchte benutzte, so mag hier zunachst die Ansicht eines modernen Pandit angeführt werden, von der uns Roth unterrichtet<sup>3</sup>) Dieser Pandit richtete die Nusse zum Spiele her indem er ihnen zwei Seiten machte, auf die eine sehrieb er pä,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Darnach auch bei A van der Linde Geschichte und Literatur des Schach spiels Bd I S 80

<sup>1)</sup> Is mag hier auch noch erwähnt werden daß nach der tibetischen Version der Pääsäkakovali die vier Seiten des Wurfels mit Buchstaben nämlich a get, na, da bezeichnet waren siehe Weber Vonateber S 160, Ind Streifen Bd I, S 276

<sup>\*)</sup> Vgl Roth, ZDVG II, 123, und besonders Gurupujakaumudi S 1ff

4) Auch Apastamba Srautas VIII 19 1 5 spricht von goldenen Wurfeln

<sup>4)</sup> Auch Apastamba Stautas VIII 10 1 5 spirited von got kilen William (sauturnān alṣān)

<sup>1)</sup> Gurupujākaumudi, S 3

d 1 Pändava auf die andere Lau d 1 Kaurava Die so zurechtgemachten Nusse wurden nach dem Pandit als Kreisel benutzt man faßte die einzelne Nuß an ihrem unteren stielartigen Fortsatz, zwirbelte sie mit drei Fingern und ließ sie tanzen Die Seite, die nach oben fiel, entschied Diese ganze Erklarung ist, wie sehon schon Roth bemerkt hat, durchaus unwahrschein lich und mit dem was uns sonst über das Spiel berichtet wird, völlig un vereinbar Sie ist daher nichts weiter als ein Einfall dem irgendwelcher Wert nicht beizumessen ist

Da die Nusse funf Seitenflachen haben, so nahm Zimmer an daß die einzelnen Seiten der Reihe nach mit 1 2 3, 4, 5 Augen versehen waren¹) Meines Erachtens ist das aber deshalb unmöglich weil bei einem derartigen Wurfel keine Seite als die obenliegende und damit entscheidende betrachtet werden kann. Die Form der Nusse schließt somit schon von vornherein jegliche Unterscheidung der einzelnen Seitenflachen aus und in der Tat ist eine solche bei der Art des Spieles die Baudhayana und Äpastamba für das Agnyadheya und Rajasūya vorschreiben auch gar nicht vonnoten, zu diesem Spiele können die Nusse wie wir sehen werden ohne weiteres in ihrer naturlichen Gestalt verwendet werden. Das gleiche durfen wir aber auch für das gewöhnliche Spiel annehmen da sich zeigen wird daß sich dieses weingstens prinzipiell nicht von dem rituellen Spiele unterschied

#### Die Kaurimuscheln

Eine dritte Art von Wurfeln waren die Kaurimuscheln sik kaparda und kapardaka Allerdings vermag ich das Spiel mit Kauris mit Sicherheit erst aus verhaltnismaßig sehr spater Zeit nachzuweisen Nach Yajñikadevas Paddhati zu Katyayana Śrautas IV 9 21 gebrauchte man Kauris zu dem Wurfelspiel beim Agnyādheya Mahidhara zu Vajassneyis X 28 und Sayana zu Tauttiriyas 1 8 16 2 (Bibl Ind Vol II p 168) und Śatapathabr V 4 4 6 geben an daß bei der Übergabe der funf Wurfel an den König beim Rajasuya aus Gold verfertigte Kauris die Rolle der Wurfel vertreten Auch Rv I 41 9 soll nach Sayana von einem Spiele mit Kauris die Rede sein In dem letzten Falle hat Sayana nach dem, was wir sonst über das vedische Wurfelspiel wissen sicherlich Unrecht, aber auch die übrigen An gaben der Kommentatoren sind naturlich nur für ihre eigene Zeit, nicht für die Zeit der von ihnen erklarten Texte beweisend Heutzutage werden Kaurimuscheln als Wurfel beim Pacisi Spiele verwendet

Es ist klar daß das Spiel mit solchen Muscheln viel einfacher gewesen sein muß als das mit wirklichen Wurfeln wie den pääalas Jede Markierung der Seiten durch Zahlen ist ausgeschlossen, und es kann sich nur darum gehandelt haben ob die Muscheln mit der gewolbten Seite nach oben oder nach unten fielen Das wird denn auch von Mahudhara ausdrucklich fest gestellt, nach ihm siegt der Spieler, wenn alle Kauris entweder nach oben

<sup>1)</sup> Altınd Leben S 284

oder nach unten fallen yadā pañcapy al vā elarūpāh patanty uttānā avūñco vā tadā dertlur jayah Disselbe besagt der von Sāyana zu Satapathabr V, 4, 4, 6 zitierte Vers

# pañcasu tv ekarû pâsu jaya eva bhavisyati

Und damit stimmt auch die Beschreibung überein, die Yājūikadeva von dem Vorgang gibt 'Darauf breiten die Opferpriester, der Brahman und die anderen, nördlich vom rihära ein Sterfell aus, setzen darauf ein Messinggefrüß mit der Öffnung nach unten, nehmen funf Kaurimuscheln in die Hand, und, nachdem sie gesprochen haben "Durch Gleich (samena) siege ich, durch Ungleich (tramena) wirst du besiegt", wurfeln sei vermal auf dem Messinggefaß" Die Ausdrucke sama und rrama sind also nicht wie Hille brandt, Ritualliteratur, S 108, will, als gerade und ungerade zu ver stehen, sondern samena bezeichnet den Fall, daß alle funf Muscheln in glieicher Weise mit der Wölbung nach oben bzw. nach unten fallen risamena das Gegenteil

#### Die Salākās und Bradhnas

Wenn auch vielleicht nicht direkt als Wurfel zu bezeichnen, so doch nach Form und Gebrauch diesem sehr ahnlich war die salatā, das Spanchen Pāmini erwihnt die salātās in II, 1, 10 zusammen mit den Wurfeln, und die Kasika benierkt zu der Stelle, daß man beide zu einem Spiele namens Pañeikā benutze. In der Naradasmiti (AVII, 1) und in Säyanas Kommentar zu Av IV, 3, 8, 1, VII, 52, 5 werden die salātāts ebenfalls neben den Wurfeln genannt, und nach Yājūikadevas Paddhati zu Kātvāyana, Śrautrs IV, 9, 21 wurden sie zum Spiele beim Agnvādheya benutzt, wenn Kaurimuscheln nicht zu erlangen waren

Auch dem Epos ist das Spanchenspiel behannt. Wibh V, 35, 44 wird unter den sieben Leuten, die nicht als Zeugen auftreten durfen nuch der solläkadhärta aufgezahlt. Das Wort ist gebildet wie das bei Amara II, 10, 44, Hemacandra, Abhidhämac 485 überlieferte al sadhärta das im Pali ab akhlädhutta belegt ist (Jät I, 379, 23), und bedeutet nicht, wie das Peters burger Wörterbuch vermutet, 'Vogelsteller', sondern, wie Niakantha erklart, 'einen der mit einer sollälä oder einem pääs oder ahnlichen Dingen Wahrsvagerei usw betreibend andere Leute betrugt' (sälängä pasädinä vi sollwindikum ukträ yo 'nyan valicayatı). Wir erschen aus dieser Erkl trungzu gleich, daß man die säläkäs genau wie die pääsäds zu Gracklerwecken benutzte

The Aussehen ergibt sich aus dem Namen, es waren Spanchen, deren obere und untere Seiten irgendwie verschieden bezeichnet waren. Dazu stimmt, daß nach der Kädikä beim saläkü Spiele genau wie beim Spiele mit Kaurimuscheln derjenige siegte, dessen Spinchen alle eine und dieselbe Fliehe entweder nach oben oder nach unten kehrten.

Ganz àhnlich wie die śalakās waren offenbar die bradhnas, die in der Nāradasmrti XVII, 1 zwiechen al so und śalākā aufgezāhlt werden Kamilākara erklart das Wort als 'Lederstreilen' (armapathkā).

#### Aksa

Alle die verschiedenen Wurfelarten, mit Ausnahme der śalākās und bradhnas, können durch den Ausdruck alsa, p allha, bezeichnet werden, der in der gesamten indischen Literatur von den altesten Zeiten bis auf den heutigen Tag haufig vorkommt. Diese Allgemeinheit des Ausdruckes bringt eine gewisse Unsicherheit mit sich. Außer in solchen Fallen, wo der alsa naher charakterisiert wird oder wo das Wort in demselben Texte mit einem der spezielleren Ausdrucke wechselt, wie zum Beispiel [in den Gäthäs des Vidhurapanditajātaka, wo es neben pāša erscheint, oder]\* in Rv. X, 34, wo es neben vidhāda steht, ist es von vornherein oft schwer, zu sagen, was wir uns darunter vorzustellen haben. Wir sind hier zum Teil auf die Kommentatoren angewiesen, zum Teil können wir auch aus den Angaben über das Spiel selbst Ruckschlusse auf das gebrauchte Material machen, da, wie wir sehen werden, das Prinzip des Spieles ganz verschieden war, je nachdem mit Vibhitakanussen oder pāšalas oder Kaurimuscheln gespielt wurde.

Es sind im wesentlichen drei Kategorien von Tevten, für die eine Feststellung des Begriffes aksa von Wichtigkeit ist, die vedischen Lieder, die
Ritualliteratur und das Mahäbhärata In den Liedern des Rg und Atharva
veda werden wir unter aksas nach dem oben Gesagten sicherlich überall
Vibhitakanusse zu verstehen haben Auch in der Ritualliteratur scheint
mir aksa stets die Vibhitakanuß oder eine Imitation derselben in Gold zu
bezeichnen Wie wir sahen, behaupten die Kommentatoren an einigen
Stellen allerdings daß man auch, sei es naturliche, sei es in Gold nach
gebildete Kaurimuscheln beim rituellen Spiele gebrauchte, aus den Texten
selbst laßt sich das aber nicht erweisen Alles was wir hier über die Methode
des Spieles erfahren, paßt nur auf das Nussespiel und ist mit der Methode
des Kaurispieles, wenigstens in der Form, die wir oben kennengelernt haben,
unvereinbar Die Behauptungen der Kommentatoren sind also wie schon
gesagt, höchstens fur den Brauch ihrer eigenen Zeit beweisend

Was das Wort alsa ım Mahābhārata betrifft, so wird es von Nilakantha stets durch pāša erklart<sup>2</sup>) Die Schilderung des Spieles zwischen Sakuni und Yudhisthira im Sabhāparvan, zwischen Nala und Puskara im Āranya parvan weist aber deutlich darauf hin, daß hier das alte vedische Spiel mit Vibhitakanussen gemeint ist<sup>2</sup>), das Nilakantha vermutlich gar nicht mehr kannte An anderen Stellen scheint aber in der Tat unter alsa der pāšaka verstanden werden zu mussen In Mbh IV, 7, 1 ist von alsas aus Katzenauge und aus Gold<sup>3</sup>), in IV, 1, 25 von solchen aus Katzenauge aus Gold

<sup>1)</sup> Siehe die S 120 gegebenen Belege

<sup>2)</sup> Den Beweis dafur hoffe ich im Folgenden zu hefern

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> vendäryarüpan pratımucya käñcanán alşên sa kalşe parıgriya 108082 | Nilakantha, der hier offenbar an das Caupur oder an das Wurfelschach denkt, will allerdings zu andäryarupan und köneman sezin erganzen und akşan fur sich nehmen

und aus Elfenbein, von schwarzen und roten alsas die Rede<sup>1</sup>), und wenn nan auch Vibhitakanusse und Kaurimuscheln in Gold nachahmte, so sind doch Nachahmungen in Steinen und Elfenbein oder gar in verschiedenen Farben sehr unwahrscheinlich und jedenfalls nirgends bezeugt. In Mbh IV, 68 wird ferner erzahlt, wie König Viräta sich mit Yudhisthira wahrend des Wurfelspieles erzurnt und voller Wut seinem Gegner mit einem Wurfel ins Gesicht schlagt, so daß ihm die Nase blütet (V 46)

tatah prakupito rājā tam aksenāhanad bhršam | mukhe Yudhisthiram kopān naivam ity eva bhartsayan ||

Auch hier kann mit dem al sa unmöglich die haselnußgroße Vibhitakafrucht gemeint sein, mit der man einen Schlag überhaupt nicht führen kann. Der Dichter kann hier nur an einen pääska gedacht haben, der allerdings lang und schwer genug ist, um zum Schlagen zu dienen.

Nun ist es gewiß kein Zufall daß alle diese Stellen wo wir alsa im Sinne von pääaka nehmen musen, gerade im Virataparvan vorkommen d h in dem Parvan, in dem auch sonst zum Teil andere und offenbar spatere Sitten und Gebrauche zutage treten als in den übrigen Teilen des Epos\*) Ich sehe daher keine Schwierigkeit in der Annahme, daß alsa im vierten Buche des Mahlbharata eine andere Bedeutung zukommt als in den übrigen Buchern und daher hier auch ein anderes Spiel gemeint ist ials in ienen\*)

valduryarüpün, kañcandıné ca édrin j ıdam ésetaraktektrışün édriphalakasya copala keanam | akşün pülümé ca Mir erscheint diese Konstruktion unmöglich wenn ich auch die Benehung auf ein mit dem Brettspiel kombiniertes Wurfelspiel für richtig halte

 vaiduryān kāñcanan dāntān phalair jyotirasaih saha | krenākṣāl lohitākṣāmś ça nirvartsyāmi manoramān ||

Der zweite pade ist mur unklar Nilakanhle faßt her dändin als därin und bezieht darauf vandungen, lähiomän und jogitraszih, das rot und weiß bedeuten soll Autkraußkan und höhuld; her ichtet er durch därät. P dahn unsschreibt er durch kärashå panathänn loghängulänn käphädmangän phalalän tah, wobe er aber an Bertaus Holz usw. mit 1 eldern verschen zum Aufstellen der Steme denkt, necht an 'hollowed vessels for ratting the diee, we Hopkans Position of the Ruling Caste in Ancent India JAOS Vol VIII, p 123, ment Pra hat her alse dasselbe Spiel wie in IV, 1 im Auge Auch Harivamsa II 61, 37 werden schwarze und rote alges erwahnt.

- 7) Der Grund ist währscheinlich der daß für den Inhalt des vierten Buches abgesehen von didaktischen Stellen keine alten Quellen vorlagen, durch die sich der greiche Dichter gebunden fühlte während er sich in den anderen erzählenden Buchern an älters Schilderungen anschlöß
- 3) Genaueres heruber spater. Daß auch der moderme Inder sech unter dem ales im Vinkpapra na einen gleides vorstellt zegt das in der Bombayer Ausgebab diesem Parvan vorgeheftete Bild auf dem 3 nichteten zu zwei geköltes in der Hand dar gestellt ist. Fur unsere Frage bewest das fruiche mehts da man sich heituttatage wohl chenae wie schon zu Nikklangfass Zeit das Wurfelepiel überzill im Mahäbhärate alst das gelöch Surd denkt.

## Die Zahl der Würfel

Über die genaue Zahl der Wurfel, die beim Spiele gebraucht wurden, geben uns die Jätaka-Stellen keine Auskunft. Der standig wiederkehrende Ausdruck päsake oder päse khipati (Jät I, 290, 1; 293, 12; VI, 281, 19 u. o.) und die ganze Schilderung des Spieles im Vidhurapanditajätaka uberhaupt zeigen nur deutlich, daß bei dem Spiele mit päsakas jeder Spieler mehrere Wurfel zugleich warf.

In der Einleitung zu dem ersten Wurfelorakel des Bower Manuscripts ist von pååalas im Plural die Rede'), und da die nachher aufgefuhrten einzelnen Wurfe jedesmal aus drei Zahlen bestehen, so durfen wir mit Sicherheit annehmen, daß man drei pååalas verwendete. Da es aber hier bei den Wurfen auch auf die Reihenfolge der Zahlen ankam, — es werden z. B. due Wurfe 421, 214, 142, 241, 412 voneinander unterschieden — so mußten naturlich auch die einzelnen påŝalas noch irgendein Abzeichen haben, damit man sie als ersten oder zweiten oder dritten erkennen konnte. Darauf bezieht sich nun offenbar die Angabe (Blatt Iè, Z. 3), daß sie mit einem Topfe, einem Diskus und einem Elefanten versehen waren (kumbha-lärimälangayuktä patantu)<sup>2</sup>) Der durch das Bild eines Topfes gekennzeichnete pääala galt also immer als der erste, der mit dem Diskus war der zweite, der mit dem Elefanten der dritte Fur die Wahl dieser Zeichen war sicherlich maßgebend, daß alle drei gluckbringende Symbole sind<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Blatt Ib, Z 2f prāsakā patantu, Z 4 samakṣā patantu.

<sup>7)</sup> Diese Erklarung von kumbhakärındtangel nat Hoernle, İnd. Ant Bd. XXI, S 132 gegeben In senner Ausgabe des Bower MS, S 197, hat er ses fallen lassen Her ubersetzt er die fragliebe Stello \*Let them fall as befits the skill of Kumbhakäri, the Mätanga woman' und ment, es läge hier vielleicht eine Anspielung auf eine in einer buddhaussehen Legende erwähnte Candila Frau Kumbhakäri vor Aber abgesehen davon, daß die Worte doch wohl kaum jene Übersetzung zulassen, scheint nur eine solehe Anspielung deshalb ganz unwahrischennlich, weil in dem Texte sonst nurgends Bestehungen zum Buddhismus zutage treten, das Schriftschen verrat im Gegenteil durch den namaskära an Nandrudreśvara, die Äcüryas, favara, Mänibhadra, alle Yakasa, alle Devas, Sivas, Saythi, Prajipati, Rudra, Vasfavana und die Marutas (Blatt 11, Z 1—2), durch die Erwahnung von Siva, Närlyana, Viyau, Janafatdan (Blatt 17, Z 4—5) und durch die Vorschrift, seine Habe an die Brahmanen zu verschenken (Blatt III, Z 4), daß es einen orthodoxen Hindu zum Verfasser hat

<sup>\*)</sup> Ganz anders denkt sich Hoernle die Sache. Er nummt in (Ind Ant Bd XXI, S 132), daß die Wurfel auf eine Tafel geworfen wurden, die in zwolf Feider geteilt war, je drei dieser Feider weren der Riehe nach mit den Ziffern 1, 2, 3, 4 bezeichnet gewesen. Aber für das Vorhandensein einer solchen Tafel haben wir nicht den ge ringsten Anhaltspunkt, das Wort 1916 (Blatt 1; Z. 4), das Hoernle mit 'dagram' übersetzte, gibt er selbst spater in seiner Ausgabe (S 197) durch 'process of dirination' wieder. Die Gestalt der pädakze sehemt mit den Gebrauch eines Dingrannes sogar auszuschließen. Hatte man diese stabahnlichen Wurfel auf eine dergrange sogar auszuschließen Hatte man diese stabahnlichen Wurfel auf ein der der der hatte zweifelhaft bleiben mussen, welche Zahl gemint sei. Durch diese Franze erledigt auch meiner Ansicht nach auch das, was Schröter a a. O. S. XV, über der

Auch in der Päsakakevali werden fur jeden Wurf drei Zahlen angegeben, und es wird dabei ein Unterschied in der Reihenfolge der Zahlen gemacht, aber hier wird in der Einleitung nur von einem päšala gesprochen!) Es wurde also bei dem Orakel der Päšakakevali ein päšala dreimal hintereinander geworfen, wie das in BB auch ausdrucklich resart wird

trıraram prarihayed devim mantrenanena mantravit | trıraram dharayet pasam pascad deiş hi nirdiset?) ||

Der Gebrauch von einem oder drei Wurfeln beim Wahrsagen beweist naturlich nichts für das eigentliche Wurfelspiel Ebensowenig kommt aber für dieses Yajūkadevas schon oben S 123 angeführte Angabe in Betracht, wonach man beim Agnyādheya mit funt Kaurimuscheln oder, falls diese nicht zu haben waren, mit funt Spanchen vermal hintereinander wurfelte Yajūkadeva hat hier sicherlich das in der Kāśikā zu Pān Il. 1, 10 be schriebene Paŭcikāspiel im Auge, wenn auch in der Kāśikā selbst die Kaurimuscheln nicht direkt erwahnt sind, sondern nur funf al vas oder ścilākā als Spielmaternal genannt werden? Es wire aber naturich ganz falsch, aus diesem Muschel oder Spanchenspiel, das schon dadurch, daß es einen besonderen Namen führt als eine Abart des Spieles charakterisiert wird, auf das eirentliche Wurfelspiel zu schließen

Eine Funtzahl von Wurfeln wird ferner in den Ritualtexten vielfach in einer Zeremonie des Rājasūya erwahnt Tattirījabr I, 7, 10 5, Āpri stamba, Śrautas XVIII, 19,5, Śatapathabr V, 4 4,6, Kātjājana, Śrautas XVI, 7,5 Auf diese Stelle hat Weber großes Gewicht gelegt 9, ich glaube aber spater zeigen zu können daß die dort genannten funf Wurfel über haupt nicht zum Spiele benutzt wurden 9

Im ubrigen ist in den Beschreibungen des Spieles in den Ritualtexten immer von sehr hohen Wurfelzahlen die Rede. Beim Agnyādheya brauchte man nach Baudhāyana Śrautas II, 8, 49 Wurfel nach Āpastamba, Śrautas V, 19, 4 empfing der Opferherr dabei 100 Würfel \* Beim Rājasāya wurden nach Āpastamba, Śrautas XVIII, 19, 1 zun ichst über 100 oder über 1000 Wurfel auf das adhiderana geschuttet, nach XVIII, 10 5 werden dann den Gerenspielern des Königs 400 Wurfel wegeschüttet \*

<sup>1)</sup> In BB muhürte hubhareläydm pähakam kärayre chulham, om namah pähen dracüdämane käryam satyam vada satyam vada satha pähakam thure välayet.

<sup>4)</sup> Über die Königeweihe, den Rajasûya 5 71f

b) Ich will noch bemerken, daß das Verkemmen von aler zur Berochnung der Zaliß nichte für den Gebrusch von funf Wurfeln bewert. De handelt secht in diesem Fälle gar nicht um das Wort alse. Wurfel, wie die Petersburger Wortrinscher an geben sendern aler ist hier das Synonym von undrig. Sinnesugan. Fraul int mag such werden, dit sich halbbarantakgara CNM, 104 em byelt i dem Six agrenüber alstreiden beroeilnet, es geschaft das aller um des Wortspieles willen und kann daher für unwer Frag kaum etwas beweisen.

So merkwurdig diese Angaben auf den ersten Blick erscheinen mogen. so stimmen sie doch durchaus zu den Andeutungen, die uns im Epos und ım Reveda uber die Zahl der Wurfel gemacht werden

Im Mahabharata wird allerdings eine genaue Zahl der Wurfel, soviel ich weiß, nicht genannt, es wird aber stets von 'Wurfeln', die der Spieler wirft, gesprochen, und in Mbh III, 34, 4 heißt es, daß Sakuni bei dem Spiele mit Yudhisthira 'Haufen von Wurfeln' geworfen habe

mahāmāyah Šalunih pāriatīyah sabhāmadhye mavapann aksapūgān | amāyınam māyayā pratyajaisīt tato 'pasyam irjinam Bhīmasena || Der Ausdruck aksapaga weist deutlich auf den Gebrauch einer großen Anzahl von Wurfeln hin

Die Angaben des Rgyeda sind bestimmter. Nicht nur wird hier in Rv X, 34, 12 von einem 'großen Haufen' gesprochen (yó vah senānir mahato ganásya), in Ry X, 34 8 wird auch eine bestimmte Zahl genannt tripañ cūšah krilgti ardig esām Das Wort irapancāšah hat mannigfache Erklarungen gefunden Ludwig ubersetzt es fragend mit 'dreimal funf' Ihm folgt Weber1), der tripañcasah in tripañcasah verandern möchte. Auch nach Zimmer2) bedeutet tripañcāśah 'zu je dreimal funf oder 'zu je funfzehn' und ist entweder ein Adverb oder ein Adjektiv mit dem Taddhitasuffixe sa Alle diese Erklarungen erscheinen mir unannehmbar, sie sind auch nur dem Wunsche entsprungen die unverstandlich erscheinende hohe Zahl her abzumindern Roth und Graßmann übersetzen in Übereinstimmung mit Sayana 'aus 53 bestehend' Gegen diese Deutung laßt sich von rein sprach lichem Standpunkte aus nichts einwenden, andere Erwagungen führen aber doch dazu, in tripañcasa eine Bildung wie vedisch trisapta, trinavá, klassisch tridasa dvidasa zu sehen und es dementsprechend als 3mal 50° zu fassen. Das Wort erscheint namlich noch einmal in Av XIX 34, 23)

yá grtsyas4) tripañcāśih śatam krtyākrtaś ca yé sarvān unaktu téjaso 'rasam jangidas karat ||

Hier empfiehlt schon die Zusammenstellung von tripancasa mit satu das

Wort als 150 zu fassen und zu übersetzen 'Die hundert und funfzig grteie (Heven \*)5) und die hundert Zauberer, sie alle möge der jangida von ihrer Kraft trennen und saftlos machen' Eine weitere Stutze erhalt diese Auffassung durch Rv. I. 133, 3, 4

avāsām Maghavañ jahi šardho yātumatīnām udsam tisráh pañcasato bhirlangair apdrapah ||

<sup>1)</sup> Über den Rajasuya, S 72 3) Altınd Leben, S 284 3) Diese Stell hat schon Geldner, K7 XXVII, 217f , zur Frklarung von tr.

policiel in R. A. 34, 8 herangezogen Fr faßt aber das Wort in beiden Fallen als 53 auf und meint, die se Zahl sei zum Ausdruck einer unbestimmten Vielle it gebraucht 1) Dies ist die Lesung, die Savana vor sich hatte und die durch die unten an

geführte Stelle aus dem Rgveda gestutzt wird Bloomfield, SBF Vol XLII, p 671, vergleicht die in Vajasaneyis XVI, 25

erwähnten grisch 6102 Ihlern, bleine Schriften

Die hier genannten yālumatis sind offenbir mit den grisis des Atharvaveda identisch, und hier erklart auch Sāyana tisrah pañcasatah durch trigunita pañcāsatsamkhyām sārāhasatam Es ist also zu übersetzen 'Schlag nieder, o Maghavan, die Schar dieser Hexen , von denen du hundertundfunfzig durch deine Angriffe niederwarfest'

Ebenso möchte ich nun auch in Ri X, 34, 8 übersetzen 'Zu hundertundfunfzig spielt libre Schar'\* Ob man daraus den Schluß ziehen darf, daß
in rgwodischer Zeit genau 150 Wurfel zum Spiele benutzt wurden, ist freilich micht ganz sicher, 'hundertundfunfzig' könnte hier vielleicht einfach
zum Ausdruck einer großen unbestimmten Venge dienen wie das sicherlich
in Ai XIX, 34, 2 und Riv I, 133, 4 der Fall ist Wie dem aber auch sein
mag, die Stelle beweist jedenfalls, daß zu dem Spiele der fry edischen Zeit
genau so wie zu dem Spiele, das die Ritualtexte und der Verfasser des
Vanaparvan im Auge haben, also, mit anderen Worten, zu dem Spiele mit
Vibhitakanussen eine große Anzahl von Wurfeln nötig war

Diesem Ergebnisse scheint Rv I, 41, 9 zu widersprechen, wo nach den einheimischen Erklaren von vier Wurfeln, die der Spieler in der Hand halt, die Rede ist Ich glaube spiter zeigen zu können, daß eine Erklarung zwar durchaus richtig ist daß aber daraus nicht auf ein Spiel mit vier Wurfeln zu schließen ist, wie das zum Beispiel Zimmer, Altind Leben, S 283 getan hat

#### Glaha

Wurfelplatz oder Wurfelbrett und Wurfel waren die einzigen Requine dies Spielers Die Wurfel wurden, wie die Schilderung des Vidhura panditajätaka deutlich zeigt mit der Hand, micht wie bei uns mit einem Becher geworfen Das gleiche Verfahren galt sicherlich schon in vedischer Zeit. aus Av VII 62. 8

krtám me daksine háste jayó me savya dhitah

dürfen wir wohl schließen daß man beliebig mit der rechten wie mit der Inken Hand wurfelte Auch beutzutage wird, souel ich weiß, me ein Wurfelbecher benutzt Es kann daher auch in der schon oben angeführten Stelle aus dem Mahäbh irata (II, 56, 3)

glahan dhanümen me riddhi sarān alkamé ca Bhārata |
glaha unmögliedi den Warfelbeeher bedeuten vene im Petersburger Warfer
buch vermutet wird! y glaha, von der Wurzel glah, die, wie schon die indi
schen Grammatiker greehen haben imit grah identisch ist (Pan III, 3, 70!)?
bezeichnet vielmehr zunächst den Griff, die Wurfel den man zum Wurfe
bereit in der Hand gepackt halt, den Wurf in konkreten Sinne \* Diese

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Aus demselben Grunde kann ich auch für akstrepana und pl alaka nicht die Bedeutung Wurfelbecher anerkennen siehe S 120 Anm 1 S 126 Anm 1

Pischel, Ved Stud I 83 hat das alkrdings in 7weif I gezogen aber Rv \, 34, 4 yazydyrihad rédane rily digah scheint in r doch nicht ausreichend um eine Ableitune yon \*oradh zu rechtfertigen.

Bedeutung liegt hier noch vor, die glahas, die in der Faust zusammen gehaltenen Wurfel, gleichen dem Bogen, die einzelnen Wurfel, die beim Werfen daraus hervorgehen, den Pfeilen 1) Daher können Mbh VIII. 74, 15 die glahas selbst mit Pfeilen verglichen werden

advāsau Saubalah Krsna glahān jānātu iai sarān durodaram ca Gandivam mandalam ca ratham prati

'Heute, o Krsna, soll jener Sohn des Subala erkennen, daß die Pfeile die Wurfe sind, das Gandiva der Spieler<sup>2</sup>) und der Wagen der Spielkreis<sup>\*</sup>

In Mbh II, 76, 23 24 macht Sakum den Vorschlag, um die Verbannung zu spielen

anena ıvarasāvena divvāma vurusarsabhāh samutlsepena carlena ranavāsāya Bhārata

'Mit diesem Übereinkommen wollen wir spielen, ihr Helden und mit einem Wurfe3)\* um das Leben ım Walde, o Bhārata'

Dann fahrt der Erzahler fort

pratijagrāha tam Pārtho glaham jagrāha Saubalah ntam ity era Sakunir Yudhisthiram abhasata ||

'Der Sohn der Prthä nahm den4) an, den Wurf ergriff der Sohn des Subala Gewonnen's sagte Sakum zu Yudhisthira'

Daß glaha hier wirklich die zum Wurfe bereitgehaltenen Wurfel sind. zeigt der genau entsprechende Vers II, 60 9 wo aksan für glaham steht

tato ramāha Šakunis tān aksān aksatatīvavit | ntam ity eva Sakunir Yudhisthiram abhasata ||

Diese Bedeutung 'Wurf' ist im Mahabharata weiter verbreitet, als es nach dem Petersburger Wörterbuch der Fall zu sein scheint, wo sie nur für II, 65 39 glaham dıvyāmı cārvangyā Draupadyā, II, 71, 5 ımām sabhā-

madhye yo vyaderid glahesu, und V, 48 91 mithyaglahe nirnita vai nrsamsaih. anerkannt wird In Mbh II, 59, 8

al saglahah so 'bhibhaict param nas tenawa doso bhavatiha Pārtha ! soll alaha 'Wurfeler' bedeuten, es ist aber zu ubersetzen 'Der Wurf's) ist es, der unsern Gegner besiegt, durch ihn nur entsteht hier ein Ubel o Sohn der Prthā'

Fur eine Reihe von Stellen außer der schon besprochenen II. 76, 24 wird 'Einsatz' als Bedeutung von glaha aufgestellt, wahrend mir auch hier

<sup>1)</sup> Nılakantha erklart glahan hier durch panan

<sup>2)</sup> Im größeren PW wird hier für durodara 'Wurfelbecher' als Bedeutung an gegeben, Böhtlingk hat aber die-e Erklärung selbst aufgegeben, da sie im kleineren Worterbuch fehlt Nilakantha erklart durodara als pasa, was sicher falsch ist, vol die unten angeführte Stelle Mbh VII, 130, 20

<sup>1)</sup> Uber samutlsepa siehe S 132, Anm 2

<sup>1)</sup> Ich beziehe tam auf samutisepa Nilakantha zicht glaham sowohl zu pratija griha als auch zu jagriha und faßt es einmal als Finsatz, das andere Mal als Wurfel pratijagrāka tam glaham angleakāra tatah Saubalo glaham jagrāka pākam pātitavān 1) Nilakantha pakidhino glalah pano jayapardjayarapo vyaraharah

nur 'Wurf' zu passen scheint Wenn der Kampf unter dem Bilde des Spieles geschildert wird, werden die Vorkampfer als die glahas der Heere bezeichnet So bei dem Zusammentreffen des Karna und Arjuna, VIII, 87, 31-33

tārakānām rane Karno glaho hy āsīd višāmpate | tathavva Pandaveyanam glahah Partho 'bhavat tada || ta era sabhyas tatrasan preksakas cabharan sma te 1 tatraisam glahamananam dhruvan jayaparajayan || tābhyām dyūtam samāsaktam vijayāyetarāya ca | asmākam Pāndavānām ca sthītānām ranamūrdhani ||

VI. 114, 44 erzahlt Sanjaya

tüvakānām jaye Bhismo glaha āsid višāmpate | tatra hi dyūtam āsaktam vijayāyetarāya vā []

VII, 130, 20, 21 sagt Drona

senām durodaram1) viddhi šarān aksān višāmpate ! glaham ca Saindhaiam rajams tatra dyutasya mécayah || Sarndhare tu mahad dyutam samāsaktam vararh saha |

Es ist meiner Ansicht nach ausgeschlossen, daß glaha hier 'Einsatz' be deute Man kann doch unmöglich sagen, daß das Spiel um Sieg oder Unter gang am Einsatz hange oder daß die Entscheidung des Spieles auf diesem beruhe Der Sieg wird vielmehr durch den Wurf bedingt, Karna und Ariuna. Bhīsma und Saindhava sind also die Wurfe, mit denen die feind lichen Heere um den Sieg spielen

Als Sakum zuerst mit dem Vorschlage kommt, um die Verbannung zu spielen sagt er (II, 76 9)

amuñcat stharro yad vo dhanam püjitam eva tat mahādhanam glaham tv ekam śrnu bho Bharatar sabha !! In II, 76, 22 wiederholt er

esa no glaha evarko vanavāsāya Pāndavāh |

In III, 34, 8 ermnert Yudhisthira den Bhimasena an die Sache tram cāpr tad vettha Dhanamjayas ca punar dvūtāvāgatāms tām sabhām nah |

yan mām braud Dhrtarastrasya putra ekaglahārtham Bharatānām sama-

ksam |

Es wird also immer wieder betont, daß es sich bei dem Spiele um die Verbannung um einen einzigen glaha handelt. Das wird aber nur verstandlich, wenn man glaha als 'Wurf' faßt, es ist ein einziger Wurf, der über die Verbannung der Kauravas oder der Pandavas entscheiden soll Auch die Konstruktion von glaha mit dem Dativ des Eingesetzten in II, 76, 22 spricht dafur, glaho ranavāsāya entspricht genau dem samutksepo vanarāsāya in dem oben angefuhrten Verse II, 76, 242)

<sup>1)</sup> Nilakantha durodaram duutakarinam

<sup>1)</sup> Nilakantha erklart dort samulksepena ekenawa wacanopaksepena sakrd e yall riamatrenety arthab. Im großeren PR wird 'Auflieben der Hand , im kleineren

Daß glaha an anderen Stellen des Epos und in der spateren Literatur außer 'Wurf' auch 'das, was bei dem Wurfe auf dem Spiele steht' bedeuten kann, soll nicht geleugnet werden Bisweilen ist es schwer, zu entscheiden, welche Bedeutung vorliegt So bezeichnet z B Yudhisthira in II, 65, 12 den Nakula als glaha und zugleich als dhana

Nakulo glaha erarko viddhy etan mama tad dhanam | Ich glaube, daß auch hier zu übersetzen ist 'Nakula (gilt) der eine Wurf, wisse, daß dies mein Einsatz1) ist', und daß Yudhisthira auch hier hervorheben will, daß er den Nakula auf einen Wurf setzt Jedenfalls ist an 'Wurf' als Grundbedeutung von glaha festzuhalten, und 1ch hoffe spater zeigen zu können, daß sie auch in Av IV, 38, 1-3 anzunehmen ist

# Die Technik des Pasaka-Spieles

Die außere Technik des pāśaka-Spieles wird in der Jātaka-Stelle sehr anschaulich geschildert Wie schon erwahnt, nimmt der Spieler die Wurfel ın die Hand Dann rollt er sie in der Hand durcheinander (hatthe vattetva) und wirft sie nach oben in die Luft (ākāse khipi) Fallen sie ungunstig, so hat er das Recht, sie wieder aufzufangen, solange sie noch in der Luft schweben und den Wurf zu wiederholen, von diesem Rechte macht ja der König Gebrauch, bis es ihm durch Punnakas Zaubermacht unmöglich gemacht wird, die Wurfel zu fangen. In der Pahigkeit im Nu zu erkennen, ob die Wurfel richtig oder falsch fallen, besteht wie der Erzahler hervorhebt, die Geschicklichkeit des Spielers (rājā jūtasi ppamhi sulusalatā ya pāsake attano parājayāya bhassante natvā)

Auch im Mahabharata wird bekanntlich öfter die Geschicklichkeit, die das Wurfelspiel erfordere, betont In II, 56, 3 bezeichnet Sakuni das Smel als eine Fertigkeit in der der Kundige den Unkundigen besiegen könne al sun ksıpann aksatah san ııdıan aviduso jaye

In II 48, 20 21 ruhmt er sich seiner Geschicklichkeit im Spiele derane Lusalas caham na me 'sti sadrso bhuri ! trısu lokesu Kaurarya tam tvam dyüte samühvaya ||

tasyāl salušalo rājann ādāsye 'ham asamšayam ! rājyam sriyam ca tām diptām tvadartham purusarsabha

wahrend er andererseits von Yudhisthira wegwerfend sagt, er hebe zwar die Wurfel, verst inde aber nichts vom Spiel (II, 48, 19)

duūtapriņas ca Kaunteyo na sa jūnāti devilum?) [ Yudhisthira selbst halt sich naturlich für einen guten Spieler und ruhmt sich

das Hinwerfen eines Wortes, Anspielung auf für samutigepa angegeben Die Über constimming von II 76 22 und 24 zeigt diß alles das nicht richtig ist

<sup>1)</sup> dhana kehrt in dem alten vedischen Sinne von Finsatz in der Schillerung d's Spieles immer wieder, siehe II 60, 7, 61, 2 6 10 13 17 20 23 27 39, 65, 4

<sup>2)</sup> Der Vers wird mit der Abweichung en für sa in 11, 49 29 wiederlich.

m IV, 7, 12 seiner Geschicklichkeit genau so wie Sakuni, alsän prayoktum Lusalo 'smi devinäm

Man könnte wegen der Ahnlichkeit der Ausdrucke versucht sein, diese Stellen im Sinne der Jätaka Erzählung zu deuten. Es ist dabei aber doch zu bedenken, daß es sich im Mahābhārata nicht um das Spiel mit zāšakas, sondern um das Nüssespiel handelt!), bei dem es auf das rasche Erkennen von Augenzahlen gar nicht ankommen kann, und ich glaube daher, daß die Geschicklichkeit, von der im Mahābhārata die Redeist, im etwas anderem berüllt, namlich in der Zahlkunst, die wir spater kennenfernen werden

## Die Ayas und ihre Namen

Kehren wir jetzt zum Vidhurapanditajātaka zuruck. Nach der Darstellung des Jataka gab es 24 verschiedene ājuss von denen jeder der beiden Spieler sich vor Beginn des Spieles einen wählt. Wem es dann gelingt den gewählten zu werfen, der hat gewonnen

Es kann darnach keinem Zweifel unterhegen daß äya soviel wie Wurf, dh eine bestimmte Anzahl oder Verbindung von Wurfelaugen bedeutet, und das wird durch die Päsakakevall bestrütgt. Hier wird in V 168 der Wurf 431 ausdrucklich als äva bezeichnet.

catuskādau trīkam madhye padam caivāvasānīkam [ esa ayah pradhānas tu šakatam nāma namatah [] Und anch in V 35 ist sicherlich zu lesen

> padam pūrvam trikam madhye catuşlam cāvasānikam | āyo²) 'yam vijayo nāma tasya valsyāmi cintitam ||

Da man, wie wir schon sahen, beim Wurfel Orakel entweder drei vier seitige durch Abzeichen unterschiedene Wurfel auf einmal oder einen vierseitigen Wurfel dreimal hintereinander warf so ergeben sich 64 verschiedene Wurfe, demen sowohl in dem ersten Wurfel Orakel des Bouer Manuscripts als auch in der Pääkakevall besondere Namen beigelegt werden. In der erstgenannten Schrift, wo die Permutationen jeder Gruppe die gleichen Namen tragen, sind es die folgenden<sup>3</sup>)

| 444 cantayānta*)     | 321 dundubhs    |
|----------------------|-----------------|
| 333 navikki          | 442 ersa        |
| 222 pattabandha      | 422 presyā      |
| 111 kalarıddhı       | 332 mti         |
| 443 \$\hat{a}pata\$) | 114 Larna       |
| 343 māl: 6)          | 322 <i>sajā</i> |

Yur in Mbh IV, 7, 12 ist wohl cher an das pôdola Spiel zu denken siehe S 125f
 BA dydydm, LU anlo LL prasno BB pôdo was Schröter in den Text auf genommen I at

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Reihenfolge ist die in dem Werk befolgte (\*) Der Name ist unwicher (\*) Die Permutationen 434 und 344 werden alt zweiter und dritter étpoja be zeichnet und so analog bei den folgen len Gruppen

<sup>1)</sup> Dr Name steht im Text bei 334 und fehlt versehentlich bei 343 und 433

324 1ahula 1) 331 Lana oder kana3) 414 Lūta 311 cuñcuna 421 bhadrā2) 221 văñci oder vañci

341 šaktı oder šaktı 112 kharī4)

Die meisten dieser Namen kehren in der Pasakakevali wieder, doch ist die Verteilung auf die einzelnen Wurfe nicht immer dieselbe. Ich gebe ım folgenden eine Liste, indem ich den Namen, den die Gruppe in dem ersten Wurfel Orakel des Bower Manuscripts (B MS) fuhrt, voranstelle<sup>5</sup>)

- 111 B MS kālaviddhi P śobhana
- 112 B MS Ihari P lartari Dies ist die Lesart von BA und BB. LE und LU lesen patită usakartari fur patită tara kartari Ich habe keinen Zweifel daß kartarî aus kharî oder dem synonymen garda bhi6) verderbt ist
- 113 B MS cuñcuna P cuñcini Die beiden Ausdrucke sind naturlich identisch
- 114 B MS karna P karnıkā (auch in G) Eine Handschrift hat nach Hoernle Bower Manuscript, S 219 kartari Die langere Form karnıla ıst dem Metrum zuliebe gewahlt Das Geschlecht schwankt auch sonst bei diesen Namen zwischen Maskulinum und Femi nınım
- 121 B MS Lhars P kein Name Vielleicht ist paso 'yam (so LE, BA pāśake BB pāśakah LU pāśaka) in pāśo 'yam patitas tava an die Stelle des ursprunglichen Namens getreten, wie bei 411 patitam hu atra kāranam in BB durch pāšake patitam tava ersetzt worden ist 122 B MS bañe: P rasa Fur raso liest BB paso Schröter hat vamo
- in den Text gesetzt väso und päso sind sicherlich Verderbnisse von pañei.
- 123 B MS dundubhi P dundubhi nach BA und LU Temininum nach RR Maskulinum
- 124 B MS bhadra P bhadra, mit Wechsel des Geschlechts wie vorher
  - 1) Die Gruppe 234 fehlt im Text
- 2) Die Gruppe 124 fehlt im Text Bei 412 fehlt der Name und der Spruch 3) Bei 313 sieht kanah tantra, bei 133 kanatantrah, was sich vielleicht auf den
- Begleitspruch bezieht und 'der Spruch für den kana Wurf' zu übersetzen ist. Hoernle scheint, nach seiner Bemerkung auf S 197, Anm 3 zu urteilen die Namen überhaupt nicht als die Namen der Wurfe, sondern als die der Spruche zu betrachten, was nicht richtig sein kann da sie wie wir sehen werden, auch außerhalb der Orakel beim Wurfel spiel vorkommen
  - 4) Die Gruppen 121 und 211 fehlen
- 1) BA BB LE und LU sind die von Schröter für seine Ausgabe benutzten Handschriften G ist das Manuskript einer anderen Rezension, von der Hoemle Auszuge mitgeteilt hat In der dritten Rezension, die sich im Bower Manuskript fundet, sind Wurfnamen selten Merkwurdigerweise hat Schröter, wie aus seinen Bemurkungen auf 5 XVII hervorgelit die Namen zum Teil gar meht als solche erkannt
  - 1) Siehe duruber 5 140

- 131 B MS cuñcuna P dundubh, m, das in B MS 132 bezeichnet Die Lesung dundubh ist aber nicht sieher, LE und LU haben subho 'yam fur dundubhh Es liegt die Vermutung nahe, daß dundubhh aus cuñcunah, cuñcunh oder ciñcanh verderbt ist
- 132 B MS dundubhi P dundubhi, nach BA und LE Femininum, nach LU Maskulinum
- 133 B MS Läna P manthin Die Lesung manthinah beruht auf Konjektur, LE und LU haben manthänah BA mathaneh, BB chinnam
- 134 B MS śaktī P 117aya
- 141 B MS larna P kein Name
- 142 B MS bhadrā P dundubh; nach BA Femininum, nach BB, LE und LU Mastulinum. In B MS bezeichnet dundubh; 132
- 143 B MS śakt: P śaktī oder śakt: LU liest falschlich satyā fur śaktyā
- 144 B MS Luta P prsa (auch in G), das in B MS 244 bezeichnet
- 211 B MS Ihari P dundubhi In B MS ist dundubhi der Name von 213
- 212 B MS pañer P dundubh nach BA und LU Femmunum nach BB und LE Maskulnum In B MS bezeichnet dundubhi 213
- BB und LE Maskulinum In B MS bezeichnet dundubhi 213
  213 B MS dundubhi P dundubhi nach BA Femininum nach BB,
- LE und LU Maskulınım

  214 B. MS hhadrā. P. bhadra, mit Wechsel des Geschlechts wie vorher
- 214 B MS bhadra r' bhadra, mit Weensei des Geschiechts wie vorner
  221 B MS paher P pattri, wofur LE putri bietet Ich bin uberzeugt,
- daß beides nur Verderbnisse von pāūcī sind
- 222 B MS pattabandha P kein Name
- 223 B MS sajā P kūta Fur kūto 'yam liest aber LE vatsetham, was sajenam als ursprungliche Lesart wahrscheinlich macht
- 224 B MS presyā P prašna (auch in G) Eine Handschrift hat nach Hoernle Bower Manuscript S 218 kuta Ich bezweiße nicht, daß prašno 'yam aus presyo 'yam verderbt ist, vgl 422
- 231 B MS dundubhi P dundubhi, nach BA und LE Femininum nach BB und LU Maskulinum
- 232 B MS sayà P Luta In B MS bezeichnet Luta 144 und seine Permutationen
- 233 B MS evit P dandabbe much BA Formunum much BB, LE und LU Maskulnum. In B MS bezeichnet dundubbe 231
- 234 B MS vahula P bahula mit Wechsel des Geschlechts wie vorher
- 241 B MS bhadrā P dundubh: nach BA und BB Maskulmum, nach LE und LU Femunnum, in BA und BB außerdem auch trsa ge nannt In B MS bezeichnet rra 244 dundubh: 231
- 242 B MS preșyā P kein Name
- 243 B MS rahula P kem Name
- 244 B MS trea P trea, das sich auch in der Rezension des Bouer Manuscripts findet

- 311 B MS cuñcuna P dundubhi, nach BA und LU Femininum, nach BB und LE Maskulinum In B MS bezeichnet dundubhi 321, vgl aber auch die Bemerkung unter 131
- 312 B MS dundubhi P dundubhi, nach BA und LU Feminmum, nach BB und LE Maskulinum
- 313 B MS kāna P pātrika, n pātrikam findet sieh nur in LU, BB hat anstatt dessen pāśakah, BA und LE pāśake, was Schröter in den Text aufgenommen hat
- 314 B MS śaktı P saktı, fem
- 321 B MS dundubhi P kartarı Anstatt patıtā tava kartari hest BA patıtā vısakartarı, was Schröter in den Text gesetzt hat Ich glaube, daß kartari auch hier Verderbnis von khari ist, das in B MS 121 bezeichnet, vgl die Bemerkung zu 112
- 322 B MS sajā P bahulā In B MS bezeichnet rahula 324
- 323 B MS vitî P tripadi
- 324 B MS rahula P saphalā Ich bin uberzeugt daß saphalā aus bahulā verderbt ist Die Femininform erscheint in P auch sonst, siehe 234, 322
- 331 B MS kāna P dundubh: nach BA und LE Femininum, nach BB und LU Maskulinum. In B MS bezeichnet dundubhi 321
- 332 B MS viti P kein Name Vielleicht stand aber der Name ur sprunglich an Stelle von päśake in päśake patitam (LU paśakas patitus) tava, vgl die Bemerkung zu 121
- 333 B MS navilli P kein Name falls er meht in niścitam (BB niścayam) stecken sollte
- 334 B MS mälı P mälini Die beiden Namen sind naturlich identisch G hat prechakā
- 341 B MS śaktı P kein Name
- 342 B MS rahula P kem Name
- 343 B MS māli P kein Name In G wiederum prechakā
- 344 B MS sāpata P sakatı Fur sakatı liest BB sakato Beide Formen sınd zweifellos verderbt aus sāpatā, der Femininform zu sāpata Den Beweis liefert die Fassung in G trikam püramı catuskan drau drişjate tara sampadā, wo fur sampadā natürlich sāpatā zu lesen ist Wahrscheinlich steckt sāpata auch in dem stark verderbten Verse der Rezension des Bower Manuscripts dhanadhānyas ca te pürnnā asti sarrvasya sampadā
- 411 B MS karna P karani So liest Hoernle, Bower Manuscript, S 220 LE und LU le-en karanam, das sich auch in G findet Eine Handschrift hat nach Hoernle 178a BA und BB haben keinen Namen, da sie den Versschluß ge indert haben Daß karani, das naturlich auf karna zuruckgeht, die richtige Form ist, beweist die Lesart patitä für patitam in BA und LE Les

- hat Geschlechtswechsel stattgefunden wie in den oben ange fuhrten Fallen
- 412 B MS bhadra P kem Name
- 413 B MS sakti P saktı, fem
- 414 B MS Lüfa P küla Der Vers lautet in allen von Schröter be nutzten Handschriften richtig dairānukülyatah sādhu külo yam palitus lava Schröter hat falschlich sādhu külo zu eādhukrto ver andert.
- 421 B MS bhadrā P kein Name
- 422 B MS presyu P presyu Die richtige Lesart presyo 'yam patitas tava steht in BA, Schröter hat die falsche Lesart von LE und LU preksyo 'yam in den Text gesetzt in G findet sich die Feminin form preksä (prekseyam patitä tava), die naturlich in presyä zu verbessern ist Der Wechsel des Geschlechts ist wie in den oben anefuhrten Fällen.
- 423 B MS vahula P kein Name
- 424 B MS trea P kem Name
- 431 B MS śaltī P śalafa, n BB hest aber śalato, LU śakunam fur śalatam Unter 344 haben wir śalati śalata als Verderbins von śāpaja kennengelerin hier ist śalata offenbar aus śalti verderbi Dafur spricht auch daß in der Fassung von LU exa äyah pradhanas tu śalunam nāmna manoramam ein zweisilbiger Name durch das Metrum pefordert wir.
- 432 B MS rahula P kein Name
- 433 B MS māli P mārjani Da unter 334 dem māli des B MS ein mālini in P entspricht, so hege ich keinen Zweifel daß mārjani aus mālini verderbt ist
- aus mālini verderbt ist 434 B MS šāpata P saphalā Auch hier ist saphalā sicherhich aus šapatā verderbt Fur die Femininform vergleiche die Bemerkungen zu 344
- 441 B MS kūla P kūla Der richtige Name steht in BA, LE und LU lesen 'dhrato, BB kasto tur kūlo G hat prechakā, andere Hand schriften nach Hoernle. Bower Manuscript S 216 krakaçah
- 442 B MS tras P trast Der Name steht auch in G und in der Rezension des Bower Manuscripts
- 443 B MS śāpata P rāmā
- 444 B MS cantayānta (1) P kem eigentlicher Name, die drei Vieren werden aber als die drei weisen Stiere bezeichnet (trsabhāš ca trayo untra patitās te treaksanāh)

Dio Namen der Wurfe in der Pavakakevali sind also, wenn man von dem Geschlechtsunterschied und kleinen Verschiedenheiten im Bildungs auffixe absieht in 18 Fallen denen des ersten Orakels im Bower Manuscript völlig gleich, in zwei Fallen so ahnlich daß ihr Zussmmenhang noch deut lich erkennbar ist (113 ciñcini fur cuñcuna, 411 Lāranī fur karna) 16 Fallen fehlt der Name, doch besteht bei 121, 332, 333 der Verdacht. daß er erst durch handschriftliche Verderbnis geschwunden ist. In 13 Fallen braucht die Pasakakevali die Namen anders. Zum Teil werden wir er auch hier mit handschriftlichen Verderbnissen zu tun haben, so bei 223 kūta (aber handschriftlich auch vatsa) für saja und vielleicht daher auch bei 232 Lüta für sasä. In anderen Fallen aber scheinen schon Versehen des Verfassers selbst vorzuliegen, so, wenn er dundubli feigentlich 132, 213. 231 321) fur 142, 211, 212, 233, 331 verwendet, vrsa (eigentlich 244) fur 144, vrsa (eigentlich 244) oder dundubhi (eigentlich 231) für 241. Lartari, falls dieses aus Lhari entstellt ist, (eigentlich 121) für 321, bahulā (eigentlich 324) fur 322 Auch bei dundubhi (eigentlich 132 und 321) für 131 und 311 liegt vielleicht ein Versehen des Verfassers vor. dundubhi könnte aber auch aus dem zu erwartenden cuñcuna verderbt sein. In 16 Fallen endheh hat die Pāśakakevalī neue Namen. Von diesen sind aber die meisten sicherlich nur Verderbnisse, so 112 (und wahrscheinlich auch 321) Lartari für Lhari (oder gardabhī), 122 vāsa (pāśa) fur pāñci, 221 pattrī fur pāñci, 224 praśna fur presya, 324 saphalā fur bahulā, 344 sakatı fur sāpatā, 431 sakata fur saktı, 433 marjanı fur malını, 434 saphala fur sapata Es bleiben sechs Namen 111 sobhana anstatt kālaviddhi, 133 manthin (Konjektur) anstatt kāna, 134 vijaya anstatt šakti. 313 pātrika anstatt kāna, 323 tripadi anstatt viti 443 rāmā anstatt sāpata Bei dem verwahrlosten Zustande, in dem sich der Text der Pāśakakevalī befindet, ist die Frage, ob wir es hier tatsachlich mit neuen Namen oder nur mit falschen Lesungen und Schreibfehlern zu tun haben zur Zeit überhaupt nicht zu lösen. Es bedarf dazu der Heran ziehung eines viel größeren handschriftlichen Materiales als es Schröter fur seine Ausgabe benutzt hat, vor allem mußte die durch G reprasentierte zweite Rezension des Werkes vollstandig vorliegen

Wie immer aber auch das Urteil über diese letzte Gruppe von Namen lauten mag die in dem ersten Orakel des Bower Manuskriptes vorkommen den Namen sind jedenfalls für uns von großem Interesse weil sie nicht bloße Erfindungen der professionellen Wahrsager sind, sondern Ausdrucke die von altersher beim eigentlichen Wurfelspiele üblich waren. Das wird durch das Vidhurapanditajātaka bewiesen, wo eine Reihe dieser Namen wiederkehrt. In der Prosaerz ihlung werden mäli. 1) särata 1) bahula santi und bhadrā als Beispiele von ägus genannt, in den Gäthas werden außer diesen 1) noch die beiden kälas (durc kälä) mandakā, rars, nem, samphatia

<sup>1)</sup> So in den singhalesischen Handschriften, in den birmanischen mälikam

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die singhalesischen Handschriften haben abenjam, die hirmanischen fabeh strattam.

<sup>3)</sup> Du Abweichungen zwischen der Formen der G\u00e4thas und denen der Pross sind umbedi utend. Des Vetrums wegen wird in den Gath\u00e4s m\u00e4lla fin m\u00e4s und ummal b\u00e4adrula n ben \u00dab der \u00e4s to \u00e4s der \u00e4s to \u00e4s et \u00e4reitam und deratjon in den G\u00e4th\u00e4s et \u00e4reitam und deratjon in den G\u00e4th\u00e4s et \u00e4reitam und \u00e4s \

und hithirā, also im Ganzen zwolf, aufgeführt Von diesen lassen sich mält, sätvala, bahula und bhadrā ohne weiteres mit den Namen mält (mälnī), sätvala, vahula (bahula) und bhadrā (bhadra) der Wurfel-Orakel identifizieren P. sault ist wahrscheinlich in salti zu verbessern und reflektiert sk salti (salti) Möglicherweise ist aber auch für dute läkä dute känä zu lesen und känä den karna und käna des ersten Orakels gleichzusetzen Die übrigen Namen haben in den Orakelitexten keine Entsprechung

Eine weitere Frage ist es, ob die Namen, die sich gleichlautend in dem Jätaka und in den Wurfel Orakeln nachweisen lassen, in beiden Werken die gleichen Wurfe bezeichneten. Nach dem ersten Orakel des Bower Manuskriptes bezeichnet mäli 343, śāpata 443, rahula 324, bhadrā 421 und die jedesmaligen Permutationen dieser Gruppen Nach der Gatha heißt ein 'Achter' (atthaka) mālika, ein 'Sechser' (chaka) sāvata, ein 'Vierer' (catulla) bahula, ein 'aus der Verbindung zweier Verwandter bestehender' (disbandhusandhika) bhadraka Ich muß gestehen, daß mir die letzteren Angaben unverstandlich sind, und daß es mir unmöglich ist, sie mit denen der Orakeltexte in Einklang zu bringen Ebensowenig verstehe ich die Behauptung, die sich sowohl in der Prosa des Jataka wie in den Gathas findet, daß es 24 Wurfe (aug) gebe, da sich weder bei drei noch bei einer großeren oder geringeren Anzahl von pasalas und einerlei, ob man die Gesamtsumme oder die Kombinationen der Augenzahlen als Wurf be trachten will, je 24 verschiedene Wurfe ergeben können. Auffallig ist auch, daß in der Gatha, die doch offenbar eine Aufzahlung der auss enthalten soll, nur zwölf mit Namen genannt werden

Wir mussen uns also darauf beschrunken, zu konstutieren, daß die Bedeutung dieser Namen, sei es zeitlich, sei es lokal, verschieden war, die Tatsache, daß sie alte Spielausfrucke sind wird aber durch eine Stelle des Mrcchakatika erhartet Dort klagt der Masseur, der seine zehn Gold stucke im Wurfelsbiele verloren hat (H. I)

narabandhanamukkäe 11a gaddahie hä tädido mhi gaddahic | Angaläamukkäe via šattie Ghadukko via ghädido mhi šattie ||

'Ach, ich bin geschlagen von der gaddahi wie von einer Eselm die eben von der Fessel befreit ist, ich bin getötet von der sätti vie Ghatotkaca von dem Speere, den der Angakönig schleuderte 'Pritvidhara erklart in seinem Kommentare goddahi und satil als Synonyme von kapardaka, es kann aber keinem Zweifel unterliegen, daß es sich hier um Wurfe handelt'i), und daß sätti mit dem sätti goddahi, 'Eselm', mit dem gleichbedeutenden khari des Wurfel Orakels identisch sind

und strato zu le-en. Das Geschiecht schwankt bei den a Stummen biswe ien zwischen Vaskulnum und Neutrum milito neben militom, situato neben stratari, bahulo neben bahulam. Phenso steht neben bahari bhadrakini

<sup>&#</sup>x27;) \ gl d n ähnhehen \ II, 9, auf den wir noch zurückkommen werd n

Recht unsicher ist es ob auch in Mbh III 59, 7 einer dieser *āya* Namen vorliegt Dort sagt Puskara zu seinem Bruder Nala, als er ihn zum Spiel überreden will

dıvyārety abrasīd bhrātā vrsenets muhur muhuh ||

Das Wort vrsa kann hier nicht den Hauptwurfel (al samulhya) bedeuten. wie Nilakantha und darnach die Petersburger Worterbucher angeben, da von einem Wertunterschiede zwischen den Wurfeln niemals die Rede ist Wenn vrsa uberhaupt ein Ausdruck des Wurfelspieles ist, so kann es mit em äva sein¹), den Puskara zu seinem Wurfe wahlt, wie im Jätaka der Kome den bahula oder Punnaka den savata wahlt. Damit wurde bewiesen sein, daß nicht nur die Namen der Wurfe, sondern auch die ganze Spiel weise, wie sie das Jātaka schildert, also das pāšaka Spiel, dem Dichter des Nalonakhvāna bekannt war Das ist aber, wie schon bemerkt, sehr un wahrscheinlich Und es ist zu beachten daß andere einheimische Autoren ersa hier in ganz anderem Sinne verstehen, sie fassen es als 'Stier' Soma deva. Kathas LVI 294ff erzahlt ausfuhrlich wie Nala einst im Hause des Puskara einen schönen weißen Stier namens Dänta erblickte und ihn zu besitzen wunschte Puskara weigerte sich ihn dem Bruder zu schenken war aber bereit mit ihm darum zu spielen, und so begann das verhangnis volle Spiel Kurzer und in engerem Anschluß an das Epos aber in dem Hauptpunkte durchaus übereinstimmend, stellt Ksemendra die Sache dar Bharatamañjari III, 451 sagt Kali zu Puskara

aham sahāyas te dyūte ırso bhūtıā purahsthıtah |

draparāviskrtair aksaih panam mām eva kalpayeh ||

Fur diese Auffassung von vrsa spricht ferner der Umstand daß es in Mbh III, 59, 6 von Kali heißt daß er zum vrso gaväm geworden sei

evam uktas tu Kalına Puskaro Nalam abhyayat |

Kalıs carva vrso bhutvā garām Puskaram abhyayat ||

Daß der erso garam derselbe sein muß wie der im folgenden Verse genannte trsa, laßt sich nicht bestreiten. Nilakantha erklart den Ausdruck daher auch im Einkling mit seiner Deutung von ersa atra gosabdo lakstala kanayāk sakadavūejsen prāsen variate [vr sah ŝresihah prāsasresihah\*] Bei der oben vorgetragenen Auffassung von ersa mußte man entweder go als bild liche Bezeichnung der äyas betrachten oder erso garām einfach als Synony in von ersah fassen. Es ist aber nicht zu leugnen daß alle diese Erklarungen etwas sehr Gerwungenes haben und ich möchte es daher für wahrschein licher halten, daß ersa hier tats ichlich, wie Somadeva und Ksemendra wollen, mie gierntlichen Sinne zu nebmen ist §

<sup>1)</sup> Nach d m ersten Orakel des Bower Manuskruptes ist es 442

<sup>1)</sup> Auch Caturbhujami-ra nimmt den Ausdruck im uneigentlichen Sinne Seine I rikhrung lautet nach einer Handschrift im Britischen Museum gardin Firindin | 1770 bollteurdah

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auch abgeschen von der zweißthaften Bedeutung von 1770 ist die Darstellung des Nalopikhvana in diesem Abschmitt recht unklar. In III, 59, 3 ist erzahlt worden,

Wenn sich die Spielweise, wie sie das Jätala schildert, somit auch für das Mahäbhärata nicht erweisen laßt, so tritt für ihr verhaltnismaßig hohes Alter doch noch ein anderes Zeugins ein In II, I, 10 lehrt Pännn, daß al «a, saläkä und ein Zahlwort mit pari zu einem Avyayibhäva Kompositum verhunden werden (aksasalälässankhyäh parinä) Dazu ist uns im Mahäbhäva eine Kärikä erhalten

aksādayas trityāntāh pūrtoktasya yathā na tat | kriavavyavahāre ca ekatte ksasalākanoh |

'In der Redeweise der Spieler (uerden) alsa usw im Instrumental (mit pari komponiert, um auszudrucken), um wieviel (der Wurf) anders ist als der vorher gesagte, alsa und śalākā (jedoch nur, wenn sie) im Singular (stehen)!)'

Man sagt also alsapan fur \*alsena pan\*) 'um einen Wurfel anders', salāpan fur \*salākayā pan 'um ein Spanchen anders', skapan fur 'elena pan 'um eins anders', usw Wir werden auf diese Regel bei anderer Ge legenheit noch zuruckzukommen haben, hier kommt nur der Ausdruck pārroldasya in Betracht, aus dem mir hervorzugehen scheint, daß der Ver fasser der Kārikā eine Art des Wurfelspieles kainte, bei der es, ebenso wie bei dem Spiele im Jataka, darauf ankam, einen vorher bestimmten Wurf zu werfen?

## Die Ayas und ihre Namen

Außer den besprochenen Namen von äyas begegnet uns in der vedischen, eisehen und klassischen Literatur des Sanskrit und des öfteren auch im Paln noch eine Reihe von hierhergehörigen Ausdrucken, derem währe Bedeutung, wie ich glaube, bisher vielfach verkunnt worden ist Es sind kria, treiä, dröpara, kali, abhibhä, ak siraja und äskanda. Nach den Petersburgen Worterbuchern sind kria, treiä, dröpara und kalt dei Namen desjenigen Wurfels oder derjenigen Wurfelsette die, der Reihe nach, mit 4, 3, 2 oder einem Auge bezeichnet ist<sup>4</sup>), abhibhü und äskanda werden dort als 'ein bestimmter Wurfel 'enkatt<sup>4</sup>). Die Annahme, daß die einzelnen Wurfel

daß Kah nach zwolfjahrigem Warten in Vala eingefahn n. ist, und, nach dem wetteren Verlauf der Geschichte zu schließen, blebbt er offenhar auch bis zu dem Augenblick in ihm, wo Nala bei dem Vibhitakabaum son Rituparua das aksindraga empfahrt In III, 59, 4—6 aber sehen wir ihn plötzlich sich wieder außerhalb Nales bewegen und in den treu verwandeln. Roths Versuch, diese Schwierigkeit zu lösen (ZDMG II, 124) sehent mit micht geglickt.

<sup>)</sup> Ich habe mich bei der Übersetzung der Regel des Rates Kielhorus zu erfreuen gehabt

Die Ausdrucke \*akgena purs, \*šalikayā pars, \*ekena purs, usw werden in der wirklichen Sprache me gebraucht, da dafür stets die Komposita eintreten

<sup>\*)</sup> Palañjali unterdruckt bei seiner Erklärung das ulta aguthajatigule dyotye | akenedam na tatha ertlam gatha ş ürcum sii.
\*) Im grüßeren Piv wird unter dedpara die erste Alternative als die wahr-

schemlichere bezeichnet

<sup>\*)</sup> Nach dem kleineren PW ist diskunda die Bezeichnung des vierten Wurfels

verschiedene Augenzahlen hatten, ist durch nichts gerechtfertigt, und damit fallt auch die Vermutung fort, daß jene Namen bestimmte Wurfel bezeichnen könnten Fur die zweite Vermutung, daß sie sich auf die Wurfelseiten beziehen, lassen sich allerdings auch einheimische Zeugnisse anführen Sowohl Nilakantha zu Mbh IV, 50, 241) als auch Änandagiri in seinen Erlauterungen zu Samkaras Kommentar zu Chändogya-Upanisad IV, 1, 42 lauterungen zu Samkaras Kommentar zu Chändogya-Upanisad IV, 1, 42 lauterungen zu Samkaras Kommentar zu en zeitarten Erlauterungen zu Samkaras Kommentar zu en zu en zu en zu gestätzten zu Samkaras kommentar zu en zu handen Jupanisad IV, 1, 42 lauterungen zu Samkaras Kommentar zu en zu en zu en zu gestätzten zu en 
Dafur ist nun zunachst eine Reihe von Stellen von Wichtigkeit, in denen kria, tretä usw als ayas bezeichnet werden Taittirijas IV, 3, 3, 1—2 werden gewisse Backsteine mit allerlei Dingen identifiziert. Unter anderem heißt es dort, die östlichen seien unter den ayas das kria, die sudlichen die tretä, die westlichen der dräpara, die nördlichen der äskanda, die in der Mitte befindlichen der abhibhu Satapathabr XIII, 3, 2, 1 wird der catu stoma das kria unter den ayas genannt Satapathabr V, 4, 4, 6 wird beschneben, wie dem König funf Wurfel in die Hand gegeben werden, daran wird die Bemerkung geknupft esa tä ayän abhibhür yat latir esa hi sarrän ayän abhibhavati, 'dieser kali wahrlich beherischt die ayas '9 Dagegen heißt es Chändoga Up IV, 1, 4, 6 yathä krtäya vijitäyädhare 'yäh samyanty evan enam sarvam tad abhisameti yat kimca prajah säähu kurvanti, 'wie dem kria, wenn man mit ihm gesiegt hat'), die niedrigeren ayas zufallen, so fallt diesem (Raikva) alles zu, was immer die Geschöpfe Gutes tun'

Was ist nun aya \* Ein einfaches Synonym von alsa also 'Wurfel', wie die Petersburger Wörterbucher angeben, kann es meines Erachtens

<sup>1)</sup> Kramenaikadvitricaturankānkitaih pradešair ankacatustayavin pāšo blavati | tatraikānkah kalir diyanko dvāparas tryankas tretā caturankah kṛtam

<sup>3)</sup> Nach der umstandlichen Frklarung von kṛta, die ich hier ubergehe fährt Anandagin fort algasya yasmin bhāge trayo hādh sa tretlandmāyo bhawati ļ yatra tu divid ankau sa dafperandmakh ļ yatratiko 'nkah sa kalasamjān ti ribh Jah

<sup>3)</sup> Ich brauche nur auf G 91 des Vidhurapanditajataka zu verweisen

<sup>&#</sup>x27;) Kürzer druckt sich das Taittirivabr an der entsprechenden Stelle (I, 7, 10, 5) aus, hier heißt es in bezug auf jene Wurfel nur ete var sarre 'yah, 'dies sind alle ayas

b) Diese Fassung von cyttäga, die auch Deußen in seiner Übersetzung vertritt, halte ich für die richtige. Da man, wie aus Anastamba, Smutas V, 20, 1 her orgeht, kräun vynditt, fer siegt mit dim krät, sagte, so konnte man auch von einem kröt vytäh in der angegebenen Bedeutung reden. Böhtlingks Konjektur vydwordigs ist also falsch. I bensowenig hat mit mer Anseitt nach vytät etwas mit dem in Rv. I. 20, 10. II, 12,5 erscheinenden Wort vy zu tum, wie es Deußen für möglich halt.

unmöglich sein, da krta usw dann die Namen verschiedener Würfel sein mußten, die Annahme einer Verschiedenheit der Wurfel aber, wie schon vorhin bemerkt, unberechtigt ist Taittiriyas IV, 3, 3, 1-2 faßt Sayana das Wort als Weltalter (ayā1) yugavišesah), und nicht nur krta, tretā und drapara, sondern sogar askanda und abhibha sollen die Namen von Weltaltern sein2) Es braucht eigentlich knum gesagt zu werden, daß diese Deutung völlig verfehlt ist Daß aya ein Ausdruck sein muß, der sich auf das Wurfelspiel bezieht, geht schon aus Satapathabr V. 4, 4, 6 und den aus dem Taittiriyabrahmana und der Chandogya-Upanisad angeführten Stellen hervor, es wird weiter bewiesen durch Vajasaneyis XXX, 8, wonach der Spieler beim Purusamedha den ayas geweiht wird (ayebhyah kitaram)3), und Av IV, 38, 3, wo die beim Wurfel-piel helfende Absara 'sie, die mit den ayas umber tanzt', heißt. Die richtige Erklarung gibt Sayana in seinem Kommentar zu der letztgenannten Stelle Er umschreibt dort augah durch aksagatasamkhyarisesaih kriādisabdarācyaih und bemerkt weiter ckādayah pañcasamkhyāntā aksavišesā ayāh4) Dis Spiel, um dis es sich hier handelt, werden wir noch genauer kennen lernen, wir werden schen, daß es dabei darauf ankommt, nicht eine bestimmte Zahl von Augen, sondern eine bestimmte Zahl von Wurfeln zu werfen Diese Wurfelzahl, die sich beim Wurfeln ergibt, heißt nach Savana aug Aug bedeutet also Wurf, wenn man darunter das Ergebnis des Wurfelns versteht, und es liegt so die Vermutung nahe, daß ava das gleiche Wort ist wie das ava des Jataka und der Pasakakevalı Bewiesen wird die Identitat durch das Jyotisa, wo wir tatsachlich aug als Bezeichnung der Zahl 4 - naturlich mit Rucksicht auf die Gruppe kria treta, drapara, kali - findens) Somakara erklart hier allerdings ava als Weltalter und beruft sich dabei auf die Wort der éruft kriam avanam Das ist aber sicherlich ein ungenaues Zitat und gemeint ist die oben angeführte Stelle aus dem Satapathabrahmana (XIII, 3, 2, 1 Irtenāyānām) wo, wie ich gezeigt zu haben glaube, aya gerade Wurf bedeuten muß \*

Die Bedeutung 'Wurf' paßt nun fur kria, treta drapara kalı, abhibhu

<sup>1)</sup> Nach dem Herausgeber des Textes in der Bibl. Ind. steht in allen Handschriften awi. nicht auch.

ehriften ayl-nieht ayah \*] A samantit skandanam dharmasya sosanar i yasmin kalau (MSS-14lo) soʻyam

äskandah, ketsuam dharmam abhibharatit abhibhih kaliyuqdira-daakalah 1) In Tauttirisabi III, 4, 1, 5 i t daraus archiyah (Savana raksibhimanibhyah) kitaram geroarlan

Wiederholt, aber mit der Variante algungand, im Kommentar zu Av VII.

<sup>114, 1</sup> Dusselbe meint Sävana offenbar, wenn er Satapathubr V, 4 4, 6 kurz sagt ngabolde 'kendel De kann kaum seine Absicht geweien sein aus als Synonym von aka zu bereichnen, da er unmittelbar vorher die einzelnen auss kris und kals richtig beseinrelit

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Weber, Über den Vedikalender Namens Jyotisham Phil hist Abh der hgl Abad der Wiss zu Berlin, 1862, S 47f

und askanda auch an allen ubrigen Stellen, wo iene Ausdrucke erscheinen 1) Bei der Beschreibung des Purusamedha in der Vajasanevisamhitä (XXX, 18) heißt es, daß der kitava dem al sarāja, der ādinavadarša dem krta, der kalmn der treta, der adhikalpın dem diapara, der sabhasthanu dem askanda gewentt ser Die Erwithnung von al sarara macht es zweifelles, daß sich auch die folgenden vier Ausdrucke Irta, treta, diapara und askanda nicht etwa auf die Weltalter, sondern auf die ayas beziehen, und daß die Opfermenschen, die ihnen geweiht werden, Personen sind, die etwas mit dem Wurfelsmele zu tun haben, wenn es auch unmöglich ist, ihre Funktionen im einzelnen anzugeben2) Das gleiche gilt für die Parallelstelle in Taittirivabr III. 4. 1, 16, wonach der Istara dem aksarāja, der sabhārin dem krta, der ādinaradarsa der treta, der bahihsad dem diapara, der sabhasthani dem kali geweiht wird, obwohl Savana krta usw als die Namen der Weltalter deutet 3) Mbh IV, 50, 24 ruhmt Asyatthaman den Aruma als einen Mann, der vom Wurfelspiel wohl nicht viel verstehe, aber ein Held in der Schlacht sei, und sagt 'Nicht Wurfel wirft das Gandiva nicht kria und nicht diapara. flammende scharfe Pfeile wirft das Gandiya, bald hier, bald dort ' Und ganz ahnlich sagt Krsna Mbh V, 142 6f zu Karna 'Wenn du den Weiß rossigen, dessen Wagenlenker Krsna ist, im Kampfe wahrnehmen wirst, wie er Indras Geschoß schleudert und die beiden anderen, das des Agni und das der Maruts und das Getose des Gändiva dem Donner des Blitzes vergleichbar, dann wird nicht treta mehr sein, nicht kria und nicht drapara ' Die folgenden Verse enthalten Variationen desselben Gedankens in bezug auf Yudhisthira, Bhīmasena, Arjuna und die Zwillinge der Nachsatz lautet tedesmal (9 11 13 15)

na tadā bhazdā tretā na krtam drāparam na ca

Nilakantha bringt es selbst in diesem Falle fertig tretā kria und daāpara auf die Weltalter zu beziehen!

Zu du-en Belegen stellen sich aus dem spiteren Sanskrit zwei Stellen des Mrchiskatika II, 12a sagt Dirduraka zu Withiura are mürkka nam aham dasa suiarnan katakaranena prayacekāms, 'du Dumnkopf warum

<sup>7)</sup> I me Rube von Belegen für krät und kalt aus der Ritualhiteratur wie Taittur vahr I, 5–II, 1, Åpastamba "rautta" 1–20, 1 Kattuyann Srautas XV, 7–18–19 Raudhav ma, Srautas II, 9 Kausil as XVII, 17, anch Chundegya Up IV, 2–8, übergehe ich hier, da wir auf si "patter noch genauer einzigehen haben wirden.

<sup>1)</sup> Dr Kommentator Mahudhara versagt hur gunzheh 1r crklart Litavim durch dhurt im å limavi farsam durch delinara dovas tam pangati tall tiblitam kalpinam durch kalpakam, a thikalpinam durch a likkalpinakari tram, sabh bat inum durch sabl å lim athiram er gult al o außer im ersten li alle nur et vimologische 1 rklavingen.

i) Was die Namen dir Opferm nichen betrafft, so erkliet Savana kitation durch döftlikusalim, abhörena durch döptlambel ögör adhörfu tiram, a limare bars im durch magshilpim dermaren drav Tram partikadion, bei die il mi durch beil die lana silam sen imi a layantam sed kirdl at im durch a levanakile pi sold im yo mi mul'entise "yam tandi seamharelt sold die diahil lam.

sollte ich nicht zehn Goldstucke riskieren, um das kata zu machen kata ist hier, wie das Pali zeigt, nichts weiter als die volkssprachliche Form für sk. krta. II. 9 saut derselbe Driduraka

trelähytasarvasvah pävarapatanäc ca sositasarirah | narditadarsitamärgah katena vinipätito yämi ||

'Durch die treta aller Habe beraubt, den Körper ausgedörrt durch den Fall des părara, durch den nardita meiner Wege gewiesen, durch das kata zu Tall gebracht, gehe ich dahin' Die treta hat hier ihren alten Namen bewahrt, pārara geht auf \*bārara aus drāpara zuruch, kata ist wiederum sk kria Nardsia durfen wir daher mit Sicherheit dem kals gleichsetzen, dessen Name auch sonst schwankt Denn da es Satapathabr V, 4, 4, 6 von kalt heißt, daß er die augs beherrsche (abhibhuh, abhibhquati) so hann auch der in Taittirivas IV, 3, 3, 2 genannte abhibhú nur der kali sein, und wenn wir weiter die Reihe kria, treta, drapara, askanda, abhibhu mit der in Vaia saneyıs XXX, 18 yorlugenden Reihe al saraya, krta, treta drapara, askanda vergleichen, so ereiht sich, daß alsardia gleich abhibhü und damit wiederum gleich kalt ist Dem steht allerdings Taittiritabr III, 4 1, 16 gegenuber, wo aksaran in der Liste neben kals erscheint. Da aber bei der Bedeutungs ahnlichkeit der Namen an der Identitat von abhibhū und al arāja kaum zu zweifeln ist und abhibhu sicherlich den kalt bezeichnet, so glaube ich. daß wir auf diese Stelle kein Gewicht zu legen brauchen, der Verfasser hat einfach alle ava Namen, die er kannte, zusammengestellt ohne zu be achten, daß alsaraja und kalı identisch sind Meiner Ansicht nach sind also kalı, abhıbhü aksaraja und nardıta Synonyma und wir haben es nicht, wie es zunachst den Anschein haben könnte, mit sieben oder gar acht verschiedenen avas zu tun sondern mit einer Gruppe von vieren (kria, tretā, dvāpara, kalı) oder von funfen (kalı, krta, tretā, dvāpara, āskanda)

Auch im Pah sind von den ays Namen wenigstens kalt und kata (= sk. krta) öfter belegt. Beide begegnen uns in G 91 des Vidhurapanditajātaka, wo es von dem Konig heißt, diß er kalt, von Punnaka, daß er kalt erlangte!) Mehrere Male (Samyuttanik VI, 1, 9, 7, Anguttaranik IV, 3, 9, 8, 93, Suttanin 638 639) finden sich im Suttapritaka die beiden Gäthäs

yo nındıyam pasamsatı tam vä nındatı yo pasamsıyo | vıcınätı mukhena so katım kalına tena sutham na vındatı || appamattako\*1 ayam kalı yo akkhesu dhanaparāyayo |

<sup>1)</sup> Mit den Wendungen kolim opgahen Lajam opgabi und den unten angeführten komposta kalaggaha, kalaggaha vergleeche die Ausdincke Irtom grib alt, kalun grhafit, die in der kalkala zur Ume-brebung der von Panun in III, 1, 21 gelehren Bildungen kritagati, kalagati dienen Das in derselben Regel gelehrte kalagati wird in der Kashakanalog durch kalun gribati erklart, was auf die Vermutung führt, daß auch halt ein Wurfmanne ein Sollte et verliecht mit dem halt (1 kil-) zusammenhängen, das im Devimantra in den Einleitungen zur Pääakakevali (Schröter a a O b 17—18) errespient!

<sup>1)</sup> Suttamp, Anguttaranik appamatto

sabbassāpi sahāpi attanā |

ayam eva mahantataro¹) kalı yo sugatesu manam padosaye ||

'Wer den Tadelnswerten preist oder den tadelt, der preisenswert ist, der wirft mit dem Munde den kali, infolge dieses kali findet er das Gluck nicht'

'Unbedeutend ist der Lalt, der bei den Wurfeln Verlust des Einsatzes (bringt) sei es auch der ganzen (Habe) samt der eigenen Person Das ist der größere Lalt, wenn einer schlechte Gesinnung gegen Gute zeigt'

Wie in dem letzten Verse, so wird auch Majjhimanik 129 (Bd III, S 170) der kalt Wurf (kaltggaha), mit dem der Spieler den Sohn, die Gattin seine ganze Habe und sich selbst verspielt, als das kleinere Übel dem kalt Wurfe gegenübergestellt, den der Tor tut, wenn er nach einem bösen Lebens wandel zur Hölle fahrt. Im folgenden (S 178) wird dann in der entgegen gesetzten Gedankenreihe dem kata Wurfe (kataggaha) gegenüber, der dem Spieler großen Gewinn bringt, der Lata Wurf des Weisen, der nach gutem Wandel des Himmels teilhaftig wird, gepriesen Haufig ist auch die sprich wortliche Redensart ubhayattha kataggaho, ubhayattha kaliggaho 'das ist ein Lata . bzw kalı Wurf auf beiden Seiten' In welchem Sinne die Redensart gebraucht wird, zeigt Theragatha 462, wo die Hetare den Sundarasamudda zu uberreden sucht, solange er jung sei, des Lebens Lust in ihren Armen zu genießen und spater im Alter mit ihr zusammen in den Orden zu treten, das wurde ein kata Wurf auf beiden Seiten sein' Weitere Belege für die Redensart bietet das Apannakasutta (60) des Majjhimanikāya (Bd. I. S. 403 404 406-410)2)

Die Ayas in den Liedern des Rgveda und des Atharvaveda

Ich habe bei dem Nachweis dieser Wurfnamen in der Literatur bis her die Lieder des Rgveda und des Atharvaveda beiseite gelassen Daß der Name des Aah im Atharvaveda erscheint ist bekannt Av VII, 114, ein Gebet um Erfolg im Spiele, beginnt mit dem Verse

ıdam ugrāya babhrāte nāmo yō alsēsu tanūvasī | ghrtēna kaltm šīksāmī sa no mrdātīdrše ||

'Diese Verehrungs') dem Furchtbaren Braunen, der über die Wurfel gebietet! Mit ghria will ich den kalt beschenken, er möge uns bei diesem (Spriele) gandig sein!'

Der kalt ist hier, ahnlich wie im Nalopäkhyana, persomfiziert. Wegen der Farbe der als Wurfel dienenden Vibhitakanusse wird er der Braune

<sup>1)</sup> Suttanip , Anguttaranik A, 89, 3 mahattaro

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 7wei andere Stellen, in denen kali erscheint, Dighanik XXIII, 27 und Dhammapada 252, werden später besprochen werden

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) namah scheint ursprunglich eine Erklarung von idam gewesen zu sein, die spater in den Text selbst eindrang. Henry, Le livre VII de l Atharia Véda, S 118, will entweder idam oder namah besettigen.

genannt. Mit dem Ausdrucke yó al sesu tanurası vergleiche man die oben angeführten Bezeichnungen ablithhä und al sarāja

Ich claube nun, daß außer lale auch noch ein anderer aya Name in der Rk- und Atharvasamhit'i vorkommt. Wiederholt begegnet uns hier ein Neutrum kria, für das das Petersburger Wörterbuch 'Einsatz im Spiel, Preis oder Beute eines Kamples' als Bedeutung aufstellt Nach Graßmanns Worterbuch bedeutet kria 'das Gewonnene, Erbeutete' Diese Bedeutung ist von den meisten Erklarern angenommen und noch neuerdings von Geldner zum Ausgangspunkt seiner Erklitung von kura gemacht worden!) Und doch kann sie keineswegs als von vornherein sieher bezeichnet werden Jedenfalls hat kria im spateren Sanskrit diesen Sinn nicht?) und wenn er ihm für die ilteste vedische Spriche gebührte, so sollten wir erwarten. daß man dort auch dhanam krnots oder krnute und ahnliches für Geld ce winnen' sagte. Dis 1st aber durchaus nicht der Fall. 'Beim Spiele etwas gewinnen' wird vielmehr genau wie in der spiteren Sprache durch zi und seine Komposita ausgedruckt\*) Es verlohnt sich also, die Stellen, in denen kria erscheint, einzeln zu prufen und ich glaube, es lißt sich reigen, daß kria uberall in den Liedern nichts anderes bedeutet, als was es im klassischen Sanskrit bedeutet, namlich den kria Wurf

Rv X, 42, 9 lautet

uta prahâm alıdiryā zayāls krium yac chraghnī escenbis kālé | yó derákāmo na dhanā runadāhs sām it tám rāyd sezats sradhārān ||

Graßmann übersetzt
\*Der Sweler auch er

'Der Spieler auch gewinnt im Spiel den Vorsprung wenn den Gewinnst zur rechten Zeit er einstreicht, Wer götterhebend nicht mit Gaben knausert den überströmt mit Gut der Allgewält'ge'

<sup>3</sup>) An oner Stelle hat allerding, Jolls dess Bakutung für krie angenommen Naruda NVII, 2

sall ikah kirayed dyutam deyom da linic ea tatketam [

ubersett et (BH ANAII 2021). The master of the gaming between shall arranges the pame and pay the stakes which have been won. Also variant soil tea hier meht entlieft fields set to bedeuten da man in die Ges treesprende auch teitlidig, 'the feetgesette Zert' (Juji II, 184) d'am orgalitat ha vom koin of styess tyle. Pffield, (Aqu. II 184) sogt (seide PW) y Und daß dis in die Tat Lier der Lell of seitent mit Appl. II, 2000 mb kores in

sa samyak pelito dada d rayêr thuyam yatl têrtim |

'Der gelang beschutzte (Herr der Spiellauses) soll dem beings din fistgesetzten Teil giben.' Des Gewannen ist auch bei Vapi viallera stets jula (II, 200 julim et l. grillagi julier II, 201 julian dipagg)

1) Ich verweise auf de zellen der Bern Graffmanns Wetterbuch unter j. Florboweitig heißt ke im Vedy "als kampfperes einsetten", wie man neh Roth und denen die ibig folg in ampfinn i mußte. "I medzen i Cychne'r cha.

<sup>1)</sup> Ved Stud I, 119

Ludwig 'Und den Einsatz wird er durch gluckliches Spiel gewinnen, daß er als Spieler aufhauft Gewinn mit der Zeit, der die Götter [das Spiel] liebend mit dem Gelde nicht zuruckhalt, den überhauft mit Reichtum der Göttliche' Die letztere Übersetzung ist entschieden die bessere, da sich wenigstens ein Gedankenzusammenhang zwischen der ersten und zweiten Halfte der Strophe erkennen laßt, den ich bei Graßmann völlig vermisse Bei beiden Übersetzungen bereitet aber die gleiche Schwierigkeit das Wort vicinoti. Es hat sonst, durchaus seiner Etymologie gemaß, die Bedeutung 'ausscheiden, zerstreuen', hier aber soll es gerade im Gegenteil 'einziehen, aufhaufen' bedeuten. Die richtige Erklurung des Wortes gibt uns Gätha 91 des Vidhurapanditajätaka

rājā kalim vicinam aggahesi katam aggahi Punnako pi yakkho | und der oben im Suttanipāta (658) und an mehreren anderen Stellen des Kanons nachgewiesene Vers

ticināti mukhena so kalim kalinā tena sukham na tindati ||
Her ist es vollstandig klar, daß tici nicht das Einstreichen des Gewinnes
bedeuten kann da es an der ersten Stelle gerade von dem unglücklich
spielenden Konig gebraucht wird und an der zweiten sogar direkt mit
lali als Objekt verbunden ist, als Bedeutung ist also 'die Wurfel werfen
einen Wurf tun wurfeln' anzusetzen \* In der Verbindung mit als a erscheint
das Wort in diesem Sinue auch im Sanskrit In der Beschreibung der
Wurfelzereinome beim Agnyādheya heißt es Maitr S I, 6 11 und Māna
vasrautas I 5, 5 12 tān (nunlich al-sān) viennyāt Fur dies Wurfelspiel
beim Rajasuya gibt das Kausikasūtra die Regel (XVII I7) kriasampannān
alsun ātrityam vieinoti (der König) wirft bis zum dritten die mit kria
verselnenen Wurfel 1) Und unzweifelhaft hat viei die gleiche Bedeutung in
Av IV 38 2 wo der Spieler die Apsara anruft

veciniatim akirantim apsaram sadhudeninim

'die werfende die streuende die gutspielende Apsarā' Alle die mannig fachen Vermutungen die die Erkl irer über den Sinn dieser Stelle ge uißert haben erledigen sich wie ich meine durch den Hinweis auf die Gäthäs und die aus der Ritualliteratur angeführten Stellen von selbst

Bedeutet aber etzt 'die Wurfel werfen', so kann auch krta in der Strophe des Rgyeda nur der krta Wurf sein und wir haben zu übersetzen. Auch den Preis wird (den Gegner) überwurfelnd, der Spieler gewinnen, wenn er zur rechten Zeit den krta Wurf wirft. Wer die Götter liebend mit dem Gelde micht zurückhalt den überschuttet mit Reichtum der Gewaltige'. Der Gedanke der Strophe ist also. Wie der Spieler den Gegner besiegt und den Gewinn davon trigt wenn er das krta, den besten Wurf, tut, so mussen auch wir nicht mit unseren Giben knausern, sondern sehen, 'den

<sup>4) (</sup>alund Altind Zauberntual 5 40, ubersetzt 'd'r Keing gewant beim Wurfelspiel die unal des Iria (worthet) 'r best sich bei zum dritten (du) Iria be fernd n Wurfel aus.) Wir wied in auf dies Sutin noch zuruckkommen.

beşten Wurf zu tun', d h unsere Nebenbuhler um die Gunst Indras durch Schenken zu übertreiften, um den Lohn des Gottes zu erhalten. Ich will noch bemerken, daß die Strophe mit einigen Abweichungen auch im Atharvaveda vorkommt (VII, 52, 6, XX, 89, 9) und daß an der ersteren Stelle Säyann kritim richtig durch kritiskoldarücijam läbhahelium ausm erklart<sup>1</sup>)

Die gleiche Bedeutung muß die Redensart Iriam vicinoli naturlich auch an allen anderen Stellen haben Rv X, 43, 5

kriám na svaghní v cinoti devane samvargam yan Maghávā sáryam jáyal lubersetze ich "Wie em Spieler den kria Wurf auf dem Wurfelplatze, warf Maghavan (den kria Wurf) als er zusammenraftend") die Sonne gewann 'Ich habe schon oben (S 118) bemerkt, daß Durga zu Nirukta V, 22 devam als Wurfelplatz erklart, und daß wir keinen Grund haben, diese Erklarung für falsch zu halten Schon daraus wurde hervorgehen daß er kria als den Wurfnamen auffaßt, denn von dem Gewinn' ließe sich unmöglich sagen daß er auf dem adhidevana ware, Durga bemerkt aber auch weiter noch ausdrucklich yathatra kriadinäm döyönäm") madhye kitavak kriam treinoti api nämätra kriam yasmäl talo zayeyam aham ity erim

Ry X, 102, 2 heißt es von der Mudgalani

rathir abhön Mudgaldni garstau bhåre ketam vy aced Indrasend ||
Wagenlenkerin war die Mudgaläni bei dem Kampfe um Rinder, bei
dem Spiele warf Indrasens den keta Wurf ' Hier ist 'den kria Wurf werten'
bildlicher Ausdruck für 'gewinnen, so wie wir mit dem vom Kartenspiel
genommenen Bilde etwa sagen konnten 'sie spielte den Trumpf aus'. Man
beachte vor allem daß im Pali de Wendungen kalm richtän übhäyatiha
kaliggaho ubhäyatiha kalaggaho, wie die auf S 147 angeführten Stellen
zeigen in genau derselben Weise bildlich gebraucht werden. Was bhära
betrifft, so hat sehon Geldiner (Ved Stuf I. 119) bemerkt, daß es zun ichst
'Gewinn Sieg Preis', und dann 'wobei Gewinn, Preis Sieg auf dem Spiel
steht, öyán als Wettkampf und Schlicht', aber das letztere viel seltener,
bezeichte

Hierher gehört ferner Rv V 60 1

ile ognim acrossam namohhr iha prasatik in cayat kriam nah [4] Graßmann ubersetzt indern er fur diese Stelle wieder eine neue Be destung von kria annumnt. Den gart gen Agus peeus ich mit Verehrung hierher gesetzt verteil er unser Opfer', Ludwig 'Ich flehe Agus an der große Huld hat, mit Anbetung hier nuedersitzend verteile er unsveren Ge

<sup>1)</sup> I's ret interessant zu sehen daß Roth ursprunglich dem Riel tigen nüher war die spater. Im Jahre 1848 erklart, er Irta hier und in Ri.  $\chi$  43–5 als Wurft linamen sicht. ZDMG-11-124. Ann

t) \ gl Rt \ 111 75 12 samvargam sam ra fim jaya

3) Sollte nicht diginām aus ā sir 1m oder aydnām verdérbt sein?

<sup>4)</sup> Die Strophe findet sich mit Abweielungen die hier nicht von Bedeutung sind auch Matravanis IV 14-11 (nach Bloomfiel!) Taittirivabr II 7-12-4

beşten Wurf zu tun', d h unsere Nebenbuhler um die Gunst Indras durch Schenken zu übertreffen, um den Lohn des Gottes zu erhalten Ich will noch bemerken, daß die Strophe mit einigen Abweichungen auch im Athar vareda vorkommt (VII, 52, 6, XX, 89, 9) und daß an der ersteren Stelle Sajana kridm richtig durch kriaskodaviciram läbhahetim ausm erklart!)

Die gleiche Bedeutung muß die Redensart Artam vicinoti naturlich auch

an allen anderen Stellen haben Rv X, 43 5

kriam na śvaghni ti cinoti dérane samvargam yan Maghavā sāryam jāyai ļ ubersetze ich 'Wie ein Spieler den kria Wurf auf dem Wurfelplatze, warf Maghavan (den kria Wurf), als er zusammentaffend') die Sonne gewann' Ich habe schon oben (S 118) bemerkt, daß Durga zu Nirūkta V, 22 detama als Wurfelplatz erklart, und daß wir keinen Grund haben, diese Erklitung für falsch zu halten Schon daraus wurde hervorgehen, daß er kria als den Wurfiammen auffaßt, denn von dem 'Gewinn' hieße sich unmöglich sagen daß er auf dem adhiderana ware, Durga bemerkt aber auch weiter noch ausdrucklich yathātra kriādinām dāyānām') madhye kitavah kriam tictinot api nāmātra kriam yasmāt lato jayeyam aham ity evam

Rv X 102, 2 heißt es von der Mudgaläni

rathir abhūn Mudgaldnı garıvlau bhare kırlam vya acal Indrasend ||
'Wagenlenkerın var die Mudgalanı bet dem Kample um Rınder, bet
dem Spiele warf Indrasend den kırd Wurf 'Heri si' den kria Wurf werten'
bildicher Ausdruck fur 'gewinnen', so wie wir mit dem vom Kartenspiel
genommenen Bilde etwa sagen könnten 'sie spielte den Trumpi aus' Man
beachte vor allem daß im Pali die Wendungen kalım tranfli ubhayatiha
kalıygaho ubhayatiha kalagyaho, wie die auf S 147 angefuhrten Stellen
zoigen in genau derselben Weise bildikch gebraucht werden Was bhara
betrifft so hat sehon Geldiner (Ved Stud I, 119) bemerkt, daß ez unachst
'Gewinn Sieg Prest', und dann 'wobei Gewinn, Preis Sieg auf dem Spiel
steht, ayon als Wettkampf und Schlacht', aber das letztere viel seltener,
bezoichne

Hierher gehört ferner Rv V, 60 I

the again necessary namobhir the presents in cayat kitam nah [4] Graßmann übersetzt indem er fur diese Stelle wieder eine neue Bedectung von kita annimmt. Den garigen Agai presë ich mil Verekutung hierher gesetzt verteil er unser Opfer, Ludwig Teh flehe Agai an, der große Huld hat, mit Ambetung hier nucleristizend verteile er unseren Ge

<sup>&</sup>quot;) Is not interessant zu schen daß Roth insprungheh dem Richtigen näher war als spitter. Im Jahre 1848 erklitte er kris hier und in Ri $\propto 43$ 5 als Wurk haumen siche ZDUC. II. 124. Anm. "5)  $\chi_{\rm E}$  Ri. VIII. 75. 12. aus inorgam side rightningspr

<sup>3)</sup> Sollte nicht dayanars aus awinam oder ayanam verderbt min'

<sup>9</sup> Di Strophe find t sich mit Abweielungen di hier nicht von Bedeutung sind siich Varträvenis IV 14 11 (nach Bloomfiel ) Tauttrivabr II 7, 12 4

winn', aus dem Kommentar geht hervor, daß er unter Gewinn die 'dalsing' versteht Ich ubersetze 'Den hilfreichen Agni flehe ich an mit Verehrung möge er gut gelaunt in dieser Sache den Lria Wurf für uns tun. Da die Anrufung Agnis die Einleitung zu einem Liede an die Maruts bildet, so kann es sich hier nicht um ein Gebet um Gluck im Spiele handeln, der Ausdruck ist auch hier wieder bildlich gemeint. Die Bewerbung um die Gunst der Maruts durch Lieder wird als Wurfelspiel gedacht, und der Sanger bittet Agni ihm zu helfen den höchsten Wurf in diesem Spiele zu tun Daß dies die richtige Auffassung ist wird durch die zweite Halfte der Strophe bewiesen

ráthair na pra bhare iājayadbhih pradalsının marutām stómam rdhyām || 'Wie mit Rennwigen die dem Preise zustreben1) (mich bewerbend) bringe ich (mein Lied) dar rechtsgewendet möchte ich Gelingen haben mit meinem Lobliede fur die Maruts Wie vorhin der Kampf der Sanger als ein Wurfel spiel dargestellt wurde so wird er hier mit einem Wagenrennen verglichen, die beiden höchsten Vergnugungen, die der vedische Inder kennt erscheinen auch hier im Bilde vereint rathair na vanauadblih ist einer der bekannten abgekurzten Vergleiche Und daß die Inder selbst zu einer Zeit als das Verstandnis der vedischen Sprache noch nicht erloschen war den Aus druck kriam vice in der von mir angenommenen Bedeutung faßten scheint mir aus dem Umstande hervorzugehen daß die Strophe in dem Atharva liede VII 52 erscheint (Str 3)2) Gewiß ist wie schon das Metrum zeigt die Strophe in diesem Liede unursprunglich ebenso wie die Strophen 4 (= Ry I 102 4) 6 und 7 (= Ry λ 42 9 10)3) daß sie aber überhannt in dieses Lied das nichts weiter als ein Gebet um Gluck im Wurfelsniele ist aufgenommen wurde kann nur darin seinen Grund haben daß man die Worte vn cayat krtam nah in dem Sinne nahm möge er den krta Wurf fur uns werfen bei der Erkhrung Graßmanns und Ludwigs fehlt in jeg liche Anspielung auf das Wurfelspiel in der Strophe Bemerkenswert ist duß Sayana auch in diesem Falle wieder im Atharvaveda die richtige Er klarung gibt kriam kriasabdavācyam lābhahetum ayam vi cayat vicinotu | Larotv stu arthah

Bildlich zu nehmen ist der Ausdruck Letam vice auch in den beiden letzten Stellen Rv IX, 97 58 heißt es

travā rayam pavamānena soma bhare krtam vi cinuyāma šašiat!

Ich bezweisle daß die Rsis erst der Hilfe des Soma bedurften um 'stets die in der Schlacht gemachte Beute zu verteilen' (Graßmann) oder 'alles im Kampfe gewonnene aufzuhaufen' (Ludwig) bhara ist wie oben 'der Wettstreit und ich kann auch hier nur übersetzen 'Durch dich den

<sup>1)</sup> Über varayat vgl Pischel Ved Stud II 71

<sup>2)</sup> Varianten sind stavasum prasaktah vaja jadbhih und pradaksinam

a) Die ursprunglichen Strophen sind in Anustubh de unursprunglichen in Tristubh sel e Bloomfield Atlarvaveda S 49

sich klurenden, o Soma, mögen wir immerdar beim Wettstreit<sup>1</sup>) den k<sup>\*</sup>tla-Wurf werfen<sup>\*</sup>

Rv I, 132, 1 schließt

asmin yajñé tí cayemű bháre kriúm tájayanto bháre kriám !! Auch hier kann nicht von einem Verteilen der im Kampf gemachten Beute' (Graßmann) oder von einem 'Entscheiden des Gowinnes in der Schlacht'\*) (Ludwig) die Rede sein. Die genze Lied I, 132 ist überhaupt kein Lied vor oder nach der Schlacht, es handelt sich vielmehr um einen Wettkampf priesterlicher Sanger Durauf weist schon das ranguniah 'nach dem ausgesetzten Preise strebend', in V 1 heißt es weiter, daß der Singer puriye dhane durch Indras Kraft unterstutzt war, was micht 'm dem alten Kampie' (Graßmann) oder 'm fruherer Schlacht' (Ludwig) bedeutet, sondern 'bei dem fruheren (Weltstreit um den) Preis' Ebenso heißt es in V 5, daß unter Indras Beistand dhâne hite tarusanta fraensyavah, bei ausgesetztem Preise', nicht etwa 'in geordneter Schlacht' (Ludwig), 'die ruhmbegierigen siegen's) Die Worte vané bhare nehme ich im Sinne eines rūpaka, das ım klassischen Sanskrit durch das Kompositum yayaabhare ausgedruckt werden wurde, vgl V, 32, 5 yad ım taması harmyé dhah, 'als du ılın ın das Verheß, das Dunkel, tatest', IV, 51, 2 ru û trajásya támaso ded rocchantir airan, 'die leuchtenden (Morgenroten) öffneten die Torflugel der Höhle des Dunkels' usw 4) Ich übersetze daher 'Mögen wir bei diesem Opferwettstreit den Irla Wurf werfen nich dem Preise strebend, den Lria Wurf heim Wettstieit '

Wenn wie ich zu zeigen versucht habe, kria in der Verbindung mit tiest den kria Wurf bedeuten muß, so werden wir dem Worte auch an den Stellen des Rg- und Atharvaveda, wo es in anderem Zusummenhang erscheint dieselbe Bedeutung beilegen mus-en. Beginnen uir mit den Stellen aus dem Atharvaveda die fast alle vollig latr sind. Av. IV, 38, 1–3

> udbhındatın sanyayantın apsardın südhudetinin [ glahe kridni krnvändın apsardın idin ihá huve [[ 1 ]] ticiniallın ükrinitin apsardın südhudetinin [[ glahe kridni grhnändın apsardın idin iha huve [[ 2 ]] ydınık yarıntıyıtıy üdadânü krisin glahüt [

<sup>4)</sup> Joh halte es aber meht für ausgeschlos en daß Uham hier geradezu das Wurf 1 ju 1 b d utet

<sup>1)</sup> In Kommentar kmerkt I u feig entscheilen' eig 'verted n' un vornhuein durch Ver-preche nin deg nigen, die hauf tsachlichen Anteil am Sugo hiben werden, und zwar annu getz.

<sup>4)</sup> Ich im überzungt, diß auch an viel n andrein Stellen dis Riggedi, wo die früh ein Überstrer an Krag und Schliebten dinken im Wahl it von wenger blutgen Kampf in die Rede it von Rennen und Wurft pod und Wettgesangen 4) Agli die bei Peschel feilder, Ned Stut, im Indix unter Asynfeton an

Val. die bei Prechel Gehin r. Ved Stud, im Ind x unter Asyndeton's geführten Stell n. besond rs. II., 280ff

så nah krianı sısatı <u>prahâm ā</u>pnotu müyáyā | så nah páyasıaty attu må no jaısur ıdam dhánam || 3 ||

'Die siegende<sup>1</sup>), gewinnende Apsarā, die gutspielende<sup>2</sup>), die die *krta*-Wurfe in dem Wurfe (glaha)<sup>3</sup>) macht die Apsarā rufe ich hierher

'Die werfende, streuende Apsarā, die gutspielende, die die kria Wurfe in dem Wurfe (alaka) faßt, die Apsarā rufe ich hierber?

Die mit den Wuifen (ayas) umhertanzt, den Lrta Wuif nehmend aus dem Wurfe (glaha), die möge, für uns die Lrta Wuife werfend<sup>4</sup>) den Preis erlangen durch ihre Zaubermacht Mit Fulle möge sie zu uns kommen, nicht mögen (die Gegner) diesen unseren Einsatz gewinnen.

Sāyana erklurt in allen Fallen krta richtig als aya Mit dem Ausdrucke glahe krtāni grhnandm vergleiche man die Ausdrucke der Pali Gathā kalim aggahes, latim aggahi In der dritten Strophe hiest Sāyana und eine Handschrift ādadhānā (Sādadhānāh) und ševant Bloomfield nennt diese Lesurten schlecht<sup>5</sup>), was aber die zweite betrifft, so ist doch darauf hinzuweisen, daß in Ai VII 114, 5 die Handschriften der Vulgata soweit ich sehe ohne Ausnahme lesen

yo no dyure dhanan udam caldra yó alsánam glahanam sesanam ca |
'(Der Gott) der uns zum Spiele dieses Geld schenkte das glahana und das
sesana der Wurfel ' Dies sesana ist sicherlich nicht von dem sesanit zu
trennen wenn auch seine Bedeutung zunachst dunkel bleut's)

Die Lesart ādadhānā hat andererseits eine Stutze in Rv X, 34, 6

aksáso asya vi tiranti kámam pratiduvne dadhata á kriáni || Graßmunn faßt wie Sayana dadhatah als Gen Sg und übersetzt 'Die

Wurfel stoigern höher sein Begehren wis er gewonnen setzt er ein dem Gegner Ludwig übersetzt 'Die Wurfel hilten sein Verlangen hin, dem Gegner wenden den Gewinn sie zu Er minmt also dadhalah als Nom Pl, zu als disch gehörig Diese Auffassung halte ich für richtig Ich übersetze 'Die Wurfel durchkreuzen seinen Wunsch dem Gegenspieler zuwendend die kria Wurfe d h die gewinnenden Wurfe Auch in unserer Stelle wurde aufaahäne kriam glahät den kria Wurf aus dem glaha zuwendend', einen guten Sinn ergeben

<sup>3)</sup> udbhid >-t em Spielau druck, der segen gewinnen bedeuten muß Aus Sayanas Frl living par abandhena dl anas ja udbhedanam kuratim ist meht viel zu entnehman. Van beveitre abxr daß nach Apastunba Sruutas NiII, 19, 5 beim Rajasiya die Wurfel den Spielern mit den Worten audbhird yan rapia veggeschuttet werden \* Nach Marts S II 4, 6 lautecte der Spruch udbhirnav rapiach

<sup>2)</sup> Mbh V, 30, 28 wird Citrasena sadhuders mataksah genannt

<sup>3)</sup> Die Ubersetzung leidet unter dem Umstande daß sieh glaha und aya im Deutschen nur durch das eine Wort "Wurf" wiedergeben lassen

<sup>4)</sup> Die Bedeutung von steatt ist unsieher siehe das Folgende

<sup>5)</sup> SBF Vol XLII, p 413

<sup>9)</sup> Sayana erklirt e sriyinam aksanam jayahvasthane vasesanam

Fur glaha verweise ich auf die Bemerkungen auf S 130ff Die Grund bedeutung des Wortes, die ich dort auf Grund von Mahäbhärata Stellen zu erweisen versucht habe, 'die Wurfel die man zum Wurf bereit in der Hand gepackt halt, Wurf, stimmt, wie schon aus der Übersetzung hervor geht, auch hier aufs beste, wenn kria als aya Name gefäßt wird, und das scheint mir die Richtigkeit dieser Auffassung zu bestatigen

In Av VII, 52 findet sich kria außer in den unursprunglichen Strophen 3 und 6 in Strophe 2, 5, 8 und 9

```
turdnām alurānam višām diarjusinām |
samaitu višvalo bhago antarhaslām krlam mama || 2 ||
ajassam trā samlikhslam djassam uld samvudham |
avvm trlo yathā mathad evā mathnāmi te kṛtam || 5 ||
krlam me dāksine hāste jayo me savya dhilah |
gojid bhujāsam atvijid dhanamyayo hiranyajit || 8 ||
aksah phalavatim dyuvam datta gdm ksirinīm ura
sam mā krtásya dhātayā dhānuh shājeneva nahyata || 9 ||
```

'Moge der Besitz der Leute, seien sie reich oder nicht reich ohne daß sie sa bu enden können (?), von allen Seiten (bei mir) zusammenkommen, (moge) der krit Wurf in meine Hand (kommen).

The gewann dir das samlikhita ab, ich gewann auch die samrudh<sup>1</sup>) Wie ein Wolf ein Schaf zerzuust, so zerzause ich dir den kṛta Wurf<sup>2</sup>).

'Der krie Wurf ist in meine rechte Hand, Sieg in meine linke gelegt Möge ich Kube gewinnen, Rosse gewinnen, Geld gewinnen Gold gewinnen.

Möge ich Kube gewinnen, Rosse gewinnen, Geld gewinnen Gold gewinnen. Thr Wurfel, gebt erfolgreiches Spiel wie eine milchreiche Kuh Versehet mich mit dem Strome des kria Wurfes) wie (man) einen Bogen mit

der Sehne (tersiehl)\*
Auch hier erklart Säyana in allen Fallen kria als Namen des aya
Es bleiben da Rv. N., 34 6 schon oben behandelt ist, noch zwei Stellen

```
aus dem Rgveda Rv I, 100 9 lautet
sa savyéna yamatı ırddhatas cit sa dal siné samgrbhila kridin |
```

sa kırınā cit sanılā dhanānı maruteān no bharatı İndra vit []
Die Strophe ist von Pischel, Ved Stud I 218ft, behandelt worden
Er hat die Bedeutangen von erdähatat, sanışrahıda mod lirină festgestelli
Ich fasse auch hier kridin als 'die krid Wurfe' und übersette 'Er berwingt
mit der Linken auch die Prabler, er faßt in der Rechten die krid Wurfe,
er versehafft die Preise auch durch ein schiechtes (Pfred) Indra mit den
Maruts gewahre uns Hilfe' Krieg Würfelspiel und Wagenrennen, die drei
Dinge mit denen der vedische Inder seine Sportlust befriedigte sind hier
also nelienenander genannt

<sup>1)</sup> Die Bedeutung von samlikhita und samruth ist völl g unklur

<sup>1)</sup> D h durch mein Zauberlied lundere ich dieh den Lita Wurf zu tun

<sup>1)</sup> D h mit einer ununterbrochenen Reihe von Irla Wurfen

Diese Strophe scheint mir für die Auffassung von zwei anderen Stellen des Rgveda von Bedeutung zu sein Rv. VIII. 81. 1 wird Indra angerufen

d tü na Indra lsumantam cıtram grabham sam grbhaya | mahahasti dalsınena ||

und Rv IX 106 3 heißt es von demselben Gott

asyéd Indro madesv á grabham grbhnita sanasim |

Die Ahnlichkeit der Ausdrucke in diesen Strophen und Rv I 100 9 ist augenfallig und ich glaube daher daß der glanzende oder gewinn bringende Griff den Indra greifen soll nichts weiter ist als der glaha der den kria Wurf enth ilt. Die Aufforderung diesen Griff für den Sanger zu tum die hier an Indra gerichtet wird wird in Rv V 60 1 wie wir sahen an Agmi gerichtet iha prasatlo is cayat kriam nah. Daß grabha tatsachlich die angenommene Bedeutung haben I ann zeigt der Kommentar zu Gatha 91 des Vidhurapanditajataka wo kalim durch parayayagaham katam durch yayagaham umschrieben wird

Rv VIII 19 10 wird von dem Manne gesagt dem Agni zur Seite steht so arradblih sanita sa ripanyublih sa suraih sanita krtam ||

Da san und seine Ableitungen sehr haufig in Verbindung mit Wörtern wie wijst dihana rai erscheinen so hegt es allerdings nahe an dieser Stelle die Bedeutung Gewinn für kria anzunehmen es erscheint mit aber sehr be denklich um dieser einen Stelle willen eine neue Bedeutung von kria auf zustellen und ich glaube auch die Übersetzung der erlangt durch Renn pferde der durch preisende (Lieder \*) der durch Helden das kria ist verstandlich Das kria das den Sieg im Wurfelspiele bedingt steht hier eben biddlich für den Sieg selbst \*) Auch Sayana erklart krian hier als jayadiskam Wie nahe den vedischen Dichtern immer der Gedanke an das Wurfelspiel lag zeigt außer den angeführten Stellen auch Rv IV 20 3

śiaghnita vajrint sanaye dhananam tiay i tayam arya ajim jayema || Mit dir o Donnerkeilbewrifineter wollen wir siegen im Kampfe der Neben buhlerschaft ) wie ein Wurfelspieler zur Gewinnung der Preise

Daß die rgvedischen Dichter das krta als aya Namen kannten scheint mir nach dem bisherigen siel er zu sein. Wenn kalt treta diapara im Rgveda nicht vorkommen so ist das gewiß nur ein Zufall denn daß man in rgve discher Zeit genau so wie zur Zeit der Yajurveden mehrere ayas unterschied geht aus Rv. \ 116 9 hervor.

aya ıta parı carantı detê yê asmabhyan idhanadê udbhıdas ca ||
Sayana sagt zur Erl larung von ayah ayantı karmakaranarthan igacchantıty
aya rteyah karmakarı va Graßmann faßt es als Wanderer Ludwıg als
unablassıg Dus ulles sınd Bedeutungen de im wesentlichen auf Grund
der Etyn ologie angesetzt sınd Weines Erachtens kann aya nichts anderes

Vgl d e Nebene nan lerstellung von krta und jaya in Av VII 5° 8
 S et c Geldner Vcd St d III 91

seut als was es in der spiteren vedischen Literatur ist.1), der Wurf. Es ist zu übersetzen 'Wie die Wurfe gehen berum die Götter, die uns Geld (oder den Preis) geben und siegreich sind (d. h. Sieg verleihen). Das tertum comparations scheint vor allem in der Wilkur zu liegen, mit der die Wurfe wie die Götter bild diesen, bald jenen begunstigen. Die Pridhate, dha nadh und udbhidah, die die Götter erhalten, presen bei dieser Auffassung auch auf die agas Das erstere ist ohne weiteres in seiner Beziehung auf die agas verst undlich, was udbhid betrifft, so verwere ich auf Av IV, 38, 1, Mutt. S. IV, 4, 6 und Apastamba, Srautes XVIII, 19, 5, wo wir udbhid und Ableitungen drvon gerade als technische Ausdrucke dies Würfelspieles bennen gelern haben. 'Wie Quellen sprudelnd' (Graßmann) oder geradezu 'Quelle' (Ludwig) bedeutet udbhid weder hier noch sonst wo im Veda, die falte Rothsche Erklarung 'durchdringend, an die Spitze kommend, über lewindend' ist durchaus riehtig."

## Das rituelle Wurfelspiel

Wenn nun 1rta usw die Namen von Wurfen sind, so haben wir uns weiter die Frage vorzulegen, welcher Art diese Wurfe waren. Fur diese Frage 1st zunachst die Beschreibung, die Baudhajana, Srautas II, 8 9, von dem Wurfelspiel beim Agnyadheya gibt, von Wichtigkeit Eine Über setzung der betreffenden Stelle hat schon Caland in semer Abhandlung 'Über das rituelle Sutra des Baudhayana', S 173), gegeben Nach Fertigstellung des adhiderana schuttet man 49 Wurfel aus (tad elännapañcāšato 'k-an nivapati) 'Durauf setzen sie sich zu vieren um die Wurfel hin, der Vater und die Söhne, der Vater östlich, der alteste Sohn sudlich der zweite Sohn westlich der jungste nördlich Der Vater sondert zwölf Wurfel ab (pracchinatta)4), daher gewinnt er Zwölf (sondert) der alteste Sohn (ab), daher gewinnt er Zwölf der zweite Sohn, daher gewinnt er Die Wurfel aber, die ubrig bleiben selneben sie dem jungsten zu (tan kaniyamsam upa samihants) Wenn nun (nur) zwei (Sohne) vorhanden sind, so nummt der Vater zweimal (deiranamah mia), wenn aber (nur) einer, so ist die Gattin die dritte Wenn aber gar I eine (Sohne) da sind so nehmen beide, Mann und Frau, zweimal (desrayaman) Dicselbe Spielregel (gilt) bei drei (Spielern), theselbe bei zueren. Mit den Werten 'krium krium', machen sie die Ab sonderung (ryapugacchanti)3) Mit den Worten 'Die Kuh ist verspielt'. stehen sie auf '

<sup>1)</sup> I b neo Roth un PW der ab ra ja uberall ale Wurf I eil int

<sup>3)</sup> Di Bed utung si kr ich ergibt sich rum Teil sehon aus din dan ben stehend in Benörtern. Bei 1, 59, 1. dies Hab hi kratavo gintu einrich dabhäda apartitisa udthidab. Bei VIII 79. 1. apoin Lyfinur agybhlio eiskinglid ubbild it somal, A. N. 20. 11. satir s'n nie del imdigeld guigerad sid. in na udtlit.

<sup>4)</sup> Al handling a for do Kunt da Morganiant s, Bd XII, Ar 1

<sup>1)</sup> Blacks lum 1 rthak kare to

<sup>3)</sup> Bl avasvatnin equipo jucci anti 1 ril ak kutranti | vy ipa jan ai aih i yavacci edah

Worauf es bei diesem Spiele ankommt, kann darnach nicht zweifelhaft sein Das kria machen bei vier Spielern der Vater und die beiden altesten Söhne, die von dem hingeschutteten Haufen je 12 Wurfel nehmen, wahrend der jungste Sohn, der 13 Wurfel nachbehalt, verloren hat. Bei drei Smelern gewinnt der Vater, der 24 Wurfel nimmt, und derjenige Sohn, der 12 Wurfel nimmt, wahrend der jungste Sohn oder die Gattin, die 13 Wurfel erhalten. verheren. Und wenn nur Mann und Frau spielen, so gewinnt wieder der Vater, der 24 Wurfel nimmt, wahrend die Frau 25 erhalt und verliert 1) Weshalb gerade die Zahlen 12 und 24 gewinnen, wahrend 13 und 25 ver heren, geht aus Baudhävana selbst nicht hervor, hier treten die Erlauterungen, die Rudradatta zu Apastamba, Siautas V, 20, 1, gibt, erganzend Nach Apastambas Vorschrift (V, 19, 4)2) werden dem Opferherrn 100 Wurfel gegeben, in V, 20, 1 wird dann nur kurz gesagt 'Der Opferherr gewinnt mit dem kria' Dazu bemerkt Rudradatta 'Die Spielweisen, die den Namen krta, treta, drapara kals fuhren werden in der vedischen Stelle kriam ayanama), ayas genannt Wenn die hingeschutteten Wurfel in vier Teile geteilt werden, so spricht man von kria in dem Falle daß alle Teile gleich sind Wenn aber am Ende drei übrig bleiben so ist das tretu wenn zwei ubrig bleiben diapara wenn einer kali. Und so sagt der Veda Was die vier Stomas sind das ist kria, was aber funf das ist kalı (Taittirivabr I. 5 11. 1) Weil es hier 100 Wurfel sind so gewinnt der Opferherr auf die krta Weise4) 'Rudradatta hat also genau dieselbe Art des Spieles im Auge wie Baudhavana Wie nach ihm der Opferherr gewinnt, der 100 Wurfel hat weil diese Zahl durch 4 dividiert ohne Rest aufgeht so gewinnt hei Baudhavana der Vater der 12 oder 24 und die alteren Söhne, die 12 Wurfel haben, wahrend bei dem Spiele mit drei oder zwei Sohnen der jungste Sohn. bei dem mit einem oder gar keinem Sohne die Frau nach Rudradrattas Ausdrucksweise kalt haben also verlieren da die Zahlen ihrer Wurfel. 13 oder 25 einen Rest von I lassen

Das gleiche Spiel wurde im Ritual offenbar auch beim Rājasūya verwendet. Nach Āpastamba, Srautas XVIII 18 16ff, schuttet dei aksāsāya beim Rājasūya uber 100 oder uber 1000 Wurfel auf dris adhidetana hin (mitapet), mit diesen sollen ein Brahmine, ein Rājanya, ein Vaisya und ein Sūdra um eine junge Kuh spielen In XVIII, 19, 5 beißt es dann 'Nachdem

<sup>1)</sup> Ciland a a O nimint ein wiederholtes Spielen des Vaters mit samen Schinen und redes halben Ausschieden des Solines, der 13 Wurfel bekommen hat, an Davon vermag eh in der Beschrichung des Spieles nichts zu entdiecken. Die Worte yadt dezu bharatah, yady etah, yads nazue bhatanti können sieht doch nur auf den Pall beziehen, daß die Pamilie nur aus dem Vater und zwei, bzw. einem Soline besteht, oder diß gir keine Soline vorhanden sind. Die Angibin uibr die eventuelle Betein gung der Gattim wurden ja sanst ganz unverständlich sein.

Dix-elbe Vorschrift findet sich Maitr Samh I, 6, 11, Manavasrautas I, 5, 5, 12.
 Vgl Sitapathabr XIII, 3, 2, 1 Interaginam \*

er mit den Worten 'audbhidyam rājāe' diesen vierhundert\* goldene Wurfel weggeschuttet und gewonnen hat (udupya rijitya), gibt er dem König funf Wurfel mit den Worten dieb 'bhy ayam rājābhāt Damit deeken sich zim Teil wörtlich die Angaben der Maitrāyani Samhitā, IV, 4, 6 tatak caluhkatam aksān aichyada || ndhhinna \_ rājāhā || it catvāro vai pa rusā brāhmano rājanyo zaisyah šādras tesām evainam udbhedayats tatah pañeākšān prayacchann aha diso abhy abhād ayam it

Es bleibt die Angabe über die Überreichung der Iunf Wurfel an den Köng Sie findet sich auch in Taittriyabr 1 7, 10 5, Satapathabr V, 4, 4, 6, Kätyäyna, Srautas V, 7, 5 Was die dabei gesprochenen Worte betrifft, so stimmt naturlich das Taittriyabrahmana mit Āpastamba über ein, nach dem Sataputhabrahmana und Kätyäyana lauten sie abhühur asy etäs te paica disah kalpantām

Wie schon bemerkt, wollte Weber aus diesen Angaben auf ein Spiel mit funf Wurfeln schließen, meiner Ansicht nach mit Unrecht, da diese funf Wurfel uberhaupt nicht zum Spiele benutzt werden. Die Maitrayani Samhita und Apastamba sind in diesem Punkte ganz klar, darnach ist das Spiel ja schon vor der Übergabe beendet und zwar durch die Weg schuttung der 400 Wurfel zugunsten des Königs Nach dem Riturl des weißen Yajurveda findet das Spiel allerdings umgekehrt nach der Über gabe statt, aber diese steht in keinem ursuchlichen Zusammenhange mit dem Spiele, denn nach der Übergabe folgen zunachst zwei Zeremonien. die mit dem Spiele gar nichts zu tun haben die Prügelung des Königs und die Begrußung als Brahman und nach Beendigung dieser Zeremonien wird überhaupt erst mit den Vorbereitungen zum Spiele, dem Herrichten des adhiderana und dem Hinschutten der nötigen Würfel der Anfang ge macht Überdies wird nach Katyayana, Srautas AV, 7, 18 dem König bei diesem Spiele das kria gesetzt, funt Wurfel aber wurden wie wir sahen. gerade umgehehrt kals fur ihn sein Endlich laßt sich das rituelle Smel. wie aus den oben angeführten Schilderungen hervorgeht, mit funf Würfeln garnicht spielen Wenn daher Mahidhara zu Vajasancyis A. 20 aksin als purvoktanancal san erklart, so ist er im Irrtum Meines Erachtens ist die

Übergabe der funf Wurfel, wie auch der Begleitspruch deutlich verrat, lediglich eine symbolische Handlung, die Funfzahl ist mit Rucksicht auf die funf Himmelsgegenden, die der König beherrschen soll, gewählt. Sie kehrt auch sonst in diesem Zusammenhange wieder, so redet zum Beispiel der König den Priester funfmal 'o Brahman' an, was von jenem funfmal erwidert wird.

Daß die Art des Spieles, die wir für Baudhäyana und Äpastamba ermitelt haben, jedenfalls im Rituale seit alter Zeit üblich war, wird durch Taittiriyabr 1,5, 11, 1 ge au cattära stomäh kriam tal juha pe paäca kalah sah, und Satapathabr XIII, 3, 2, 1 paramena vä esa stomena jutä i catu stomena krienäpänäm, bewiesen Die Identifizierung der ver Stomas mit dem kria, der funf mit kali laßt sich nur unter dieser Voraussetzung begreifen Sicherheit bezieht sich auch die Vorschrift des Kausikasütra XVII, 17 kriasampannän aksän ätrliyam versinds auf dieses Spiel Den Ausdruck ätrliyam verstehe ich so, daß der König dreimal spielt, zuerst mit einem Brahmanen, darauf mit einem Kastriya und zuletzt mit einem Vaisya, vgl die beiden folgenden Sütras<sup>1</sup>)

Aus den Angaben Baudhāyanas, Āpastambas (V 20, 1) und Kātyā vanas (XV, 7, 18, 19), aus dem Kausikasütra und aus Satapathabr XIII, 3. 2. 1 geht weiter hervor, daß man das krta als den höchsten und damit gewinnenden Wurf betrachtete An die funf Wurfel, die dem Könige übergeben werden wird aber, wie wir schon sahen, in Satapathabr V, 4, 4, 6 die Bemerkung geknupft esa rā ayan abhibhur yat kalir esa hi sarran ayan abhibhavatı, 'dieser kalı wahrlich beherrscht die auas denn dieser beherrscht alle auas' Daß die funf Wurfel als kalı bezeichnet werden, wurde allerdings mit dem, was wir aus Baudhāvana und Āpastamba wissen, übereinstimmen?). abweichend ist aber, daß dem kalt hier die höchste Stelle unter den augs zugewiesen wird. Das gleiche ist an zwei anderen Stellen der Fall in Taittiriyas IV, 3, 3, 1-2, wo kali geradezu abhibhu genannt wird, und in Vajasanevis XXX, 18, wo er unter dem Namen aksarāja erscheint. Nun ist zu beachten, daß an allen drei Stellen, wo kals an der Spitze der augs steht. micht wie gewöhnlich vier, sondern funt augs aufgezahlt werden, zu kalikrta, treta, dvanara kommt noch der askanda hinzu Daraus scheint mir

¹) Caland, Altınd Zauberritual, S 40, meint der König spiele dreimal, zuerst mit einem Brahmanen einem Kşatrıya und einem Vaişya, darauf mit einem Brahmanen und einem Kşatrıya und zum dritten Male mit einem Brahmanen Diese Erklarung beruht offenbar auf seiner Auffassung von Baudhäyana Śrautas II, 9, die ich, wie schon gesagt, nicht zu teilen vermag Darlisa Kommentar ist leider an dieser Stelle so verderbt, daß aus ihm nichts zu eintehmen ist

<sup>9)</sup> Sayanas Erklarung zu der Stelle tesöm coturnöm okanam krtasamyñā pañ cônām kalesamyña st durchaus richtig, und Mahudharas Bernerkung zu Vājasaneyis A., 28 caturnām akanam krtasamyña pañcamanya lalih besagt dasselhe, denn ob man die funf Wurfel oder den uber vier hinausgehenden funften als kalt bezeichnet, blebt sich im Grunde gleich

hervorzugehen daß hier eine Abrit des Spieles das wir vorhin kennen gelernt haben vorliegt imm dividierte die Zahl der Wurfel meht durch 4 sondern durch 5 Ging die Division ohne Rest auf so war das kati. Bei einem Rest von 4 ergib sich kria von 3 tretä von 2 diäpara für den Fall, daß 1 als Rest blieb hatte man den neuen Namen askanda erfunden 1

Nachdem wir das rituelle Wurfelspiel kennengelerat haben werden wir vor die Trage gestellt ob wir diese Form des Spieles auch außerhalb des Rituales überall da anzunehmen haben wo uns die aya Namen kria usw begegnen

# Das vedische Wurfelspiel

Was zun ichst das Spiel betrifft das die Dichter der Lieder des Rg und Atharvaveda im Auge haben so legt schon die allgemeine Erwagung daß sich im Rituele Sitten und Brauche gerade in ihrer altesten I orm zu erhalten oflegen die Vermutung nahe daß sich das Smel der altesten Zeit prinzipiell night von dem rituellen Spiele unterschied. Difur sprechen aber auch noch eine Reihe von anderen Punkten In beiden I allen ist das Wurfel material das gleiche es wird mit Vibhital anussen gesnielt und wir haben schon gesehen daß es ganz unwahrscheinlich ist daß diese Nu-se je mit Augen versehen oder sonstwie unterschieden waren. Bei einem Spiele mit derartigen Wurfeln kann es sich aber in der Tit wohl nur wie es in dem rituellen Spiele der Fall ist um die Zahl der geworfenen Wurfel handeln Aus dem Reveda geht weiter wie wir schen hervor daß man zum Spiele einer sehr großen Anzahl von Wurfeln bedurfte mag man nun tripai casah in Rv A 34 8 als 53 oder wie ich vorgeschlagen habe als 150 fassen. Auch diese große Zahl laßt sich nur verstehen wenn man ein Spiel nach Art des in den Bitualtexten geschilderten für die vedischen Lieder annimmt. Nach den einheimischen Erklirern bedeutet ferner kria im Rgveda die gleiche Zahl von Wurfeln wie in den Ritualtexten Ry I 41 9 heißt es

caturas erd dadamanad bibhiydd & nidl atoh

na duruktáya sprhayet ||

Zur Erklarung der Strophe bemerl V iska Air III 16. Wie man sieh vor dem Spieler furchtet indem man denkt er hilt die vier Wurfel so möge man sieh auch vor übler Rede furchten memals möge man nich übler Rede verfangen. Ihm sehheft sieh Siyana an nach dem zu übersetzen wire. Wie man sieh vor dem (Manne) furchtet der die vier (Burfels) in der Hand hilt bis (sie) mederfallen so (Järchte man sieh vor üller Rede und) verfange meht nich übler Rede. Ich sehe nicht den geringsten Grund.

<sup>1)</sup> D. I merkrik de la tiriyale I = 10 fiber d. fiel Niel lg mail ( wied eleminate with might d. and dem Verli, ed worlleil mir ad worll wied of 101 kinut wir. 1) By may elitze pama the portate ogl. G. Haer Ved. Stul. H. [19] HI. 161

<sup>1)</sup> Sayar's sprickt all relings anstatt von Warf in vin haurmuselehn wie

falls nicht fur ausgeschlossen, daß das alte Wurfelspiel noch heutzutage in Indien wenn auch vielleicht nur als Kinderspiel, lebt

Daß im allgemeinen in den Liedern des Rg. wie des Athrivaveda das kra als der hochste und gewinnende Wurf galt machen die auf S. 148ff und S. 166 angefuhrten Stellen zweifellos. In Av. VII, 114, 1 wird anderer seits kalt angerufen als derjenige, der über die Wurfel gebietet (yó aksésu tannusší). Der Ausdruck klingt wie schon bemerkt, stark an die oben er wähnten Bezeichnungen des kalt als abhibhis und aksarāja an und viel leicht hatte der Dichter von Av. VII, 114 die Abart des Spieles bei der kalt die erste Stelle unter den ayas einnahm im Auge. Dieselbe Form des Spieles könnte möglicherweise auch im Aksasūk ist gement sein denn auch hier wird in V. 12 'der Heerführer der großen Schar, der König der erste des Haufens (yó tah senänir mahato ganasya röja irdinaya prathamo babhāra) angerufen und es liegt jedenfalls nahe diese Ausdrucke auf kalt als den abhibha und aksarāja also den ersten unter den ayas zu beziehen. Diese Erklarung wird nur dadurch sein unsicher, daß in V. 6 der kria Wurf un zweifelhaft als der gewinnende Wurf hingestellt wird

## Das epische Wurfelspiel und die Zahlkunst

Ahnlich wie bei den vedischen Liedern liegt die Sache beim Mahä bhärata. Auch bei dem epischen Spiele wurden die Wurfel unzweifelhaft geworfen zum Beweise dessen genugt es auf den Ausdruck al van kispati. im Mbh II 56 3 zu verweisen Im übrigen aber stimmt alles, was wir er mitteln können zu dem, was wir uber das rituelle Spiel wissen. Auch im Epos ist wie wir sahen von Haufen von Wurfeln' die Rede. In III, 34 5 werden ferner 'gerade und ungerade. Wurfel erwicht.

alsāms ca drstru Sakuner yathārat kamānukulān ayujo yujas ca

sakyan niyantun abharisyad atma manyus tu hanyal purivasya dhariyam ||
Die Ausdrucke yay und ayay lassen sich von den Wurfeln nur verstehen
wenn man ein Spiel annimmt wie das rituelle bei dem die Zihl der Wurfel
von Bedeutung ist

Bei dieser Annahme wurde weiter auch ein Punkt in der Nala Sige sene Erklarung finden, der mit wenigstens bis jetzt immer unverstandlich ersebienen ist Bekanntlich erlungt Nala der von Kahl beessen istets Un glück im Wurtelspiele hat die Falmgkeit zu gewinnen wieder, ihr Komg Ruparna ihm das al sahrdaga mitteilt. Die naheren Umstrude werden in Mibi III 72 berichtet Da wird erzahlt wie Nala in der Gestält des Wagen lenkers Bähnka mit König Ruparna und Värsneya auf einem Wagen dahnfalut. Von leisem Neide auf Nalas Geschicklichkeit im Rosselnkeir erfullt, ruhmt sich Ruparna seiner außerordentlichen Starke im Zilden (V. 7 samkhyane paramam loltan) und gibt gleich eine Probe seiner kunst indem er die Bitter und Fruchte eines am Wege stebenden Vibhitaka Baumes die sich auf Tausende und Milliomen belaufen im Au berechnet

Nala schenkt den Worten des Rtuparna so ohne weiteres keinen Glauben Er halt die Pferde an und will absteigen, um den Baum zu fallen und die Fruchte nachzuzahlen, und erst auf langeres Zureden des Rtuparna, der zur Weiterfahrt drangt, begnugt er sich damit, an einem Teile eines Zweiges eine Stichprobe zu machen Es ergibt sich, daß Rtuparnas Berechnung richtig ist Nala ist aufs höchste verwundert über diese Kunst, Rtuparna sagt ihm zur Erklarung 'Wisse, daß ich das Geheimnis der Wurfel kenne und erfahren bin im Zahlen' (V 26)

viddhy alsahrdayajñam mām samlhyāne ca višāradam ||

Und nun beschließen sie auf Nalas Vorschlag, ihr gegenseitiges Wissen auszutauschen, Nala verspricht dem Rtuparna das asahrdaya, das Rossegeheimmis, mitzuteilen und empfangt dafur selbst sofort von Rtuparna das intefe Geheimmis der Wurfel (V 29 aksānām hrdayam param) Kaum aber ist er im Besitze desselben, als Kali aus seinem Körper heraus und in den Vibhitaka Baum fahrt Nala aber ist nun wieder imstande, im Wurfel spiel zu siegen Heimgekehrt fordert er noch einmal den Puskara heraus und gewinnt sein verlorenes Reich zurück.

Die Erzahlung laßt keinen Zweifel darüber, worin das aksahrdaya besteht es ist die Fahigkeit, im Augenblick eine großere Anzahl gleichartiger Dinge zu zahlen Daß diese Fahigkeit bei einem Spiele, wo es auf die Zahl der geworfenen Wurfel ankam von dem großten Nutzen sein mußte, leuchtet ohne weiteres ein Wenn es zum Beispiel galt wie ich vorhin vermutet habe, die Zahl der vom Gegner geworfenen Wurfel auf eine durch 4 teilbare Zahl zu bringen so mußte der Sieg naturlich dem Spieler zufallen, der imstande war die hingeworfenen Wurfel im Nu zusammenzuzahlen 1)

Eine Andeutung der Beziehung der Zahlkunst zum Wurfelspiele findet sich auch im Sabhāparvan Dort preist Sakuni den guten Spieler (II, 50, 7) no vetti samkhyām nikrtau vidhijāas cestāsv akhinnah kitavo 'ksajāsu |

mahāmatır yas ca jānātı dyūtam sa vai sarıam sahate prakriyāsu || Nach dem Petersburger Wörterbuch soll samlhyā hier soviel wie Berechnung',

<sup>1)</sup> Im JRAS 1904 S 355ff hat Greeson Rtuparnas kunst mit der der modernen kanigås, der Abschatzer des l'rtrages von Getreidefeldern und Obstgirten, vergliehen So inters sant dieser Hinweis auch ist, so scheint er mir doch eine eigentliche Er klirtung meht zu hefern, da der inner. Zusammenhang zwischen der Zahlkinst und der Wurfelkunst danden hoch nicht aufgeklärt und Grieson fru hich scheint diesen Zusammenhang der doch aus der ganzen Frahlung und insbesondere aus V 26 deutlich hervorgieht, gar meht anzuerkennen. Auch in einigen kleineren Prinkten kann ich mich Griesons Auffassung nicht ansichhießen. Er meint, Rtuparna habe Nala zu einem Spiek. Cerade oder Ungerade herausgefordert, aber von der Heraus forderung zu einem Spiek kann doch gar nicht die Rede sein. Phensowing glaube ich, daß Rtuparna den Vibhitakabaum für die Demonstration seiner Zahlkunst aus wahlt, weil er im Wurft in geschiekt war. Die Zahlkunst hatte Rtuparna auch an jedem ander in Baume zugen konnen, der Vibhitakabaum wird hier de-halb genannt, wol Kali nacher in die neißhit.

d h 'genaue Erwagung des pro und contra sein¹) allein es scheint mir zweifellos daß samkhya in diesem Zusammenhange dasselbe ist wie das samkhyāna, das nach Mbh III 72 26 der Wurfelspieler verstehen muß Ich übersetze die Strophe daher 'Der Spieler, der das Zahlen versteht im Falle eines Betruges die Regeln kennt unermudlich ist in den durch die Wurfel verursachten Tatigkeiten der Kluge der das Spiel kennt der vermag alles bei den (terschiedenen) Arten (des Spieles)¹¹.

Wenn ich recht sehe, so ist sogar schon im Veda einmal von dem Zihlen beim Wurfelspiel die Rede Av IV, 16 5 wird von Varuna gesagt samkhyāta asva nimiso jananam aledn ina svachni ni minoti idni ||

somkhydia asya nimiso yananam ak dn iru sraghni ni minoti idni ||
Die Bedeutung der beiden letzten Worte ist unsicher Ich glaube daß trots
aller Schwierigkeiten die das Geschlicht bereitet zu idm aus dem Vorher
gelienden ein Begriff wie die Liderbewegungen' zu erganzen ist und möchte
ni minoti wie im Petersburger Worterbuch vorgeschlagen wird als 'er
messen berechnen fassen und übersetzen. Er hat gezihlt die Bewegungen
der Augenlider der Menschen') wie ein Spieler die Wurfel berechnet er
diese. Was immer aber auch der wahre Sinn von ni minoti idni sein mag
jedenfalls wird Varuna hier einem Wurfelspieler verglichen und went eim Zusammenhange damit heißt daß er 'zahle so kann dieses Zahlen doch
unmöglich etwas anderes sein als das Zahlen das nach der Darstellung des
Mahabharata beim Wurfelspiele eine so wichtige Rolle spielt

Noch ein anderer Punkt verdent hier besprochen zu werden. Jedem Leser von Mbi II Coff. 76 wird die Beschreibung des Spieles wie sie dort gegeben wird zunachst sehr merkwurdig ja unverstandlich erscheinen Sakum der für den Duryodhana spielt und Ludhisthira sitzen sich gegen über. Ludhisthira nennt zuerst seinen Einsatz darauf gibt Duryodhana für seinen Stellvertreter an was er dagegen zu setzen hat. Dann fahrt der Erzihler fort (II 10 9)

tato jagraha Šakunis tan aksun aksatattravit | ntam itu era Šakunir I udhisthiram abhāsata ||

Dann ergriff Sakuni der die Warfel Kunst der Wurfel kannte die Wurfel Gewonnen sagte Sakuni zu Ludhisthira

Ludinsthira nennt sofort einen neuen Finsatz. Wiederum heißt es in unmittelbarem Anschluß daran (H. 61-3).

Kautavanan i kulakaram jyestham Pandavam aeyutam ( sty uktah Śakunih prala jitam ity eva tam nrpam ]]

Yi ul ch i t de Frklärung Nakaiji is sai kh jā i sai yak khyāna n ja ja panij i jadvārai vekam

<sup>2)</sup> Nilakai ita erkluri *prakrigāsu* durch dyr*takri plan*. B litingk ubersetzi im PW bas se nem Pra

<sup>3)</sup> Syrana faßt samkhatt als Non Sig von sar khaitr ind virt niet dam t numbah als C nit zi ama golong

Dasselbe wiederholt sich 17 mal Yudhisthira setzt nacheinander seine samtliehen Schatze, seine Bruder und sich selbst ein, die Entscheidung wird iedesmal in der gleichen kurzen Formel berichtet

jitam ity eva Kakunir Yudhisthiram abhāsata || Nur der Vordersatz wird kurz varnert, II, 61, 7-11-14-24-28-31, 65, 5-7-9-11-16-22-26-29 heißt es

etac chrutvā¹) vyavasīto nīkrtīm samupāśrītāh |

II, 61, 18

ıty evam vädinam Pärtham prahasann ıva Saubalah | II. 61. 21

ty evam ukte racane krtarairo durătmavân [

II, 65, 14

etam uktvā tu tān aksān Chakunth pratyadīvyata<sup>2</sup>) | Endlich fordert Šakuni den Yudhisthira auf, um die Draupadī zu spielen Yudhisthira willigt ein Wieder heißt es nur (II, 65, 45)

Saubalas tv abhidhāyarvam jitakaši madotkatah | ntam itu eva tān aksān minar evānianaduata !!

Ebenso wird der Vorgang beim zweiten Spiele beschrieben. Sakuni formu liert genau die Bedingung, unter der sie spielen. daß der verlierende Teil zwölf Jahre im Walde und ein Jahr unerkannt unter Menschen leben solle, dann wird wieder kurz gesagt (II, 76–24)

pratijagrāha tam Pārtho glaham jagrāha Saubalah | ntam itu eta Sakunir Yudhisthiram abhāsata ||

Man könnte aus dem völligen Schweigen des Textes über dis Wurfeln des Yudhisthira vielleicht schließen daß dieser bei dem ganzen Spiele überhaupt niemals zum Wurfe gekommen ware, aber ich glaube, diß dieser Schluß doch nicht gerechtfertigt ist Auch von Sakuni wird in 17 von 21 Fallen nicht ausdrucklich gesagt, daß er wurfelte, und doch wird dis was inn betrifft, niemand in Abrede stellen. In einem Falle (II, 65, 14) heißte sindessen von Sakuni daß er 'dagegen spielte' (pratipadirigata), und das scheint mir deutlich zu zeigen daß Yudhisthira vor ihm die Wurfel ge worfen hatte. Die ganze Durstellung des Mahabhärata wurde sich, wenn die vorhin geaußerte Vermutung über den Gang des Spieles richtig sein sollte, vortrefflich erkluren. Yudhisthira nennt seinen Einsatz und wirft ummittelbar darauf eine Anzahl von Wurfeln, Sakuni wirft sofort soviele Wurfel au, daß die Gesamtzahl kria ist.

Was die Bewertung der einzelnen ayas im epischen Spiele betrifft, so scheint krta stets die erste Stelle einzunehmen, wahrend kalt die niedrigste zukommt. Das letztere geht klar aus dem Nalopākhyāna hervor. Nala verhert bestandig, weil er von Kali, dem personifizierten Ungluckswurfe,

<sup>1)</sup> In II. 61, 7 evam éruted

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Worte eram ukted beziehen sich auf die kurze höhnische Bemerkung, die Sahum macht, als 1 udbisthira anfängt, seine Bruder einzusetzen.

besessen ist. Hierin stimmt also das epische Spiel mit der Art, die wir auch für die vedische Zeit als die gewöhnliche erkannt haben, überein

Nuch alledem scheint mir die Identitat des epischen und des verdischen Spieles gesichert zu sein. Eine Ausnahme ist nur für das Virätaparvan zu konstatieren dessen Verfasser, wie ich 8 125f gezeigt habe an ein Spiel mit päsakus dachte. Wahrscheinlich ist sogur die mit dem Brettspiel kombinierte Wurfelspiel auf das wir spater eingehen werden gemeint Auch der Ausdruck trez in Mbh III, 59 6 7 wurde auf das päsaku Spiel schließen lassen, wenn wir darunter wirklich einen Wurfnamen verstehen müßten denn nach allem wis wir wissen hit ein solcher Name nur bei dem Spiele mit päsakus, nicht aber bei dem Spiele mit Vibintalanussen seine Stelle. Ich glaube aber, daß dieser Schluß micht berechtigt ist und verweise auf die Argumente die ich schon oben gegen die Auflassung von 18 auf auf der muß sehon annehmen daß der Dichter des Nala Liedes in III 39 6 7 ein ganz anderes Spiel im Auge batte als in den übrigen Teilen seines Werkes etwas was mir hobelst unwahrscheinlich erschein.

#### Das Wurfelspiel in der Chandogya Upanisad und im Mrcchakatika

Was kria usw in der Chändogia Upani-ad (IV. 1, 4, 6) und im Mrechikatika (II. 9, 12a) betrifft so durfen wir ihnen wohl die gleiche Bedeutung zuschreiben die sie in der vedischen Literatur und im Epos hirben. Daraus wurde folgen, daß das Spiel mit Viblutakanussen noch zur Zeit des Mrechakatika gebrauchlich war die Wurfnamen goddah und satti. (II., 1) weisen andererseits darauf inn daß daneben das päsida Spiel bestand da sich diese Wurfnamen wie gesagt nur bei dem päsida Spiele nachweisen lassen

In der Chandogya Upani-ad wird ferner wie oben bemerkt, die Spiel regel mitgeteilt daß dem kria die medrigeren agas zufallen Spater, in IV, 3 8 wird das kria mit den funf Naturgewalten Wind Feuer, Sonne Mond, Wasser und den funf Organen Odem Stimme Auge Ohr, Mansalso im ganzen zehn Dingen identifiziert (le rä ete pañcange pränzinge dassandas ist kram). Augenscheinlich hingt diese Gleichestzung von kria mit

saha sad amśams caturankapāte purvaih sadbhih saha daśāpy amśān hared iti Nilakantha denkt allerdings hier wie in der folgenden Stelle an das paśala Spiel seine Angaben können aber ebensogut auf das Vibhitakaspiel be zogen werden Es wurde darnach der Einsatz in zehn Teile zerlegt Beim kalı Wurfe gewann man einen Teil beim diapara Wurfe drei beim treta Wurfe sechs und beim krta Wurfe zehn Teile da stets der Gewinn der niedrigeren ayas dem höheren aya zugerechnet wird. Das alles stimmt aufs genaneste mit den Andeutungen der Upanisad überein. Eine in Einzel heiten abweichende im Prinzip aber damit identische Spielweise beschreibt Nilakantha im Kommentar zu Mbh IV 50 24 in folgenden Worten tatra dyute pañca svivāh pañca parakivāš ca dināradavah sthāpvante i tad itah paśapraksepe vadu ekanka uparu āvāti tarhi smuesu eka era pito bharati | yadı dıau tada paralıyam dınaradıayam sviyas cailo') ntah | yadı tryanla uparı patet tada paralıyanı trayam sviyam ca trayam nıtam | caturanlasyo paripatane sarie 'm sviyah parakiyas ca nitā bharanti | tathā ca kalipāte jayo nästi diaparadinata uttarottaravrddhya jayo sti Auch hier zerfallt der Ein satz in zehn Teile jede der beiden Parteien hat funf beigesteuert. Beim kali Wurfe gewinnt der Spieler einen Teil des eigenen Einsatzes beim diapara Wurfe außerdem noch zwei Teile des Einsatzes des Gegners also ım ganzen wie vorhin drei Teile Beim tretā Wurfe gewinnt er drei Teile des gegnerischen und drei Teile des eigenen Einsatzes also wie vorhin im ganzen sechs Teile Beim kria Wurfe endlich gewinnt er wie vorhin alle zehn Teile Vermutlich war es speziell diese letztere Spielart die der Ver fasser der Upanisad im Sinne hatte da bei dieser die Parallelitat der zehn Teile des Einsatzes die das krta gewinnt mit den zehn dem krta gleich gesetzten Dingen auch darin zutage tritt daß beide aus zwei Gruppen von ie funf (pañcānue pañcānue) bestehen

# Das Wurfelspiel in der Pali Literatur

Fur die Beurteilung des Wurfelspieles in der Palt Literatur kommt vor allem eine Stelle im Payasisuttvinta des Dighanikaya XXIII 27 in Betracht Hier wurd die-selbe Geschichte errühlt die wir schon oben aus dem Littajatal a (91) kennengelernt haben aber mit einer wichtigen Abweichung Wahrend nach dem Jataka der Falschspieler so oft er verliert einen Wurfel in den Mund steckt und dadurch den Abbruch des Spieles herbeituhrt verschluckt er nach der Darstellung des Payasisuttanta jeden kalt der sich einstellt (ägalägatam kaltim gilati) und entschedet dadurch offenbar das Spiel zu seinen Gunsten da sein Gegner ihm vorwirtt daß er aussichließlich gewinne (tram kho samma ekantikena jinäsi). Die Angaben des Jataka sind auf das päšala Spiel bezogen vollkommen verstandlich nicht aber die des Payasisuttanta. Der Verfasser des Suttanta kann nur das Vibhitakaspiel im Auge haben und muß unter kalt den bei der Division durch 4 als Rest

i) Die Ausgabe li st s Ljais ea ko

bleibenden einen Wurfel verstehen, durch dessen Beseitigung der Wurf allerdings aus dem schlechtesten in den besten verwandelt wird Dazu stimmt auch, daß in der dazugehörigen Gäthä an Stelle des Verschluckens des kalt von dem Verschlucken eines Wurfels gesprochen wird (gilam akkhami)

Nach dieser Stelle ist weiter auch Dhammapada 252 zu beurteilen, wos heißt, daß man die eigenen Fehler verberge wie ein Betruger den kals vor dem Snieler verbieret.\*

> paresam kı so rajjānı opunālı yatkā bhusam | attano pana chadetı kalım vā kıtavā satko²) ||

Unter dem Verbergen des kals sind sicherlich Manipulationen wie die im Payassuttanta geschilderte zu verstehen. Es ist also auch lier an das Vibhitakaspiel zu denken, und kals hat die Bedeutung die ihm in diesem Spiele zukommt

Eine ganz andere Bedeutung als in den bisherigen Fallen scheint kata (krta) und kalı in Gathā 91 des Vidhuranandıtaiātaka zu haben da es sich hier is anscheinend ebenso wie in den Prosaerzihlungen dieses und der ubrigen Jatakas um das Spiel mit pāsakas handelt. Wenn es hier heißt, daß der König den kals. Punnaka das kata erlangte so scheint die nichts weiter zu bedeuten, als daß Punnaka den vorherbestimmten Wurf richtig zustande brachte wahrend des Königs Wurfel falsch fielen kata wurde hier also einfach 'der richtige Wurf kalt 'der falsche Wurf sein Daß kata und kalı dazu kommen konnten, diese Bedeutime anzunehmen ware bei der Stellung die sie in dem alten Spiel mit Vibhitakanussen einnehmen, leicht verstandlich doch beruht diese ganze Erklarung auf der Voraus setzung daß das Spiellied das sich nicht in den von Fausboll benutzten sinchalesischen Handschriften findet ebenso alt ist wie die Gatha denn nur in ienem Liede nicht in der Gatha selbst tritt die Beziehung auf das pāśaka Spiel deutlich zutage Die Prosaerzahlung beweist bekanntlich für die Gathas gar nichts Sollte also das Spiellied junger und spiter ein reschoben sein so könnten die Ausdrucke kata und Lali ohne weiteres auch auf das Vibbitakaspiel bezogen werden wie in den beiden vorhergenannten Stellen, und es wurde dann sehr wahrscheinlich sein daß es sich in der kanonischen Literatur des Pali stets um das Vibhitakaspiel handelt und

<sup>3)</sup> Danach ist des auf S 114 Anm 4 in bezug auf Rv I 92 10 II 12 6 Georgie un berüchtigen. Den Möglichkeit be m 'thibutkaapsel durch das Verschwund nlassen einen Wurfels den Sieg herbezuführen laßt siech nicht in Abrede stellen. Gli ichwol I hann meiner Anaisch nach in jenen Stellen meit von solichen Betrugerweit de Redo sein da der Spieler dort kyfnis genannt wird un 1 ich halte ditter im übrigen an der angegebenen Bedeutung von rejän fest.

<sup>1)</sup> Fausboll I est in der zweiten Auflage kitardauf o und betrachtet es als Kom posttum [Ich zehe es vor kaurd sis Ablatis zu fassen woes auch der kommentator utt dessen Frikarungen im ubrigen aber voll g verkehlt am I]\* Fur satha vergleiche de auf 8 111 angeführten Stellen

das pāšaka Spiel nur in den Prosastucken der Jātakas und im Spielliede erwahnt wird \* Eine endgultige Entscheidung der Frage laßt sich nur auf Grund eines großeren handschriftlichen Materiales treffen

Die ubrigen auf S 146f angeführten Stellen aus dem Pali und Dhammapada 2021) bieten keine positiven Anhaltspunkte für die Ermittlung der Spielweise Es laßt sich nur behaupten, daß in allen Fallen Lata als der beste, Lali als der schlechteste Wurf gilt

## Die Etymologie der Aya-Namen

Zum Schlusse möchte ich darauf hinweisen, daß die Bedeutung der aug Namen, die wir auf Grund der Angaben der Ritualtexte gewonnen haben, zum Teil auch durch ihre Etymologie bestatigt wird krta, das 'Gemachte', 'Gelungene', 1st als Bezeichnung für den besten Wurf, dessen Zustandebringen die Aufgabe des Spielers war, ohne weiteres verstandlich?). ebenso treta, 'die Dreiheit', als Name des Wurfes, bei dem ein Überschuß von drei Wurfeln war, oder auch dieser drei Wurfel selbst. Weniger klar auf den ersten Blick ist diapara Einen lingerzeig für die Erklarung des Ausdrucks gibt uns die Regel Paninis, H. 1, 10, die wir schon oben kennen gelernt haben. Nach Panini sagte man beim Wurfelspiel ekapari dupari usw, 'um eins anders', 'um zwei anders' usw Ebenso wie pari konstruierte man nun offenbar auch das zu pars gehörige Adiektiv para wenn Panini und seine Nachfolger das nicht lehren so liegt das vermutlich daran, daß in der Sprache ihrer Zeit dieser Gebrauch nicht mehr lebendig war. Das Wort drapara ist also eigentlich ein Adjektiv zu dem aya zu erganzen ist, es 1st 'der (Wurf der) um zwei (Warfel) anders 1st (als das kria) und be zeichnet dann auch wohl die beiden überschussigen Wurfel selbst tretā hitte man ebenso auch \*tripara sagen können, fur kali3) ekapara, und dieser letzte Ausdruck ist im Rgveda in dieser Bedeutung tatsachlich belegt

Im Aksasükta sagt der ungluckhehe Spieler (X 34 2) akwasyāham ekaparasya helor anutralām apa jāydm arodham || Sāyana erklat hier ekaparasya durch ekah parah pradhānam yasya tasya

<sup>1)</sup> Siche die Nachtrage

<sup>1)</sup> Mit die er Frklarung lassen sich die Bedeutungen die Geldner Ved Stud I, 119ff, für ved känn, kärlin, kirlin und kritzin aufgesteillt hat, namhelt Sieg, bzw. siegreich, ohne Schwin righetet vereingen. Was speziellt krine bertifft, so siet er meiner Ansicht nach ursprunglich 'derjenigt, der (den krit ill inf) zustande bringt, so deutlich in der Verbindung mit freighnin, Rv. I, 92, 10. Bildlich oder in der erweiterten Be dutung siegrisch' wird es dann in berüg auf jeden Weitstreit gebraucht. Ich ver weise insbesondere auf Rv. VIII, 79, 1, wo krinu neben zwei anderen bpielausdrucken telepit und bild erschent.

ayı'm krinur agribhita visvajid udibhid it somah

<sup>3)</sup> Bei dem Spiele, in dem kali als hochster Wurf galt, wurde naturlich dakanda an die Stelle von kali treten.

Das größere P W setzt, mit Verweisung auf ekaparı, als Bedeutung von ekapara an 'wobei ein Auge den Ausschlag gibt', ihm folgt Graßmann Ludwig ubersetzt 'der Wurfel allein, der mir über alles ging', und bemerkt, es könne damit auch der kuli gemeint sein, und ihm schließt sich das kleinere Petersburger Worterbuch an Meines Erachtens ist es zweifellos, daß ekapara hier soviel wie kuli ist, und daß wir übersetzen müssen

'Um des Wurfels willen, der um eins anders war, (d h um des kals willen) verstieß ich die treue Gattin'

So paßt der Vers vortrefflich in die Situation Der Spieler hat in seiner Leidenschaft die eigene Gattin als Preis eingesetzt, er hat kalt geworfen und damit die Gattin verspielt, genau so wie Yudinsthira die Drauprid verspielte!) Daher heißt es in V 4, daß andere nun seine Gattin berühren (anje gäydim pari misanty asya) Er geht dann noch weiter und verspielt sich selbst wieder genau wie Yudinsthira sich missamt seinen Brüdern verspielte?) Darum sigen Vater, Mütter, Brüder, die er anfleht ihn aus zulösen "Wir wollen nichts von ihm wissen Führt ihn gebunden fort" (V 4)

putd mäld bhrdiara enam ähur na jänimo nayata baddham etam []
Ind darum geht er verschuldet, voll Furcht Geld suchend bei Anbruch
der Nacht in das Haus von Fremden, in minleh derer, in deren Dienst er
nun geraten ist (V 10) Wenn Ludwig sagt, daß er sich die Gattin ent
fremdete, und daß andere sie nun 'trösten', so sind das Ausdrucke die
viel zu zatt sind und die den wahren Sachverhalt verdunkeln

## Das mit dem Brettspiel kombinierte Wurfelspiel

Endlich muß hier noch einer Abart des Spieles gedacht werden die einen etwas komplizierteren Apparat als das eigentliche Wurfelspiel erforderte Dieses Spiel hatte offenbar der Verfasser des Harnamás bei seiner Schil derung des Wurfelturniers zwischen Rukmin und Baladena im Auge Man benutzte dazu Wurfel von zweierlei Farbe, schwarze und rote

enam samparıgrhnisva pātayāksan naradhıpa |

krenāk al lohstāk sāms ca deše 'smims ti adhipāmsule ||

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ganz ahulch vertl Wajhunani. 129 (Bd III, 8 170) von dem Spieler gerochen der durch den lati Wurf Sohn und Gattin verbert (kologoshen puttom pr. juptha d'iram pr. juptha). Auch im Nalopalkh ann fordert Puekarn den Nala auf, um die Damojanti zu spielen (Ubb III 61, 3) und bes dem letten Spiele setit Nala se auch tatsachlich em (III 78 5). In der Jaina Verson der Nala Segur in Anthalosa verspielt Nala segar die Davadanti und alle seine and ren Weiber su le Tawneys. Ubersträume 5 202.

<sup>3) 1</sup>gl auch At. 1, 18.2 alzadnoplia rdjomph pipa dimopraipath Auch in der eben angeführten Stelle des Waghmannkah nebüt est om dem Spieley, daß er des heilellich durch den Iah Wurf in di. Sklaverei gerate (ensbendham ingrederun) und in der Githa Suttaung 750 usw. daß er some game Habe samt der eigenen Person (auf ap. attand) verspiel. Kathk-antsogara LNAH, 180 und els fafalt von einem Sinder erzablt der ant seinen famf Genessen um die eigene Person und i.

Mit großer Wahrscheinlichkeit laßt sich ferner eine Strophe aus Dhanapälas Rsabhapafichska (32)!) lierher stellen, in der ahnlich wie in der Strophe Bhartrhaus die Wesen mit Steinen verglichen werden, die durch die Wurfel in Bewerung gesetzt werden

süreve bamdhavahamaranabhäeno jena na humis paem detthe (

'Steinen gleich, von den Sinnen fortgerissen (oder durch Wurfel in Bewegung gesetzt) auf dem Brette des Samsära, werden die Wesen nicht der Gelangenschaft, des Totens und Sterbens teilhrätig, wenn sie dich (oder das Feld) erblicht haben, o Jina 'Das einzige, was die Beziehung auf das in Rede stehende Spiel unsieher macht, ist der Umstand, daß im Kommentar, der aber nicht von Dhanapals selbst herruhrt, die Worte des Textes auf das Wurfelschach (exturnica) gedeutet werden.

Teils bestatiot, teils erganzt werden die bisherigen Ergebnisse durch die Beschreibung des Wurfelspieles zwischen Sakuni und Yudhisthira in Amaracandras Bālabharata, II, 5 10ff Auch hier handelt es sich sicherlich um das mit dem Brettspiel kombinierte Wurfelspiel. In V 11 ist wie bei Bhartrhari und Mayura von zwei Wurfeln (alsau) die Rede und diese werden astänadästanadamürdhnı nälvamänau genannt. Darnach wurde also jeder Spieler je einen Wurfel und je ein astāpada benutzen, und das letztere. wie das phalala der Jatakas als Wurfelbrett dienen Diese Angaben über das astāpada sind sehr auffallig. An und fur sich wurde es iedenfalls naher liegen das astapada als das Brett zu betrachten, auf dem die Steine ge zogen werden, doch scheinen mir die Worte des Textes völlig klar zu sein und eine andere Interpretation nicht zuzulassen2) \* Die Steine selbst werden mehrfach erwahnt und sie galten offenbar als so wesentlich für das Smel daß es in V 10 geradezu heißt Durvodhana habe sich angeschickt, mit dem Sohne des Dharma mit Steinen zu spielen (sarai rantum) Aus V 13 und 14 geht weiter hervor, daß sie zur Halfte schwarz zur Halfte rot waren, sie stimmten also in der Farbe mit den dazugehörigen Wurfeln überein In V 12 wird von dem Geklapper gesprochen, das die Steine beim Ziehen in ein anderes Feld (grhantararopana) verursachen und in V 14 werden sie mit Königen verglichen, da sie wie diese aufgestellt, gezogen (oder er höht), lestgesetat und meder belreit werden

utthäpitäropitabaddhamuktash syämas ca raktas ca nrpasr svastau särasr vicikridatur ekacittau gamam care "py adadhatäv alaksam") [

<sup>1)</sup> Siehn Klatt ZDMG Bd 33 S 465ff, und A van der Linde Quellenstudien zur Geschichte des Schachspiels S 4ff

y Vacchonell JIAS 1898, S 122, halt en für höchst unwahrschenlich daß das aufspäaß bei einem anderen Spele außer einer Form die Schlich gebraucht worden sei. Fr mild demanch annehmen daß im Harivannas wie im Balabharata eine Art von Wurfelschaft gemeint sei, was mit wieder um nicht der gutzen Schilderung, die uns dort von dem Spiel gemacht und auße ni unwahrschenlich erschein!

9. Der letzte Tada ist mit unverstandlich, doch möchte sich darud finnweisen.

<sup>\*)</sup> Der letzte Fada ist mir unverstummen, doch mochte ich darauf hinweisen

Die Erwahnung der Steine, die nach dem Ergebnisse des Wurfes von einem Felde auf das andere gezogen wurden, zeigt deutlich, daß wir es mit einer Abart und vermutlich sogar dem Urbilde unseres Puff oder Tric trac und des modernen indischen Pacisi und Caupur zu tun haben!) Die Art der Zuge war offenbar ahnlich wie heutzutage, wenigstens wenn wir. wie das nahezu sicher erscheint, die Angaben Patañjalis zu Pan V. 2, 9 auf das in Rede stehende Spiel beziehen durfen?) In der genannten Regel lehrt Pānini, daß an ayānaya kha, d i das Taddhita Suffix īna im Sinne von 'dahın zu ziehen' trete Dazu bemerkt Patanjalı ayanayam neya ity ucyate tatra na mayate ko 'yah ko 'naya iti | ayah pradaksinam | anayah prasavvam | pradaksınaprasavvagāmınām sārānām vasmın parath padānām asamārešah so 'yānayah | ayānayam neyo 'yānayīnah šārah 'Es heißt ,zum ayanaya zu ziehen. Da weiß man nicht was ist aya, was ist anaya? Der aya geht nach rechts, der anaya nach links3) Wenn die Felder der nach rechts und links gehenden Steine von den feindlichen (Steinen) nicht besetzt werden, so ist das ayanaya Der zum ayanaya zu ziehende Stein heißt avānavīna4) '

daß gama und cara nach Hemacandra, Anekārthasamgraha II, 313–405 ım Sınno von dyūtabheda,bzw.  $dyutaprabheda\,$  gebraucht werden

1) An duese modernen Spiele denkt offenbar Maheés ara, wenn er im Kommentar zu Amara II, 10 45 akşa, derana und pastaa als drei Synonyna für den Wurfel er klart, der die Zuge des Steines veranlaßt (fairparinagane hetübhutasya pädasya)

3) Nach Maedonell, a a O S 121, ware das Spiel sogar genau dasselbe gewisen wie das heutige Er sagt This game is thus described in the Malabhāya biy Patañjah Two opposed parties more with their pieces (dara) to the right and then, after traversing the places or squares (pada) on their own side turn to the left and try to more into the position of the adversary. Wer diese Über-etzung mit dem unten angeführten Text vergleicht wird sehen daß ass mit dem Original weing grinnen hat sie deckt sich aber merkwurdigerweise mit den Worten, mit denen Wiber Ind Stud Mill 472f das deutsche Trietrasspiel beschreibt. Die Angals des Bhashiva und die Erklarung Kaijatas dazu lassen keinen Zwefrl darüber, daß es wich her einfach um unser Trietrae handelt in welchem ju auch die biden femillichen Parteien erst rechts vorgehen dann nach Überschreitung der auf der eigenen Seite be findlichen Parteien erst rechts vorgehen dann nach Überschreitung der auf der eigenen Seite be findlichen Parteien erst rechts vorgehen dann nach Überschreitung der auf der eigenen Seite be findlichen Parteien erst rechts vorgehen dann nach Überschreitung der auf der eigenen Seite be findlichen Parteien erst rechts vorgehen dann nach Überschreitung der auf der eigenen Seite be findlichen Parteien erst rechts vorgehen dann und m die Position des Geguers einzurücken suchen.

4) Aus Kanyvalas Frlauterungen sei har noch speriell die Spieliere nige führt, die sich vollig mit unserer lautigen deckt

sasahā jasya silrasya parair nālramyate padam j asahā jas tu silrena paraliyena bilihyate ji

Wir können somit dieses Spiel bis in die Zeit Päninis zuruck verfolgen Gleichwohl erscheint es mir ausgeschlossen, daß es etwa im Mahabharata gemeint sei außer in der angeführten Stelle des vierten Buches und viel leicht in IV, 68, 29ff, wo, wie wir schon oben sahen wahrscheinlich von emem Spiele mit pasalas die Rede ist. In spiterer Zeit scheint das Trictrac spiel - wenn man es so bezeichnen darf - sehr gebluht und das alte Wurfel spiel vielfach in den Hintergrund gedrangt zu haben. So ersehen wir zum Beispiel aus der gelegentlichen Außerung des Apahäravarman im Dasaku maracarita (BSS S 48) 'ich lachte ein wenig, als ein Spieler einen Stein unachtsam zog (pramādadattašūre kvacit kitaie), daß es dieses Spiel war, das zu Dandins Zeit als das gewöhnliche Wurfelspiel in den öffentlichen Spielhausern betrieben wurde. Bezeichnend ist auch, daß nicht nur im Balabhārata, sondern auch in der Version der Nala Sage im Kathākośa dieses Spiel an die Stelle des alten Nussespieles getreten ist, wie die Außerung 'then the cruel Kūvara agam slew Nala's pieces' (Tawneys Übersetzung, S 201) zeigt

#### Das Wurfelschach

Auch mit dem Schach hat man in Indien das Wurfelspiel verbunden, and ein Spiel einstand, drs in der Methode mit dem eben besprochenen viele Ähnlichkeiten hatte. Es ist dies die sogenannte Cäturāji das Vierschach, von dem wir eine eingehende Darstellung in Raghunandas Tithitattva bestizen!) Naher auf dieses Spiel und inabesondere auf sen Verlatins zum Zweischach einzugehen, ist hier micht der Ort!), ich möchte hier nur den einen Vers des Tithitattva hervorheben, der von den Wurfen, nach denen die Zuge zu erfolgen haben handelt (5h. 6a)

pañcalena vati rājā catuslenasva kuñjarah | trikena tu calatu aśvah Pārtha naukā dvayena tu ||

Danach ruckt, wenn funf geworfen wird, der Bauer und der Kömig wenn vier, der Elefant, wenn drei, das Pferd, wenn zwei, das Boot vor Es scheint daher, daß man zu dem Spiele einen päśaka dessen vier Seiten mit 5, 4, 3, 2 beziechnet waren, benutzte

#### Nachtrage

S 110 Die in Ann. 4 vorgeschlagene Konjektur mitänukampito vird bestätigt durch Dighanik. XVI, 1, 31 deratīnukampito poso sadā bladrāni paseati

S 113f I men weiteren Beleg für julamandala bietet das Kakātijataka (327)

III, 91, 11 S 114, Anm 4 ist nach S 168 Anm 1 zu berichtig n

S 115 Das add derena wird auch Maitr 8 IV 4 6 Manava mutas I, 5, 5, 7 erwahnt Man vergleiche ferner den Ausdruck madl ydåhderena d r haft VIII, Maitr 8 I 6 II und nach L v Schroeder in verschiedenen Kasus in der Kappijhala

Herausgegeben von Weber, Monatsberichte der Kgl. Preuß. Ak der Wiss zu Berlin 1872, S. 63ff.

<sup>2)</sup> Ich verweise auf A van der Linde Geschichte und Literatur des Schach spiel s Bd I, S 79ff und Beilage I Macdonell a a O S 139f

samlıtā erscheint. Auch Manavaśrautas I, 5, 5, 9 ist daher nicht madhye dhidevane, sondern mit allen. Handschriften madhyadhidevane zu lesen

- S 124 Der von Sayaṇa angeführte Vers wird schon in der Kāśika zu Pān II, 1. 10 zitiert
- S 124 De śslaka wird auch in der Kāšikā zu Pan II, 3, 59 erwahnt Der Aus druck akhadhutta erscheint im Pali noch öfters, Dighanik XXIII, 27, Majjhimanik 129 (Bd III, S 170), Suttanip 106, Jāt 545 45 46
- S 128 Zu den Belegen fur die Funfzahl der Wurfel beun Rajasuya füge noch Mautr S IV, 4,6 hnzu Zu den hohen Wurfelzahlen vergleiche noch Manavaśrautas I, 5, 5, 7, wonach beum Agnyddheya 400 Wurfel auf das adhiderana geschuttet wenden, Mautr S I, 6, 11, Manavaśrautas I, 5, 5, 12, wonach dem Opferherrn dabei 100 Wurfel überreicht werden, und Matr S IV, 4, 6, wonach beum Rajasuya 400 Wurfel weg oeschuttet werden \*
  - S 147 Wurfname ist kalı auch in Dhammapada 202

n' atthi ragasamo aggi n atthi dosasamo kali |

Die Übersetzer fassen das Wort hier allerding, meist als Fehler oder Sunde auf, nur M Muller übersetzt 'there is no losing throw like hatred, aus dem richtigen Gefühl heraus daß hier ein wirklicher Vergleich gefordert werde. Die angeführten Stellen aus dem Kanon zeigen, daß man gewöhnt war, laß im diesem Zusammenhang zu gebrauchen. Die Worte n' atthi donasamo kali sind nichts weiter als eine kurze Zu sammenfassung des Inhaltes der zweiten der angeführten Gathäs in der chenfalls der Haß gegen Gute mit dem laß Wurf verglichen wird (ayam era mahantataro kali tritt aber noch weiter die von Fausboll angeführte Parallelstelle, Dhammapada 251, ein

n atth rågasamo aggi n atth dosasamo gabo |
Her ubersetzt Fausboll gabo m der ersten Auflage durch captuvitas, m der zweiten
m Anschluß an den Kommentar durch vorstor, Weber durch l'essel Muller durch
shark L v Schroeder durch Krokodil, Neumann durch Fallstrick Viener Anselch
nach kann es aber keinem Zweifel unterliegen, daß gaba wenn es für kall eintritt,
der Vurf, speziell der kaliggaba ist. Die bildliche Verwendung auch dieses Ausdruckes
war, wo die angeführten Stellen zeigen, dem Inder ganz gelunfig.

## Eine indische Speiseregel.

Im Mahasutasomajātaka (537) tadelt Sutasoma den König Kammā sapāda, der die Gewohnheit hatte, Menschenfleisch zu essen, mit den Worten 1G 58)

pañca pañcanakhā bhakkhā khattıyena pajānatā | abhakkham rūja bhakkhesi tasmā adhammiko tuvam ||

Fur die erste Hallte dieses Śloka bietet der Kommentator zwei Er-klungen. Im ersten Falle zerlegt er pañcanakhā in drei Worter pañca na khā, betrachtet khā als eine Nebenform von kho und erklatt. Funf, funf, d. h. zehn Geschöpfe wie Elefanten usw durfen von einem, der das Gesetz der Ksatrijas kennt, nicht gegessen werden!) Im zweiten Falle faßt er pañcanakhā als ein einziges Wort, der Sinn wurde dann nach ihm

a) Der Text ist zum Teil verderbt. Ich glaube, daß zu lesen ist samma porisität hälityadhämman jänantena paika pai eil hälthidäyo das 'esa sultä man samayena (\*) na khä blaklah na kho khädiabboyutula 1 na kho 1 eca vä pälho.

sem 'Unter den funfkralligen Geschöpfen durfen nur die folgenden funf Geschöpfe, der Hase (sosafa) der Igel (sallaka) die Eidechse (sodhā)¹) die sämi¹) und die Schildkröte (kumma) von einem Ksatrija, der dis Gesetz der Ksatrijas kennt gegessen werden, aber keine anderen 'Fausboll hat sich da er in seiner Ausgabe pañca na khā als drei Wörter druckt augenseheinlich der ersten Erklarung angeschlossen, es kann aber keinem Zweifel unterliegen, daß nur die zweite richtig ist und daß die ganze Strophe zu übersetzen ist.

'Funf funfkrallige (Tiere) darf ein Ksatriya der (das Gesetz) kennt, essen Du o König ißt das was nicht gegessen werden darf, du handelst daher gegen das Gesetz'

Den Beweis liefert eine Stelle des Mahabhārata XII, 141, 70 Dort sagt der Švapaca der den Visvamitra abhalten will Hundefleisch zu essen vanca vancanatha bhalt vijä brihmakatursuv ru 17 da 1

vathasästram mamanam te mähhal ve mänasam krihäh

Funt funfkrallige (Tiere) durfen von Brahmanen Ksatriyas und Vaisyas gegessen werden Richte dich nach dem Gesetze (und) wende nicht den Sinn auf das was zu essen verboten ist '

In genau der gleichen Form begegnet uns der Rechtssatz in der Ein leitung des Mahabhäsya<sup>1</sup>) Dort wird die Prage aufgeworfen ob in der Grammatik die richtigen oder die falsehen Formen oder beide zu lehren seien Patañjali weist die dritte Möglichkeit zurück und bemerkt zur Er lauterung 'Aus der Einschrankung des Eßbaren wird das Verbot des Nicht Eßbaren ersehlossen Wenn gesagt worden ist "Tunf funfkrallige (Tiere) sind eßbur (panca pañcanahāb bhalsyāh) so sehheßt man daraus daß andere als diese nicht zu essen sind.'

Die Vorschriften der Gesetzbucher stimmen mehr oder weniger genau mit unserem Spruehe überein wenn auch der Wortlaut in keinem einzigen Falle derselbe ist Yajiavallyas Regel [1 177) sieht ihm am medsten bhak yah pañeanakhāh sedhāgodhākacchapa sallakah | saˈaś ca Auch Vasustha (AIV, 39) erwahnt funf Tiere shūned alyahasa sakakanachapagodhāh pañ canakhanāh bhakṣṣāh Gantama (XVII 27) figit ier Laste das Rhinozeros lunzu paneanakhāt cāˈablyaku sakai-wicndgodhākhadgolarchapāl und das gleiche tur thanu (3′, 18) savīradham sahasam gashām khadpakurmarissiāms tahā | bhak yan pañeanakhen āhu hapastamba [1 5 7 37) neunt sogar noch em siebentes sonst umbekanntes Tier den putikhasa pañeanakhānām gadhākacchapāturītekniyakakhadgatskaputikhasaurījam. Wur wissen aber aus Vasietha und Baudhāyama daß die Ansichten in betreff des Rhinozeros getellt wären. Der erstere sigt in einer spiteren Regel (AIV, 47) khadge tu

<sup>1)</sup> So ist nat irl ch m t den anghalesischen Han liehr ften zu lisen.

So ( Is Ble eles

<sup>2)</sup> Bl I S 5 der Kiell omsel en Ausgale Weber In 1 Stul AllI 458

und Manu die funf gewöhnlich genannten Tiere und das Rhinozeros aufzahlt fugt hinzu 'mit Ausnahme des Rhinozeros' (I, 5, 12, 5) bhaksyāh kāndgodhāśsasáslyakakacchapakhadgāk khadgararjāh pañca pañcanakhāh Govinda weist darauf hin daß die eigentumliche Fassung des Sütra an deuten solle, daß die Gelehrten über die Eßbarkeit des Rhinozeros uneinig seien!) In der Visnusmiti (LI, 6) hat andererseits gerade das Rhinozeros das Stachelschwein vollstandig verdrangt sasakasályakagodhakhadgakürmavarjam pañcanakhamāmsāšane saplarātram upanaset

Die Beschrankung auf die funf Tiere war offenbar die gemeinindische Ansicht und die Dharmasastras, die die Liste der Tiere erweitern, haben auf lokale Sitten Rucksicht genommen Wie fest der Spruch von den funf Tieren im Volke wurzelte, geht auch daraus hervor, daß er im Kürma puräna (S 572) sogar dem Manu zugeschrieben wird wahrend das Mänava Dharmasästra doch tatsachlich, wie oben bemerkt, von sechs eßbaren Tieren spricht

godhā kurmah śaśah śvāvıt sallakī cets sattamāh | bhaksyāh pañcanakha nstyam Manur aha prazāpatsh ||

Wichtiger aber ist, daß sich die Fassung des Spruches in der Gäthä so voll kommen mit der des Mahäbharata deckt, weil wir daraus schließen durfen daß die Gathä Poesie auch in bezug auf die Dharma Elemente die sie ent lialt, genau auf dem gleichen Boden steht wie das Epos und aus den gleichen Quellen geschöpft hat wie jenes

Bei dieser Gelegenheit möge es gestüttet sein auch auf den Namen des Tieres einzugehen, das im Pali Kommentar als sams bezeichnet wird Aus der Vergleichung der Liste des Kommentars mit denen der Dharma sästras ergibt sich, daß damit das im Sanskrit gewöhnlich sögnich genannte Tier, also das Stachelschwein gemeint ist, und mit sk. sögnich laßt sich sams auch lauflich vereinigen der Abfall des auslautenden Konsonanten ist durchaus regelrecht und zu dem Übergang des im m laßt sich p. Damila für sk. Drarida u ahnl vergleichen?

Dem śrūridh entspricht bei Yajūavalkya sedhā Dieses sedhā findet sich auch im Kommentar zu Kātyāyanas Śrautasūtra V, 2 15 wo śalali durch sedhāśalākā und śrūridroma erklart wird, und in Kullūkas Kommentar zu Manu V, 18, wo śrāridham durch sedhākhyam prānuhhedam wiedergegeben wird Diese Stellen machen es unzweifelhaft, daß sedhā und śrūridh ein und dasselbe Tier bezeichnen Die Etymologie des Wortes sedhā ist nach Uhlenbeck') noch nicht gefunden Kittel') halt es nicht für unmöglich, daß es aus dem dravidischen šdu, 'Stachelschwein', entstanden sei Allein

<sup>1)</sup> Buhler, SBF XIV, S 184

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) \ gl Pischel, Grammatik der Prakrit Sprachen, § 261 Die Lesart der bir manischen Handschriften söte ist sicher falsch

I tymologisches Wörterbuch der altindischen Sprache S 341
 Kannada Friglish Dictionary, Preface, p AMI

<sup>6402</sup> Ihlers, Kielne Schriften

ganz abgesehen von anderen Schwierigkeiten, wurde der Antritt des s im Anlaut des Wortes im Sanskrit völlig unerklarlich sein<sup>1</sup>. Meiner Ansicht nach ist sedhä nichts weiter als die Prakritform von stärndh. Ein feminnes Kompositum von stan und ridh mußte, imt Überfuhrung in die ä Dekhnation, notwendigerweise \*saridhä und weiter sedhä werden, wie sk. sthaura im Pali zu thera geworden ist sedhä gehört also zu den zahlreichen Wörtern im Sunskrit, die bei der Übernahme aus den Volkssprachen keine Sanskrit isserung erfuhren, weil sie etymologisch nicht mehr durchsichtig waren Zu beachten ist, daß im Yājānavalkyas Regel auch zwei andere Tiernamen, sallada und kacchara. keine reinen Sanskritformen zeinen<sup>2</sup>)

Als Bedeutung von sedhā wird im PW 'Igel oder Stachelschwein' angegeben, daß es aber nur das letztere bezeichnet, geht schon aus seiner Identitat mit śrāudh hervor und wird durch die oben angeführte Stelle aus dem Kommentar zu Katvävanas Śrautasūtra bestatigt, da hier von den dreimal weißen' Stacheln des Tieres die Rede ist. Das Stachelschwein aber fuhrt den Namen des 'Hundesmeßers' mit Recht Sportsleute und Reisende wissen genug von Hunden zu erzahlen, die Stachelschweine aufstöberten und mit Stacheln gespickt zuruckkehrten So sagt z B Cave, Picturesque Ceylon, Bd III, S 60, you den Stachelschweinen 'They are rather a nuisance to sportsmen who hunt with dogs, for if a hound turns up a por cupine, he will follow it only to return with a number of quills in his head. neck and chest, the victim of an ingenious ruse by which he is inveigled into a hole to be rammed at close quarters by the porcupine, who backs into him and leaves his dart sticking in his body' Weitere Berichte hat Brehm in seinem Tierleben, Bd II, S 561, und Liebrecht, Zur Volkskunde, S 102, gesammelt Es ist leicht begreiflich, wie sich aus der angeführten Tatsache der bei Plinius bezeugte Glaube entwickeln konnte, das Stachelschwein könne durch Zusammenziehen seiner Haut seine Stacheln auf seinen Angreder abschießen (H N VIII, 53) 'Hystrices generat India et Africa spina contectas ac hermaceorum genere, sed hystrici longiores aculei et,

<sup>3)</sup> Eber wâre es möglich daß kan tel ein umgekehrt auf sie seidst zunstigunge Was den Abfall des a beim Ubergang aus den arsechen in die often vollerbeiten Symeten betrafft zo ist er im Tamil bei den Lehmworten der alteren Schehr regelrecht vig duguem taissend = sie auf ausre usf. Nadel = sie neue areur "Schlange = sie argue isse, und es enschennt mur nicht ausgeschlossen, daß das Wort durch das Tamil undurch mit Kanaressehe und Tamil undergrängen ist. Füm Farnlick unde das mit Tamil und Kanaressehen vorhandene fin, "Leiter, bilden das auf p sem sie ferm aurusken.

b) Bet Apastamba leeen emige Handschriften bei Baudhä jana alle bis auf eine indrij bew iedrad mit auslautendem Crebrat und Harsdatts im Kommentar zu Apastamba erlacht diese Lesert für nehrtig iedzwiedeligkeit in yulkah pilhah. Line Parallele zu dieser Cerebrahiserung gewährt die Sindh Fortra iedle, seifen Naturhelt sind auch die modernen Hinds Formen ich in ihm ihm seidel indred entstanden und nicht von als iedlalt abzuleiten wie es Platte in seinem Hindustam Wörter lich hit.

cum intendit cutem, missiles Ora urgentium figit canum et paulo longius riculatur!)' Ahnliche Angaben macht Oppian, Cyn III, 391ff, und auch er hebt hervor, wie gefahrlich das Tier deshalb für die Hunde sei (V 402ff)

δηθάνι δ' έκτεινεν κύνα κάρχαρον όδε κε φαίης αίζησν τόξουν δεδαηκότα τοξεύεσθαι τοὔνεκεν δαπότε μιν θηρήτορες ιδιπησωνται, ούτι κόνας μεθιάσι, δολον δ' έπετεκτήταντο

# Sanskrit muktā, muktāphala, phala.

Sk. muktū, 'Perle', wird im PW als 'die von der Perlenmuschel Ab gelöste, Befreite' erklart, und diese Etymologie hat Uhlenbeck in seinem Wörterbuch wiederholt. In lautlicher Beziehung laßt sich gegen die Ab leitung des Wortes von muc allerdings nicht das geringste einwenden, inhaltlich aber befriedigt sie keineswegs. Daß sie sich von naturwissenschaftlichem Standpunkte aus kaum rechtfertigen laßt, wurde freilich nichts ausmachen, sie verstößt aber gegen den Grundsatz, daß indische Wörter, die erst im Sonderleben des Indischen entstanden sind, aus indischen Anschauungen heraus erklart werden missen

Die Ansicht, die der Inder in nachvedischer Zeit über die Entstehung der Perlen hegte, ist durch Herders Gedicht 'Verschiedener Umgang'?), das auf der nachher angeführten Strophe Bhartharis berüht allgemein bekannt geworden Man glaubte, daß sich ein Regentropfen in der Müschel zur Perle verdichte Belege³) beten Mälavikagnimitra I, 6 Micchakatika V, 45, Bharthari II 67, Räjatarangini III, 202, Karpūramaūjari III, 3, Särngadharap 477 Nach einigen tritt der Vorgang nur bei gunstigem Sternbilde ein Nach Bharthari muß die Sonne in Sväti stehen, eine An schauung, die auch in dem von Lanman angeführten Maräthi Sprichworte¹) hervortritt Räjasckhara nennt anstatt dessen Citrä Der letztere be schreibt auch ausführlich, wie die Müscheln aus dem Meere emportauchen und die Regentropfen trinken Die Perle heißt deshalb geradezu rasodhhata (Hemacandra, Abhidhänae 1068 nach PW, Kommentar zu Kädambari, N S P, S 10)

<sup>1)</sup> Liebrecht a a O, wo auch andere Belege für dies. Sage angeführt werden
2) Sämtliche Werke, herausg von Suphan, Bd AAVI, 406 Vgl auch die

<sup>2)</sup> Samtliche Werke, herausg von Suphan, Bd XXVI, 406 Vgl auch die beiden Gedichte 'Die Perle', ebd S 400, und Bd XXIX, 88

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Die Stellen aus der indischen Literatur ebenso vio die Angaben griechischer, römischer und nrabischer Schriftsteller sind zuletzt gesammelt von Pischel, ZDMG AXXVI, 136 Eine Erganzung dazu betet Lamman in seiner Übersetzung der Karpuramadjari, S. 264, und in seinen Noten zu Whitneys Übersetzung des Atharya voda I, 161.

<sup>4)</sup> Manwaring, Marathi Proverbs, Nr 1291

Auf Grund dieser Vorstellungen hat Lassen Indische Altertumskunde I, 244, Note 1, III, 307 multä als 'die von der Regenwolke losgelassene' erklart Mir erschemt diese Herleitung ebenso unbefriedigend wie die des PW Das Losgelassensem an und für sich ist doch nicht charakteristisch für die Perle, sondern höchstens das Losgelassensein von der Wolke, der letztere Begriff tritt aber in dem Worte gar nicht zutage Auf diese Weise schaftt die Sprache keine neuen Namen

Ich möchte daher eine ganz andere Erklarung von muklä vorschlagen Ich sehe darin eine falsche Sanskritisierung des mittelindischen mutlä, das nicht 'die Gelöste' bedeutet, sondern 'die Erstarrte', von mürchati, das überaus haufig vom Gerinnen der Milch, des Quecksilbers usw gebraucht wird!)

Diese Erklarung setzt voraus daß muhtű kein Wort der alten Sprache ist Tatsrichieh kommt es auch im Veda nicht vor Der Veda hat velmehr ein ganz anderes Wort für Perle, das im Rg und Atharvaveda haufiger belegte kriana Das Wort stirbt spater volkstandig aus\*), an seine Stelle tritt muhtű für das das PW als früheste Belege Stellen aus dem Mahä bhärata und Manu verzeichnet

Nachweisen laßt sich \*märtä in der Bedeutung Perle nicht. Im Gegen teil es laßt sich zeigen, daß ein solches Wort in der alten vedischen Sprache garnicht existiert haben kann weil die Vorstellung, auf der es beruht, in der vedischen Zeit nicht vorhanden war

<sup>1)</sup> Daß 'Gerinnen' die ursprungliche Bedeutung von murch ats ist und daß sich daraus erst im Indischen die Bedeutung starr werden beim Ohnmachtsanfall , 'ohn machtig werden entwickelt hat, durfte wohl keinem Indologen zweifelhaft sein Schon aus diesem Grunde ist meines Erachtens die Erklarung die Johansson IF , II, 39 von dem Wort gibt völlig verfichlt Johansson sucht murchats mit mardhats inlecchats usw zu vereinigen indem er es auf meledh und schließlich auf ein Flement mele zu ruckfuhrt das 'reiben zermalmen mahlen , 'schwach schlaff lassig werden , 'weich, sanft mild werden bedeuten soll. Fr halt also gerade die jungste Bedeutung von murchatt für die ursprungliche Aber auch lautlich ist die Zuruckführung auf meledh unmöglich Zu mürchati lautet das Partizin murta das nomen actionis marti, aus \*midh to . \*midh tı aber hatten nur \*murddha \*murddhi entstehen können Sk murkhá 1-t rait Bartholomae, Stud I. 45 els indische Neubildung zu műrchats aufzu fassen (siche auch Wackernagel Altind Gr I, 154), die Bedeutungsentwicklung von starr zu stumpfsinnig ist ähnlich wie bei jada. Ist das aber richtig so ist der Ver clerch mit lett mulkis 'Dummkonf', got malsks in untilamalsks 'rooteri', as malsk, 'ubermutig , unstatthaft Ganz abzulehnen ist weiter der Zusammenhang mit gr nalaxó, weich sanft, und ebenso unmöglich ist entfernter Zusammenhang mit miduats, 'welkt , obwohl er nach Uhlenbeck 'kaum zu kugnen' ist Die Grun ! bedeutung von murkla ist damit unvereinbar. Richtig dagegen erscheint mir der auch von Prellwitz, Ftym Wörterbuch der grech Sprache angenommene Vorschlag von Burge, A7 MI, 446 marta mit gr Bedro, geronnenes Blut', zusammenzu bringen, siehe auch W Schulze, h7 XXIX, 257 I's hegt also eine Wurzel mit ide r vor

i) In der S\u00e4traliteratur begignet es noch hau\u00e4 \u00fc\u00e4tra 58 9 aber hier ist es durch das Yantra an die Hand gegeben

Über die iltere Anschauung vom Ursprung der Perlen sind wir durch ein Lied des Atharvaveda (IV 10) unterrichtet das von einer als Amulett umgehangten perlenhaltigen Wuschel handelt. In diesem Liede wird be stundig mit dem Gedanken des doppelten Ursprunges der Perle gespielt. Sie stammt einerseits aus dem Meere (samudrad adh) samisé 2 samudrasah 4 samudrán natah 5) andererseits aus himmlischen Höhen denn sie ist aus dem Winde geboren aus dem Luftraum aus dem Leuchten des Blitzes (rdiar rató antariksad vidyuto ryótisas pari 1) sie stammt aus der Höhe der Lichter (agrato rocandnam 2) sie ist im Himmel geboren (divi satah 4) sie ist die aus Vrtra der Wolke geborene Sonne (1rtra) jaió dirakarah 5) sie ist aus dem Soma geboren (somat tram adhr ann ise 6) sie ist goldgeboren (hiranyaidh 1 4) eins der Golde (hiranyanam ékosi 6) Pischel a a O hat daraus den Schluß gezogen daß nach vedischem Glauben Donner und Blitz zur Entstehung der Perlen nötig seien ob auch Regen folge aus unserer Stelle nicht mit Sicherheit Lanman halt es sogar für sicher daß in dem Liede dieselbe Vorstellung über den Ursprung der Perlen herrsche wie in der spiteren Literatur Meines Erachtens ist das aber geradezu ausgeschlossen. In dem ganzen Liede ist nicht eine einzige Angabe die auf die Entstehung der Perle aus dem Wassertropfen hinwiese Alles ins besondere aber die Angaben in V 1 2 und 5 und der Ausdruck hiranyaja spricht vielmehr dafur daß der vedische Inder sich die Perle als aus dem Blitze entstanden dachte abnlich wie es in der von Pischel zitierten Stelle aus Aelian. De natura animalium \ 13 heißt, daß sie entstunden oran raic νογχαις ανεωγμεταις έτιλαμφωσιν αι αστραπαι Was aus dem bisher an geführten wahrscheinlich war wird durch zwei andere Punkte zur Gewiß heit erhoben

In V 7 des Atharva Liedes heißt es namlich Der Knochen der Götter ward zur Perle beseelt lebt er in den Wassern (deidnam asthi Lrsanam babhuva tad atmaniac caraty apsv antáh) Pischel möchte damit eventuell zwei Stellen aus der griechischen Literatur Chares bei Athenaeus III 45 und Arrian Indike VIII 12 in Verbindung bringen Aber dort werden die Perlen nur als die Knochen (οστεα) der Muscheltiere bezeichnet Knochen der Götter hat damit nichts zu tun er ist vielmehr Indras Blitz l eil der aus den Knochen des Dadhyanc oder Dadhica besteht. Im Maha bharata III 100 wird erzahlt wie Dadhica den durch Vrtra und die Kala kevas bedrangten Göttern auf ihre Bitte seine Knochen schenkt. Tvastr verfertigt aus ihnen den Donnerkeil mit dem dann Indra den Vrtra er schlagt Mit geringen Abweichungen wird die Sage noch an zwei anderen Stellen des Mahahharata erzahlt IX 51 und XII 342 Sie ist aber auch schon in rgvedischer Zeit vorhanden gewesen Rv I 84 13 heißt es daß Indra mit den knochen des Dadhyanc neunundneunzig Vrtras erschlug Das PW (unter asthisambhara) verweist ferner auf Mbh I 33 20f wo erzahlt wird wie der somaraubende Garuda als Indra seinen Blitzkeil auf

ihn schleudert eine Federfallen lißt mit den spöttischen Worten Ich werde dem Rsi Verehrung erzeigen aus dessen knochen das varja entstanden ist (vajram yasijasihisambhavam) und dem vajra und dir o Indra Die Strophe findet sich sehon im Suparnadhyaya 27, 6 Im Subdakalpadruma wird asihija daher geradezu als Synonym von vajra aufgeführt

Zweitens aber wird es nun verstandlich warum die Perlenmuschel uberhaupt als unheilabwendendes lebenschutzendes Amulett verwendet werden kann warum man mit ihr die Raksas töten und die Fresser über winden kann (sankhein hated rak aunsig attrino is eikamahe 2) warum sie vor dem Geschoß von Göttern und Damonen schutzt (så asmidit sarreitah patu hetyd devasurebhyah 5) Die Perle hat diese Zaubermicht, weil sie der Bittz Indris ist der in unzuhligen Kampfen die Dumonen vernichtet hat

Auch in der Strophe Av XIV 30 5 die Pischel a a O zuerst richtig gedeutet hat wird ausdruch ich der Blitz neben dem Ozean als der Ur sprung der Perle genannt

yat samudró abhyakrandat parjányo indyuta saha | tato hiranyayo bindus tato darbho ajayata ||

Daß der Ozean bruilte Parjanya mit dem Blitze daraus entstand der goldene Tropien<sup>1</sup>) daraus das Gras

Wir mussen also zwei Vorstellungen unterscheiden eine altere vedische des Drahyane ist und eine jungere nach der sie durch Erstarrung eines luneingefallenen Regentropfens entsteht. Nach allem was wir ermittelle können hat sieh die letzte Vorstellung zu einer Zeit gebridet als das Sanskrit aufgebört hatte eine lebende Spriche zu sein Dis neue Wort für Perlemulta ist daher nicht im Sanskrit sondern erst im Mittelindischen auf gekommen ein altes \*murfa hat me bestanden

Fur due hier vorgeschlagene Erli rung von mukt i spricht endlich auch noch eine Frischenung in den Frakrit Drikkten auf die schon Prischel Grammatik die Prakrit Sprachen § 270 506 hingewiesen hat Die Partizip Pract Pass von muc lautet im Pali mutta und wenn auch seltener mukka (aus \*mukna) in den Pral it Dialekten i t mukka sogar die gewöhnliche Form wenn auch Hemaenufha II 2 daneben mutta erwahnt. Die Perle heißt diagegen überall im Pali und Prakrit nur mutta muttika motta. Auch das zeigt daß dieses Wort mit dem Partizip von ine nichts zu tun hat Weshallb mutta füschlich durch inika wiedergegeben unde ist schwer zu sagen. Möglicherweise hat dübei der Anklang an das i ung neben mutta ersel einende oft auch im Kompositum mit him verbundene sutti sk. Sult. Wissel el? ji nitgewirkt. Der kehler sit gedenfalls I aum großer als wenn

<sup>1)</sup> We described a strick vergle ele lis in IW ander Ngla tiprikba

A Selex B Karpinna jari III 3ff

pabbhāra zu prāgbhāra sanskritisiert wird¹), dohada zu daurhṛda²), aggala zu argala²) usw.⁴).

Zur Stutze meiner Erklarung laßt sich nun aber noch ein weiterer Punkt anfuhren. Wohl obenso haufig wie das einfache multä ist in der klassischen Literatur das Kompositum muktāphala 'Perle'. Über das hier im zweiten Gliede erscheinende phala, das naturlich mit phāla 'Frucht' identisch ist, bemerkt das PW.: 'Wenn phala auf 1 phal (d h phal 'bersten') zuruckgeht, dann bezeichnet das Wort ursprunglich die geborstene, d i reife Frucht.' Uhlenbech, FF. XIII, 214, bezeichnet diese Etymologie als sicher. Schon die vorsichtige Ausdrucksweise des PW. laßt aber erkennen, daß sie ihrem Urheber selbst keineswegs so erschien. Mir ist sie aus zwei Grunden ganz unwahrscheinlich. Ersten ist es eine Annahme, die sieh durch nichts beweisen laßt, daß phala ursprunglich die reife Frucht bedeutete'). Zweitens aber ist doch auch nur bei einer sehr beschrankten Gattung von Fruchten das Bersten ein charakteristisches Zeichen der Reife, und es wurde daher völlig unbegreiflich bleiben, wie phala, die geborstene Frucht, zur Bezeichnung der Frucht schlechthin werden konnte

<sup>1)</sup> Zachariae, Beitrage zur ind Levicographie, S 60ff

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Auf de Linwande, die Böhtlingk, ŽDÜG LV, 98. Ber Sachs Ges Wiss-Phil Hist Cl LIII, 17, gegen die Zuruschführung von dohada auf deuhrd erhoben hat, brauche ich wohl nicht enzugehen Böhtlingks eigene Erklarung von dohada als des Mich gebenden Gebistes ist, ganz abgesehen davon, daß sie die Formen dohala, dach laßt, wiederium sehon deshalb vollig ummoglich, weil sie nicht mit den nidischen Anseinaumgen übereinstimmt. Nirgends findet sich auch nur die leiseste Andeitung, daß man an einen Zusammenhang der dohadas mit der Entstehung der Mich glaubte, was übrigens auch sehr wunderbar ware, da sich die dohadas während der Schwangerschaft einstellen, de Milch aber, wenigstens mauffalliger Weise, doch erst nach der Geburt auffritt. Auf die alberne Erklärung in der Abhidhänappadi pikäßiet ist naturlich, wie Böhtlingk selbst bemerkt hat, nicht das mindeste Gewicht zu legen. Ich wurde auf diese verfelitte Etymologie überhaupt nicht zurück-gekommen sein, wenn Böhtlingk nicht mitgeteilt hatte, daß sie die Billigung mehrerer Fach genossen gefinden hatte.

<sup>3)</sup> Kielhorn, Gott Nachr 1903, S 307f

<sup>4)</sup> Erwahnen will ich auch, daß Gundort, ZDMG XXIII, 529 und Kittel, Kan nada English Dictionary, S XXI muktä als Lehnwort aus dem Dravidischen (tam kanar mutu) betrachten Die Frage nach dem dravidischen Ursprung des Wortes wäre zu erwagen, wenn mutus isch aus dem Dravidischen heraus befriedigend erklaren ließe Das ist aber nicht der Fall Die von Gundert und Kittel vorgoschlagenen Deutungen als des 'ersten' oder 'besten' (der Juwelen) oder des 'eingetauchten' sind unmöglich Es sit mir daher unzweifelhaft, daß mutus umgekehrt aus dem Indo Arischen entlehnt ist, und zwar in der Prakrit, nicht in der Sanskritform, was wiederun durchaus zu der oben geaußerten Ansicht über die Prioritat der Prakritform stummt.

<sup>4)</sup> Rv III, 45, 4, wo von einer reifen Frucht die Rede ist, wird pakwa hinzu gefugt Rv X, 146, 5 wird von einer su
een (width) Frucht gesprochen An den anderen Stellen des Rv, we das Wort oder Ableitungen davon erscheinen, IV, 57, 6, X, 71, 5, X, 97, 15, bedeutet es Frucht im allgemeinsten Sinne.

Ahnliche Bedenken erheben sich gegen die von Kluge in seinem etymo logischen Wörterbuch der deutschen Sprache unter fallen vorgetragene und von Norcen, Abrib der urgermanischen Lautlehre, S 119, wiederholte Herleitung von phala als der reifen, 'abfallenden' Frucht von der im Simplex nur im Dhätupätha überheferten Wurzel sphal Auch Kluge geht von der vollig willkurhehen Voraussetzung aus, daß phala ursprünglich die reife Frucht bedeute Dazu kommt, daß sphal nach dem Dhatupätha 'Schwanken, Zucken' (cale, sphurlau) bedeutet, und wenn auch die Bedeutungsangaben im Dhatupätha oft recht vage sind so ist es doch eine weitere unbewiesene Annahme, daß sphal jenals im Sinne von 'abfallen' gebraucht wurde Ist aber schon der Zusummenhang zwischen den indischen Wörtern ganz un wahrscheinlich, so können naturlich ahd fallan, lit pütu 'falle', erst recht nichts für die Etymologie beweisen!

Die Beobachtung indischen Sprachgebrauches führt zu einem ganz anderen Resultate Ich glaube zeigen zu können, daß phala ursprunglich weder die 'geborstene' noch die 'abfallende' Frucht war, sondern dieselbe Bedeutung hatte wie muktä namlich 'Verdickung'

Dhammapada 71 lesen wir

na hi pāpam kalam lammam sajju lhīram va muccati | dahantam būlam anieti bhasmācchanno va pāvalo ||

Die erste Zeile ist von den meisten Übersetzern mißverstanden. Faus boll ubersetzt 'non enim male factum facinus statum lac velut mutatur', und ihm folgen Weber, M Muller und v Schroeder, die na muccati durch 'wird nicht verandert', 'does not turn', 'nicht verandert sich' wiedergeben Childers2) meint es lage ein Wortspiel vor 'For as new milk will not curdle so an evil deed cannot be got rid of ' Das richtige hat allein Neumann, der die ganze Strophe ubersetzt 'Die jetzt vollbrachte böse Tat gerinnt nicht gleich\*) wie frische Milch verzehrend folgt dem Toren sie wie Feuer unter Asche gluht' In der Strophe ist nicht von einer Verinderung der bösen Tat in gute Tat etwa durch außerliche Askese wie v Schroeder meint. die Rede es wird nur betont daß sich die böse Tat nicht sofort zu greif baren Folgen verdichte, sondern dem Tater oft erst nach langer Zeit und ım nachsten Leben vergolten werde muccats hat also die Bedeutung 'ge rinnen, sich verdichten', und es kann keinem Zweifel unterliegen, daß es fur mucchatt = sk murchatt steht, wie schon Morris Journ Pali Text Soc 1884, p 92, geschen hat Es hat hier eine ahnliche Verwechslung der Wurzeln muc und murch stattgefunden, wie ich sie oben fur mukta an genommen habe Daß dem Inder die Vorstellung von einem 'Gerinnen',

<sup>1)</sup> Die weiter von kluge und Noreen herangezogenen Wörter, gr ogalio lat fallo, and aus lauthehen Grunden fernzuhalten, vgl Walde, Latem etymol Wörter buch, S 205

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pale Dictionary, s. Vgl auch JRAS New Screes Vol. V, p. 224 <sup>3</sup>) samu hat her noch die alte Bedeutung 'desselbigen Tages

einer 'Verdichtung' des karman gelaufig war, zeigt auch Satapathabr X, 5, 3, 8, wo es heißt lac chrotram karmäsyata | lat pränän abhisamamurchad innam sandepham annasamaleham | akrtenam vin karmarte pränebhyo 'krisnä u vai pränä rie karmanah 'das Ohr erschuf karman Dies verdichtote sich in Verbindung mit den Lebenshauchen zu diesem Körper, diesem Nahrungskörper Unvollstandig ist das karman ohne die Lebenshauche und unvollstandig sind die Lebenshauche ohne das karman'

Nun findet sich, wie Fausboll bemerkt hat, an mehreren Stellen auch eine Sanskritversion dieser Strophe Manu IV, 172, Mbh I 80, 2

```
nādharmas carsto loke sadyah phalats gaur wa |

śanair ātartamānas tu kartur mūlāni krntats<sup>2</sup>) ||

Mbh XII, 95, 17–18
```

Mbn XII, 95, 17 18

nādharmas carıto rūjan sadyah phalatı gaur ıva | mūlānı ca prasākhās ca dahan samadhıgacchatı |

Noch genauer wird die erste Zeile der Pali Strophe reflektiert in Mbh XII, 91 21

```
yadı nātmanı putresu na cet pautresu napirsu |
na hı papam kriam karma sadyah phalatı gaur ıva ||
```

Die Kommentatoren des Manu erklaren das Wort go verschieden?)
Die einen wie Govindaraja Narāyana und Nandana nehmen es im Sinne
von Kuh und sehen in gaur itz einen iaidharmyadistanta Wie eine Kuh,
die durch ihre Milch usw sofort Vorteil bringt. Andere wie Medhätithi
Kullika und Raghavānanda, meinen go könne hier auch Erde bedeuten,
und es lage ein sadharmyadistänta vor. Wie die Erde die nicht sofort Ertrag bringt. Buhler hat sich in seiner Übersetzung der ersten Ansicht an
geschlossen halt es aber nicht für unmöglich daß hier ein Doppelsinn
beabsichtigt sei. Böhtlingk ist in seinen Indischen Spruchen (3574) um
gekehrt der zweiten Ansicht beigetreten

Meiner Ansicht nach sind indessen alle beide Erklarungen viel zu ge qualt als daß sie Glauben verdienten

Da es sich wie die Übereinstimmung der Sanskrit und der Pali Strophe zeigt sicherlich um einen alten Spruch handelt so ist es glaube ich nicht zu kuhn go hier direkt dem khira der Pali Gätha gleichzusetzen es also in dem alten vedischen Sinne von Milch zu nehmen Dann aber muß auch phalati dieselbe Bedeutung haben wie mürchati also gerinnt, ver dichtet sich bedeuten

Diese Bedeutung von phalats laßt sich noch in einigen anderen Stellen nachweisen. Mbh. I, 80 3 in einer Parallele zu der eben angefuhrten Strophe, heißt es

```
putresu vā naptrsu va na ced atmanı pasyatı |
phalaty eva dhruvam papam guru bhuktam ıvodare ||
```

<sup>1)</sup> An der Stelle des Mahabharata steht rajan für loke und avartyamano hi

<sup>2)</sup> Siehe Buhler Sacred Books of the East, Vol XXV, p 155f

'In den Sohnen oder in den Enkeln, wenn man es nicht an sich selbst 
orfahrt, verdichtet sich sicherhich die Sunde wie schwer verdauliche Speise 
im Bauche' Die Grundbedeutung von phalati tritt hier meines Erachtens 
noch deutlicher zutage als in der ersten Strophe, obwohl man das Wort 
auch hier offenbar schon fruh nicht mehr verstanden hat Sonst ware die 
verwissende Umgestaltung kaum begreiflich, die die Strophe bei Manu 
(IV. 173) erfahren hat

yadı natmanı putresu na cet putresu naptrsu | na tv eva tu krto dharmah kartur bhavatı nısphalah ||

In spaterer Zeit wird phal 'gerinnen' speziell in bezug auf Licht erscheinungen gebraucht. Der Inder faßt die Reflexion des Lichtes als ein Gerinnen, ein Fest oder Dichtwerden der einfallenden Strahlen auf. Bei spiele (nach dem PW) bieten Raghuv XVI 18

kalāniarašyamasudhesu naktam stas tato rūdhatrnankuresu j ta era mukturunašuddhavo m

harmyesu mūrchants na candrapadāh ||

'Auf den Palasten an denen der Stuck im Laufe der Zeit schmutzig geworden ist und auf denen hier und dort Grasbuschel wachsen werden die Mondstrahlen obwohl sie weiß sind wie Perlenschnure nicht fest (d. h. sie werden nicht reflektiert)'

Sakuntala (ed by Pischel) V 218

chāyā na murchats malopahataprasāde suddhe tu darpanatale sulabhavalāśa

'Ein Bild wird micht fest (micht reflektiert) auf einer Spiegelflache, wenn ihre Klarheit durch Schmutz getrubt ist wenn sie aber rein ist, so erscheint es leicht'

Brhatsamhita IV 2

salılamaye sasını rater didhilayo murchitās tamo naisam | ksapayantı darpanodarantılıla iva mandirasyāntah ||

Die Sonnenstrahlen vernichten das nachtliche Dunkel dadurch daß sie in dem aus Wasser bestehenden Monde fest (d.h. reflektiert) werden ebenso wie (die Sonnenstrahlen) in einem Hause (das Dunkel vernichten) wenn sie in das Innere eines Spiegels eingedrungen sind.

Brhatsamhita XXXIV 1

sammurchstä raundroh kiranah paranena mandalibhutah | nänävarnäkrtayas tanvabhre vyomni pariiesäh ||

'Wenn bei leicht bewölktem Himmel die verdichteten Strahlen der Sonne und des Vondes infolge des Windes zu einem Ringe werden so (ent stehen) die Höfe die mannigfische Farben und kommen haben.'

Und Kiratari V 41 spricht Bharavi von den Lichtmassen der Sonne die sich mit den Strahlenmengen der Silberwande verdichten d h die Zue andere Stellen fuhrt das PW aus dem Kommentar zu Hema candras Abhiddāme 101 19 an (siladāw arkakarāh pratiphālitāh, meghapratiphālitāh 159 an (siladāw arkakarāh pratiphālitāh, sūryarasmayah) In allen diesen Fallen liegt aber meines Erachtens nicht, wie das PW angibt, die Wurzel phal 'bersten' vor, sondern die nur lauthich damit zusammengefallene Wurzel phal, die sich in der Bedeutung mit murch deckt Ob sich insbesondiere die spateren Autoren dessen noch bewußt wären, muß allerdings zweifelhaft bleiben Esscheint, wie sehon oben bemerkt, daß phalait 'gerinnt 'fruhzeitig außer Gebrauch kam — wahrscheinheh wurde es durch mörkhati verdrigt — und ich halte es daher für sehr wohl möglich, daß man im Sprachgefuhle der spateren Zeit phalait und pratiphalait in der Bedeutung 'reflektiert werden' zu phal' bersten' stellte

Durch die Erkenntnis der Wurzel zhal gerinnen wird nun mit einem Schlage auch eine ganze Reihe von Wortern klar, die bisher teils unerklirt, teils falsch gedeutet sind, und von denen die meisten sprachgeschichtlich noch besonders interessant sind, weil sie einen unter dem Einflusse eines ursprunglichen I entstandenen Cerebral aufweisen. Hierher gehören

- 1 phana m Taitt Brahm III, 10, 1, 4 nach dem PW etwa 'Rahm' oder 'Schuum'. Ein Denominativum dazu ist phänayatı in der Läty Srautas X, 4 10 belegten Bedeutung 'abschaumen, abrahmen, abschipten'. Das Partizip phänita bezeichnet substantivisch gebraucht den verdickten Saft von Pflanzen, insbesondere des Zuckerrohres. Belege hiefern Sufsuta und das Mahubhārata. Daneben erscheint bei Levikographen und Mahāvastu II, 204, 19, Lahtav 331, 61) phäni, f' 'Melvisse' und 'Brei'. Dizu weiter phänita in 'de beim Ausruhren des Ralhmes sich bildenden ersten Butter flocken' Sat Brähm III, 1, 3, 8, 'Infusum', Kau' S XXV, 18, XXVIII, 14 usw , 'andigase, Pan VIII 2, 18 usw II n allen diesen Wortern tritt die Grundbedeutung von phät gerinnen dick werden' noch deutlich zutage
- 2 phanda, m, phānda n 'Buuch', Ujivaladītta zu Unādis I, 113 Die von Berneker, IF IA, 363 vorgeschlagene Zusammenstellung des Wortes mit lat fendicae 'Kaldaunen, elbaro Tiereingeweide' laßt sieh weder laut lich') noch begrifflich rechtfertigen phanda phānda bezeichnet den 'sieh verdickenden' Teil des Korpers
- 3 In derselben Weise erklart sieh auch phana m in der bei Sukruta belegten Bedeutung 'Nasenflugel
- 4 Hierher stelle ich ferner die in der epischen und klassischen Lateratur inberaus haufig vorkommenden Wörter für 'Schlangenhaube', phata, m., phatā, f., phana, n., phanā, f. Fortunatov, BB VI 217 leitet ise von phal 'bersten' ab, Bechtel, Hauptprobleme, S 384, Wackernagel Altind Gr. 1,690 und Uhlenbeck. vergleichen noch weiter sphatant, sphatat's paktet

<sup>1)</sup> Siel e Senart, Mahavastu II, 534

<sup>1)</sup> Sehe Ullimbeck, Il Alli, 214

sich'1) Die Bedeutung spricht aber auch hier entschieden für die Zuruckfuhrung auf phal 'sich verdicken', es ist jedenfalls schwer einzusehen, inwiefern die Schlangenhaube, die Anschwellung des Schlangenkörpers unter halb des Kopfes, etwas mit Bersten oder Spalten zu tun haben kann2) Bei Lexikographen und in der spateren Literatur erscheint daneben, aber selten, auch vhuta, phutā (Pañcatantra Kosegarten 174, 11), sphata, sphatā (Amara I. 8. 9. CII III, 259, Komm zu Abhidhanac 1315), sphuta, sphuta (Abhidhanac 1315, Lesart zu Ind Spr 2 3770) Ob man berechtigt ist, die Formen mit u direkt auf ein altes \*phlio zuruckzufuhren, ist mir zweifelhaft phuta kann auch erst im Mittelindischen aus phata entstanden sein und sein u dem vorausgehenden Labial verdanken, vgl die bei Pischel, Gramm der Prakritspr § 104 angefuhrten Falle Ebenso ist es mir zweifelhaft, ob wir aus den letzten vier Formen schließen durfen, daß die Wurzel ursprunglich mit sanlautete Da die Formen mit sin keinem alten Texte belegt sind, ist es mir wenigstens ebenso wahrscheinlich, daß wir es mit Hypersanskritismen zu tun haben, die in Anlehnung an sphatati, sphutati entstanden3)

5 So erklart sich auch phala, n in der Bedeutung 'Hoden', die im Epos und bei Susruta erscheint und nach Caland, Altind Zauberritual, S 70. vielleicht auch Kaus S XXV, 17 vorheet

6 Zu diesem phalat: gehört endlich naturlich auch phala, n 'Frucht', als dra sich verdickende Gebilde Es ist dieselbe Vorstellung, die auch bei puspa, n 'Blume' von pus 'dick werden', zugrunde liegt mukläphala ist also eigentlich eine tautologische Verbindung wie unser Windhund, Stuer ampfer usw Wahrscheinlich bezeichnete ursprunglich phala auch für sich allein die Perle und als dies ungebrauchlich wurde, wurde der Verdeut lichung wegen muklä davorgesetzt, vergleiche das schon oben angeführte bindunkala 'Perle' 4)

Von phala 'Frucht' ist dann wiederum ein Denominativum phalati bringt Frucht' im eigentlichen und ubertragenen Sinne, gebildet Dies liegt unzweichlaft in solchen Stellen vor wie Harry III, 46, 17

akāle pādapāh sarıe puspantı ca phalantı ca ||
In vielen anderen Fallen aber, wie z B Mbh III, 183, 78
tatrāsya svakrtam karma cchāyevānugatam sadā |
phalaty atha sukhārho vā dukkhārho vātha jāvate ||

<sup>&#</sup>x27;) Bechtel gibt allerdings als Bedeutung von sphatat: 'breitet sich aus' an, aber diese Bedeutung beruht nur auf einer falsehen Lesart im Dhatuputha, risarane für tisarane

<sup>3)</sup> Wenn in der klassischen Literatur die phana mit einem phalaka 'Brett' (von phal, 'sich spalten'), verglichen wird (Bhatribari, Nitis 33), so beweist das naturlich nichts für die Etymologie, da bei jenem Vergleich nur an die sekundare, nicht an die etymologische Bedeutung von phalaka gedacht worden ist.

Schlangenhaube' zu legen, das im PW aus dem Sabdarthak bei Wilson angeführt wird

<sup>4)</sup> Vgl Wackernagel, Altınd Gr II, 1, 251

oder dem bekannten buddhistischen Verse (Avadanas I, 80, 86, Divyavad 131, 191 usw )

na pranašvanti karmāni kalpakotišatair api

sāmagrim prāpus kālam ca phalanti khalu dehinām

laßt es sich kaum entscheiden, ob wir es mit dem ursprunglichen Verbum oder dem Denominativum zu tun haben

In den verwandten Sprachen vermag ich sk. phal 'gerinnen' mit Sicherheit nicht nachzuweisen Die alte, von O Hoffmann, BB XVIII, 155 ver teidigte und früher auch von Prellwitz. Et Wb d gr. Spr., angenommene, in der zweiten Auflage des Werkes wieder aufgegebene Zusammenstellung von phalate, phala, mit ἀσέλλω 'mehre', ὄσελος 'Nutzen, Gewinn' wird auch in der neuen Beleuchtung von phalats nicht viel wahrscheinlicher \* Die von Berneker, IF IX, 363 versuchte Heranziehung von lat felix wird von Uhlenbeck, IF XIII, 214 und Walde, Lat Et Wb , mit Recht abgelehnt

Ebensowenig kann lat folium hierher gehören, denn von lautlichen Schwierigkeiten ganz abgesehen, ist der preprungliche Begriff, der in phal lag, eben nicht 'sprießen, hervorkommen', wie Berneker annimmt'i) Eher könnte man an Verwandtschaft mit gr gallo; denken Schon Sutterlin, IF IV, 104, wollte das griechische Wort auf eine Wurzel \*nhel 'snalten' zuruckführen, die Ableitung von \*phel 'gerinnen, erstarren, dick werden' wurde der Bedeutung nach, wie mir scheint, ungleich besser stimmen. Andererseits wird es aber doch schwer, qallo; von air ball 'membrum', hessisch bille 'penis', nd bulle, die auf eine mit bh anlautende Wurzel weisen, zu trennen, vgl J Schmidt, Idg Vok II, 225, W Schulze, KZ XXIX, 263, Bezzenberger, BB XIX, 248

# Das Śariputraprakarana, ein Drama des Asvaghosa.

Auf Grund verschiedener Erwigungen habe ich am Schlusse meiner Abhandlung über die Bruchstücke buddhistischer Dramen<sup>2</sup>) (S 65) die Ansicht ausgesprochen, daß wir ihren Verfasser in dem Dichterkreise suchen mußten, dessen Mittelpunkt Aśvaghosa war. Schneller als es zu hoffen war, 1st das bestatigt worden. Ich kann jetzt nachweisen, daß wenigstens eines der uns in jenen Bruchstucken vorliegenden Dramen von Asyaghosa selbst herruhrt

Ich habe auf S 12 meiner Abhandlung bemerkt, daß das Fragment 116 in zentralasiatischen Charakteren geschrieben sei, und daran die Vermutung

<sup>1)</sup> Ich möchte noch bemerken, daß das Wort phalya, n 'Blume', das mit lat folium direkt verglichen zu werden pfligt, im Sk. Leineswegs alt und gut bezeugt ist Wir kennen es vorlaufig nur aus der Sabdacandrika, nach einem Zitat im Sabdakal padruma

<sup>\*)</sup> Königlich Preußische Turfan Expeditionen Kleinere Sanskrit Texte Heft 1 Bruchstucke buddhistischer Dramen Herausgegebens on Heinrich Luders Heelin 1911

geknupft, daß ein ganzes Blatt der ursprunglichen Handschrift verloren gegangen und von dem spiateren Restaurator durch ein neues ersetzt worden sei Diese Vermutung war nicht richtig es hat sich vielmehr gezeigt daß das Fragment 116 einer anderen Handschrift angehört. Meine Frau hat unseren ganzen Bestand an Palmblattbruchstucken noch einmal durch gesehen und dabei ein größeres und 17 kleinere Stücke gefunden, die in derselben Schrift wie jenes Fragment geschrieben sind Linige dieser Stücke naßten direkt anemander, so daß sich die Zahl der einzelnen Fragmente auf 9 verringerte Diese 9 und das fruher gefundene Fragment 116 ließen sich weiter auf Grund des Textes und der außeren Beschaffenheit zu drei Bluttern zusammenordnen Von dem ersten Blatte sind uns vier, von dem zweiten und dritten Blatte je drei Stucke erhalten Keines der drei Blatter ist also vollstundig doch fehlt von dem dritten Blatte nicht allzuviel. Der erhaltene Teil dieses Blattes mißt ungefahr 34.5 cm. In der dritten Zeile der Ruckseite steht eine Vamsastha Strophe, von der 6 Aksaras fehlen Dihinter muß außerdem noch niskräntäh oder iti niskräntäh gestanden haben 9 Aksaras erfordern ungefahr 5 cm 11 ungefahr 5 5 cm Als Gesamt lange des Blattes ergibt sich also 39 5-40 cm Auf dieselbe Zahl führt due Berechnung der Lange der beden anderen Blatter Das erste Blatt enthalt in Z 2 und 3 der Vorderseite eine Upajati Strophe in Z 1 und 2 der Ruckseite eine Särdülavikridita Strophe und in Z 2 und 3 der Ruck seite einen Sloka die eine Bestimmung der fehlenden Aksaras und dadurch die Berechnung des Abstandes zwischen den einzelnen vier Stucken ermög hchen¹) Das ganze Blatt muß danach 39 5—40 cm lang gewesen sein Von den drei Stucken des zweiten Blattes dessen Schrift leider stark ab gerieben ist gehören zwei dicht aneinander. Sie messen zusammen un gefahr 15 cm Auf der Ruckseite stehen Reste einer Sardülavikrichte Strophe Es fehlen am Ende der zweiten und am Anfang der dritten Zeile 45 Aksaras die ungefahr 25 cm erfordern Die Lange des ganzen Blattes muß also 40 cm betragen haben

Die Schrift ist im wesentlichen identisch mit der Schrift des Revisors der alten Dramenhandschrift wie ich sie in meiner Abhandlung S 12ff beschrieben habe. Nur das ya zeigt hier rundere Formen Die a a O ausgesprochene Ansicht daß diese Schrift nicht in Inden selbst entstanden, sondern die alteste Reprasentantin der zentralassatischen Brähmi sei wird durch die neuen Fragmente wie mir scheint, vollstandig sichergestellt Deutlicher noch als in der Schrift des Revisors tritt hier der zentralassatische Charakter in der Ahnlichkeit des ta und des na des ia und des ca hervor Diese Buchstaben sind hier biswellen sehon ebenso schwer zu unterschieden wie in der spateren zentralassatischen Brahmi. Besonderes Interesse bietet

<sup>1)</sup> Die Tafel gibt den Abstand zwischen den einzelnen Stucken nicht genau wieder. Um eine zu starke Verkleinerung zu vermeiden sin 1 die Stucke etwas naher aneinandergeruckt.

das Zeichen des Jihvamühva (in nauhlarnnadharāya CI', 4 duhlham CIVR, 3) das mit dem spateren Guntazeichen identisch ist, und das Zeichen des Upadhmaniya (in sisyath parto CIE, 2) das hier wie in der Kusana Schrift aus einem Kreise mit eingesetztem Kreuze zu bestehen scheint

Daß man in Zentralasien Palmblatter als Schreibmaterial verwendete ist zunachst auffallend. Ich will nicht bestreiten, daß man besonders in den ersten Jahrhunderten n Chr auch praparierte Palmblatter aus Indien importiert hat in unserem Falle aber hegt die Sache anders. Die Hand schrift, der die drei uns vorliegenden Blatter angehören ist ein Palimpsest Die alte Schrift ist an verschiedenen Stellen noch sichtbar, am besten auf der Ruckseite des ersten und auf der Vorderseite des letzten Blattes Sie war bedeutend großer als die neue Schrift und scheint aus der Kusana Zeit zu stammen Wir haben hier also ein tatsachliches Beispiel für das Vor kommen von Palimosesten das für Indien wie ich a a O S 12 bemerkt habe durch Aśvaghosa bezeugt wird

Der Inhalt der neuen Blatter ist von großem literargeschichtlichem Werte diese drei Blatter sind die Reste einer Handschrift die wenigstens eines der von mir behandelten buddhistischen Dramen enthielt. Ich gebe im folgenden zunachst den Text der neuen Fragmente in zentralasiatischer Schrift (C) und dann den entsprechenden Text der Fragmente der Hand schrift aus der Ausana Zeit (A) Der Vergleich mit C zeigt, daß K 26 64 68 75 101 und zwei kleine noch nicht veröffentlichte Fragmente und K 23 50 89 112 zu ie einem Blatte gehören. Ein kleines noch nicht veröffent lichtes Fragment läßt sich ferner wegen der außeren Beschaffenheit mit großer Wahrscheinlichkeit zu dem zweiten Blatte stellen. In den Noten zum Texte von C habe ich auch die Erganzungen angeführt, die sich mit Hilfe von K machen lassen

C 1 Inrdersette c = [almnyadr[s](sfto] defh] [dh] [ul1) bhāvah aftha l fsalvā buddhitanasām riddhavah ( Iā ltme 1/17 nabalena2) kuryyur = na yogina[m] s dustaram = asis s 3) [S]ars - tasmad s atmasam ā eya") La Irulyam + āryyam\*) municaryyam - avinivaryyati witte.

<sup>1)</sup> Erganzo B id tha-Uput sya (1)

<sup>2)</sup> Ergunzo nach h o ea rayoh at nebraraddhyanao 1) I rg'inzo Li cit ---4) Lrganze Can nadrusun 1) I reante Buddhah (| Unature

<sup>\*)</sup> Erg inze i Hamaráryyam

ı ryyam : āryam [ı]ıga[ta] bhayadam śaranam : a [ma]tı — Buddha — svāga[ta]m nauhkarn[n]adhārāya¹) bhavısyate dharmasenapata[ye]²)

### Ruckseite

dramāh [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n] [n]

manaso rā²) nāsam e kṣāt = parāmmukhibhutah²) pratipadyate śre s ufuvābhuā lm

C 2

## Vorderseite

[nıla]dru[ma] [ganata] vıpp[ra] [tasya] 10) šakuner ādıntam y o kva rınıspa [s] trai ky m 11) [kha] [m12] = atrptikara [nām 13] = paridahā reva [tmakānam ā] carıtah --madhughrtā[meddhyapay] sprstam [yat tat = [h] tty eva visa priyalm api dahaty apriya [nal eva visa[u] [sar]1[r]e [pradahatı madan] [ma] am

<sup>1)</sup> Lies naukarnna (?) 2) Lies osenāpata je

<sup>\*)</sup> Erganze teilweise nach K janasya darśana\*\*

(\*) Ich habe dies fruher fragend błydsimdiccharam gelesen Die falsche Lesung erklart sich daraus daß die Buchstaben zum Teil abgerieben und verstummelt sind und bei dem Fehlen des Zusammenhanges der Sinn nicht zu erkennen war.

Ergenze jnänappratisthäkaram vande

<sup>6)</sup> Lies tribhis 7) Erganze Buddha—Upatişya

<sup>\*)</sup> Erganze nach K ragam salpena yatnena \*) Lies paranmukhto

<sup>14)</sup> Erganze großtenteils nach K r davagniparigatam • wa niladruman • gaga natalawpprasthiasya

<sup>11)</sup> Erganze traulokyam 12) Erganze sukhanam
13) Les Okaranām

<sup>640°</sup> Lüders Elelne Schriften

#### Ruckseite

#### C: 4

# Varderseite

ı ta nno bhātāt so [ksi] y nopā efram hs] sats
[s] [n] \* tu³) yal[n]ena ʒñā[yatam] hcks
yy nafhs]

2 rī[ra]nırmuktam\*) ā[ima]sa[m]]ñakam buddhıs[au]ksmyam tat suksmattāc ec aiva dosanam «avyāpārac eca celasah [1] [d²]e a]yuşas ec = aiva moksa [pa]rikalpyate\*)— Šāri— vun²) asya dharmasya

s thātmagrahe sata\*) na nassthīks nsrvritir\*) - bhavats nasrā tmyādaršanāc<sup>10</sup>) ca bhavats tadyathus [nads]srotaso varitamana[sya] pra[t]yu [sya]e<sup>11</sup>) ddhya smsnn<sup>1\*</sup>) - uparate - sy - o

prāptam tac = ca yatha nunnagatam = bhavats tats = ādau srota upa ratam vznas[t]am = sts [bhava]ts [cvam = a]s = ā m sari[r]endry buddhisrotaso varttamā[na] 22) bhaqavat = ādhi[qa]

s ee kalyam kriyata<sup>11</sup>) tatkrto=hetukasya n=olpadyate bijadakap[r] thst r m<sup>15</sup>) as [eva]n= [h] tasmin=na [ya]mān [a]smini<sup>16</sup>] vi<sup>17</sup>

#### Ruckseite

1 karmmā<sup>18</sup>) ksetram \* bijam \* utpalticetas \* trsna kledacchadanāñ \* c \* a[p]y \* [ava] ya[m]<sup>19</sup>) \* [k] [s] y [v] j\*\*) \* j[ū]yamāno jnānā ditue

2 vinitayor 22) s yaft lidharmmena krtaparikarmmanoh asmat siddhanta

- 1) Erganzo etwa sprstar 1 yath 1 ditt 1 aul
- 2) Erganze pürvalarmma 3) Erganze idan i tu
- 4) Erganze sarira 

  4) Erganze dirgi attad
- \*) Erganze moleas etu pars ° ') Frg`inze bi agavan °) Lucs sat.

  \*) Lucs nurertur 10) Lucs nauratmyada ° 11) Das éa ist unsicher
- 11) Lies asmin 11) Erganze nach K omdnasya 14) Lies kriyate (1)
  12) Lies nach K bhodakam prib it yart 11 14) Lies asmin
  - 11) Erganze größtenteils nach K einaste multa its niscayah kriah
    - Lua karmma
       Frganze avandh jam
       Frganze nach k evam lokah sasyavaj
       Frganze Buddhah--
  - 12) Dayor stand nach h. gatena t intrage; a

pratuedhād = uddhrtavundhadr [t] [ sa] lyayo[h] s[u] d[dha] manasor = h1) yad - e m dhavadıjnafnasy") = a1

- 3 sistam duhkham srotası nirvvanasya varttate tat atah param jäänam = ıdam yatendriyan nirantaram bhavayatum³) vimuktaye si su bhiksam4) = akhılam aka nıramaylan paltu
- sariie 3 | Sariputraprakarane navamo = nkah 9 aryya Suvarnnaksiputrasy äryy Aśvaghosasya krtiś - Śāradvatī putra pprakaranam samā ptam [sa]māptānı c = ānkānı nasa gyam anulstubhel ccha

# Vorderseite

kuryyur nna\*) [y]

[pa]taye — Maudga9) — mohāndhasya10) janasya stasua 11) sa

[k] [r] - B d a - s āgatam12)

 $[B]u[d]dh[ah] - U[p][t][s]y^{13}[y]$ [d] [1]suddhasya14) manaso rāgam alpena uatnena

v suddhe ddhyāsa[y] 15)

part 16) tsats = tats tath stayanagata[m]

ryyantı

na-

[rda]vāgni parigatam va n[i]la[d]ru[m]an gaganatala[v]ı

- [8] 20) 1 2) di ist unsicher Ts kann m sem 1) Erganze yurayoh
  - 3) Lies bhātayıtum 1) Lies bhilsam
- 5) Unter der Zeile vor tra ist tis ja nachgetragen das zu Upatisya zu erganzen ist 6) atme0 - nna ist spater nachgezogen
- ') Das erste von mir als undeutlich bezeichnete aleara ist ein nachgetragenes zentralasiatisches mu Auch ni ist nachgetragen Reste des alten ni sind sichtbar 3) Das au 1st spater nachgezogen
  - 6) Lies ärvyam 10) mohu, das dha und das sa sind spater nachgezogen
  - 11) Das na, das sa und das sa sind spater nachgezogen
  - 12) Die Zeile ist spiter nachgezogen Ergenze Okaram Buddha svägatam 12) Das u ist spater nachgezogen Erganze Upatiqua
- 14) Ergánze 11810 Das unter der Zeile nachgetragene, spater vielleicht wieder getilgte akşara scheint in Zeile 1 zu gehoren 16) Der i Strich ist spater nachgezogen
  - 15) Erganze viśuddhe s ddhyaśaye 17) Die Lesung ist unsicher 18) Erganze sukhanam
  - 19) Das aksara vor då ist verstummelt und unsicher
  - 21) Erganze OghrtameddhyaO 20) Das sa 1st nicht sicher

5

Idhlu

# KIV

## Vorderseite1)

mnan = gatam = bhavaft1 2)

## Ruckseite

Was zunachst die Anordnung der Blatter betrifft so geht aus der Tat sache daß die Worte niledruman geganalalars' und madhughriameidhige op in K auf dem ersten in C auf dem zweiten Blatte stehen mit Sicherheit hervor daß C 2 wirklich das unmittelbar auf C 1 folgende Blatt ist Zu gleich ist damt die Unterscheidung von Vorder und Ruckseite für C 1 C 2 und K. I gegeben Schwieniger ist die Frage wie sich C 4 zu C 2 ver halt Inhaltlich isteht C 4 den Blattern C 1 C 2 allerdings sehr nahe der Kolophon macht es außerdem zweifelle daß es hinter jene Blatter gehört Zwischen C 2 und C 4 rechen aber noch ein Blatt gelegen zu haben Die Blatter C 1 und C 4 trueen namlich am linken Rande Blattzahlen und zwär

<sup>1)</sup> Fast samtliche Buchstaben dieser Seite sind snater nachgezogen

<sup>1)</sup> Frganze nemnan - gatam - bhavati

<sup>2)</sup> Erganze buddhierolaso varttamānasya bhagavatā?

<sup>1)</sup> France that these n \* otpad rate

<sup>1)</sup> Die Lesung ist durch C ges chert me ne fruhere Lesung ist falsch

<sup>\*)</sup> Erganze amın «vınaşle mukta iti niscayah kṛtal

\*) Frganze larmma kṣetram «bijam» utpatt cetas?

\*) Frganze Odrşi salyayoh

<sup>\*)</sup> Frginze Oputrena 16) Erginze tatr = awa ga O
11) Frganze mal anto 12) L cs Of astach (?)

n) Das Fragment von K das deses Wort entiält muß ein Stick vom unteren Rande eines Blattes sein und dal er zu KI gel ört laben.

nach der alteren Weise1) auf der Vorderseite. Diese Zahlen sind leider stark abgeneben, doch ist auf C 1 der Rest eines Zehners und darunter eine Ziffer erkennbar, die kaum etwas anderes als eine 7 sein kann. Die Ziffer auf C 4 ist canz unleserlich Jedenfalls stand aber auf diesem Blatte nur eine Ziffer, es kann also nur ein Zehner oder ein Hunderter gewesen sein Ist daher die Lesung des Einers auf C 1 richtig, so folgt daraus daß C 4 das dritte Blatt hinter C 1 gewesen sein muß, und ich habe es dem gemaß bezeichnet. Zwischen den beiden Blattern von K muß dann eine noch größere Lucke vorhanden sein. Ein Vergleich von K.I mit der Ruckseite von C 1 und der Vorderseite von C 22) zeigt, daß 81/4 Zeilen von C ungefahr 7 Zeilen in K entsprechen Hinter madhughrtämeddhyao in K IB. 5. C 21, 4 hört die Übereinstimmung der beiden Handschriften zunachst auf Sie beginnt erst wieder mit den Worten nimnan galam bhavati in K IV'. 1. C 4', 4 Die Lucke umfaßt also, vorausgesetzt, daß das fehlende Blatt C 3 auch 10 Zeilen enthielt. 191/. Zeilen, denen in K 16 Zeilen entsprechen, die gerade zwei Blatter füllen wurden3) Zwischen den beiden Blattern von K lagen also ursprunglich noch zwei Blatter, von denen uns nichts erhalten ist oder deren Bruchstucke sich wenigstens nicht als solche erkennen lassen Ich habe daher die erhaltenen Blatter als K I und K IV4) bezeichnet Vorder und Ruckseite lassen sich bei K IV und C 4 nach dem Inhalt mit Sicherheit scheiden, bei C 4 kommt als außeres Kennzeichen noch der Kolophon hinzu

Der Text von C ist ziemlich nachlassig geschrieben Es kommt eine ginze Reihe von Schreibfehlern vor, so dharmasenapataye 1°, 4 für °sena°, atrpitkaranām 2° 3 für °karāmām naridinyādaršanāc 4°, 3 für narīdinya°, karninā 4°, 1 für karnina, sata 4° 3 für sati, bhātayatum 4°, 3 für bhāvayitum, kriyata 4°, 5 wahrscheinlich für kriyate bijadala° 4°, 5 für bijo daka° Auch nauhkarnnadhārāya in 1°, 4 scheint Schreibfehler für naukarnina° zu sein Allerdings wurde das ein sehr auffallender Tehler sein, und eine absolut sichere Entscheidung ist bei dem Tehlen des Zusammenhanges nicht möglich Die Verwechslung von nirvit und nirvitti in nirvittir 4°, 3 findet sich auch in spateren Handschriften nicht selten Die falseho Schreibung tröhis für tribhis 1°, 2 beruht wohl auf lokaler Aussprache und hat zahlreiche Parallelen in den Inschriften Die Schreibungen parāmmu-khubūtah 1°, 4 und asmim vi(naste) 4°, 5 sind zu erklaren wie bhāga(vī)m und śravam puspā° in K, die ich a a O S 31 besprochein labe

Ygl meine Bemerkungen über die Paginierung von indischen Handschriften aus der Kusana und Gupta Periodo a a O S 3

a) Die Vorderseite von C1 ist viel weitlaufiger geschrieben als alle übrigen Seiten und kommt daher für diese Berechnungen nicht in Betracht

<sup>\*)</sup> Die Anzahl der Zeilen auf der Seite schwankt in K zwischen 4 und 5, siehe a a O S 2

Die romische Ziffer ist gewahlt, um Verwechslungen mit den Tahlen der ein zelnen Fragmente in meiner Ausgabe zu vermeiden

Gelegentheh finden sich auch Varianten im Texte von C und K. Die Leing ninmagatam in C 4', 4 gegenüber (ni)mnan gatam in K IV', 1 ist unerheblich Über bij/gol/plaaprihiv/gor/° in C 4', 5 gegenüber bijodalam prihivyart° in K IV', 2 laßt sich nichts sagen, da der Zusammenhang un klar ist. Wichtig aber ist die Lesung arinniäryyauriyyam in C 1', 3', wo für K IV', 3 nur anniäryyam bietet. Die Steigerung des Anuprasa in C') laßt kaum einen Zweifel, daß hier die bessere Lesart vorliegt. Es bestatigt sich also was sehon nach den zahlreichen spateren Textanderungen in K zu vermuten war, daß K trotz ihreis lohen Alters keine sehr sorgfaltige Handschrift war. Eine andere Stelle in der die Handschriften auseinander gehen liegt vielleicht in C2', 3 K I\*, 6 vor. C hest. [lhā [m \*a]trph kar[a\*]hām paridahātimalāmām, wahrend K sukhān[ā] [dā]nām [a] in the Bei der Verstummelung des Textes in K ist aber ein sicheres Urteil nicht möglich.

Eine fortlaufende Übersetzung des Stuckes das uns in C und K.I. K.I. Vorliegt laßt sich bei der Luckenhaftigheit des Textes nicht geben Über den Inhalt im allgemeinen aber kann kein Zweide bestehen. Die hier vorliegenden Fragmente enthalten die Szene der Aufnahme des Säriputra und des Maudgalyäy ana durch den Buddha. Redend scheinen in der ganzen Szene nur die vere Personen aufzutreten der Buddha Säriputra, Maudgalyäyana und die Person, die den Buddha mit seinen drei Schülern in einem Verse verherrlicht, gerade aus diesem Verse geht aber hervor, daß der Buddha noch von einem Mönche bezietet war<sup>4</sup>)

Zunachst ruhmt eine Person wahrscheinlich Maudgalyāyana<sup>3</sup>) die Mander der rddhis die durch Erkenntnis und Askese erlangt werden Erschließt mit einer Unauts Strophe<sup>4</sup>)

atmeśvaradhyānabalena kuryur na yogınam duskaram astı (k)ı(mot) ||
' und des Windes') durften sic wohl durch die Kraft des Nach
denkens über den Atman und den Isvara machen es gibt nichts
was einem Yogun schwer fiele'

Samputra erwidert I urz worauf der Buddha zunachst ihn auffordert den von den Besten zu wahlenden Wandel eines Weisen den edlen un widerstehlich gewaltigen zu wandeln' Samputra willigt ein und der

 <sup>1)</sup> I's 1st etwa zu lesen (ca)ryyam utta(mai)fryyam n unicaryya) i aninidryya rfryyam aryan;

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Daß die beiden ung nannten Personen ein Sramana und Kaun linga waren, wird spiter gezeigt werden

Darauf weist das M in KI 1

<sup>4)</sup> Ich gebe de Stropi en in normalis erter Sel reibung. Fingeklammerte Buel staben und Siben sind erginzt.

<sup>\*)</sup> Sicherlich war hier vom Wan ieln 'auf dem Pfide dis Windes, paranapa thena, wie es Buddiac 1 85 1 cht die Red Do Falligheit zu flagen wird in dem allegorischen Drama an erster Stelle unter den philip genannt siehe a a O 8 17f

Buddha heißt ihn willkommen mit prophetischen Worten: 'Willkommen 1)
.... dem Steuermann .... dem kunftigen Heerfuhrer des (Glaubens 2).'
Darauf erkennt auch Maudgalyäyana den Buddha in einem Verse 2) als seinen Meister an;

Auch ihn nimmt der Buddha auf, indem er seine kunftige Große vorhersagt: 'Willkommen . . . . dem Herrn uber die mannigfachen Arten der †ddha's | . . . . ' Eine nicht genannte Person, ein Śramana, wie wir spater sehen werden, preist darauf den Buddha mit seinen drei Schulern's) in einem Śloha

```
tribhih sisyaih parivitah sobhate municandramāh |
```

Von den drei Schulern umgeben glanzt der mondgleiche Weise wie der Mond umgeben

Das nun folgende Gesprach zwischen Buddha und Upatisya-Śāriputra ist zu schlecht erhalten, als daß sich auch nur der Gedankengang angeben ließe Die Rede des Buddha, in der bestandig das Wort Brennen wiederkehrt, erinnert an die bekannte Feuerpredigt von Gayāśīrsa. Einigermaßen deutlich ist aber nur die eine Stelle davāgniparigatum ivon niladrinnam gaganatalanyprasihitasya šakuner ädiptam travilolyam. Offenbar wird hier die in Flammen stellende Dreiwelt einem von Waldbrand umgebenen Nestbaume, der Weise, der sich von der Welt abgewendet hat, dem Vogel, der sich zum Himmelszelt aufgeschwungen hat, verglichen Den Schluß dieses Gespraches scheint eine Sārdūlavikrīdita-Strophe zu bilden, die als Zitat bezeichnet ist (ems samyag abhihitam) und wahrscheinlich dem Säriputra in den Mund gelegt war

<sup>1)</sup> Vgl Fo-sho hing tsan king 1407 'and then with Brahma's voice profound and sweet, he forthwith bade them ,welcome'

<sup>2)</sup> Dharmasenapati war bekanntlich spater der Bemame des Sariputra

<sup>3)</sup> Śardūlavikridita

Maudgalyāyana galt spater als ein Meister der rddhis, s Buddhacarita 17,
 Fo sho hing tsan king 1406, Schiefner, Eine tibetische Lebensbeschreibung Cakvamunis, Mém Ac Imp St Pétersbourg, T VI, S 256

<sup>5)</sup> Der dritte Schuler ist Kaundinya, s S 407f.

Dann wendet sich der Buddha an die beiden neu gewonnenen Schuler, der durch ihre fruheren Taten vorbereiteten, von Egoismus freien. Von dem folgenden Gespräche ist aber so gut wie nichts erhalten, da, wie oben bemerkt, hinter C 2 ein ganzes Blatt fehlt und auch die letzte Zeile von C 2 und die erste von C 4 nahezu völlig verloren ist. Wahrscheinlich waren in Rede und Gegenrede philosophische Fragen behandelt. Insbesondere schemt sich der Buddha gegen die Lehre vom Ätman gewendet zu haben, wie sie im Buddhacarita dem Ärada Kaläma zugeschrieben wird. Er schließt seine Ausführungen mit einem Sloka ab. Diese Feinheit der Buddhi, die vom Körner befreit ist die als Ätman bezeichnet wurd diese: —

```
sulsmatvāc carva dosānām avyāpārāc ca cetasah | (d)rahatvā)d āyusas carva molssas tu) parilalpyate |
```

'wird weil die Unvollkommenheiten gering sind, das Denken ruht und die Lebensdauer lang ist. (fylschlich) für die Erlösung gehalten'

Säriputra erwidert in langerer Rede Er erkennt ruckhaltlos die Argu mente des Meisters an "Solange man am Atman festhalt, gibt es kein voll standiges Nirvana, durch die Erkenntins der Ätmanlosigkeit tritt es ein "Er vergleicht dann das allmahliche Schwinden der Buddhi!) mit dem Ver siegen eines Flusses Die Einzelheiten des breit ausgeführten Bilden werden bei der mangelhaften Überlieferung allerdings nicht klat Die Schlinß seiner Rede bildet wiederum eine Stronbe. im Sälim Metrum

```
karma ksetram bışam ulpatlıcelas
trsnā kledacchādanam capy ava(ndh)yam |
evam lokah sasyavaj jayamano
juanadatye — V — L V | |
```

Das Karman ist das Teld der Same der Wille zum Leben der Durst die Befeuchtung die sicher wirkt, so wie die Saat entstehend werden die Wesen durch die Sonne des Wissens

Noch einmal wendet sich der Buddha an die beiden Schuler, die er reta als die nach der Weise der erzogenen durch den Dhitma der Asketen gereimigten, die klaren Sinnes sind, die der Stachel der mannig fachen falsichen Lehren herausgezogen ist infolge dieses Erfassens der Wahr heit! Dann spricht er den Segenswungsch<sup>1</sup>3

```
alah param jikanam udam yatendriyau
nuranlaram bhävayıtını rimiklaye |
si- eu bikişäm ahlılam ala --
nuramayau patu -- -- -- -- |
Um von nun an dies Wissen gezugelten Sinnes standıg zu pflegen
mit der Erlösung als Ziel vollständiges Almosen frei
von Krankbeit, schütze euch beide
Damit treten allo ab
```

<sup>1)</sup> Buddhi ist hier offenbar dasselbe wie Vijhana

<sup>1)</sup> Im Vamiastha Metrum

Nach dem Kolophon 1) bildet diese Szene den Schluß des neunten und letzten Aktes des Śāriputra- oder Śāradvatīputraprakarana, eines Werkes des Aśvaghosa, des Sohnes der Suvarnāksī Suvarnaksīputra ist der Bei name, der dem beruhmten buddhistischen Dichter auch in dem Kolophon des vor einiger Zeit entdeckten Saundarānandakāvya²) und in dem Kolophon der tibetischen Überseizung des Buddhacarita gegeben wird²) An der Identitat der Personen ist also meht zu zweifeln Der Dichter hat überdes gewissermaßen dem Werke selbst seine Signatur gegeben der oben erwähnte Śloka sālismatrāc cania dosānām usw ist ein wörtliches Zitat aus seinem Buddhacarita (12, 73)4)

Asvarhosas Bedeutung für die Geschichte der vorklassischen Literatur

wird durch den neuen Fund in noch helleres Licht gerückt. Die Tradition ruhmt seine Vielseitigkeit. Sie stellt ihn ebenso hoch als Gelehrten, der das ganze brahmanische Wissen seiner Zeit besaß, wie als Musiker und Komponisten, der mit seinen Liedern die Leute auf den Markten von Puspapura so zu bewegen wußte, daß sie die Heimat mit der Heimatlosig keit vertauschten Wir kennen ihn als Verfasser von Epen und Erzahlungen, die einst ganz Indien las und die zu dem Besten gehören, was uns an Kavya Poesie erhalten ist, als Metaphysiker, der den Grund zu der Lehre des Mahāyāna legte, die bis auf die Gegenwart einen großen Teil der buddhistischen Welt beherrscht hat, als Theologen, der mit den Waffen einer oft spitzfindigen Dialektik für seinen Glauben kampft<sup>5</sup>) Von dem Dramatiker Asyaghosa aber hatten wir bis jetzt keine Kunde Zu einem Urteil über den Wert seiner Leistungen auf dem Gebiete des Dramas reicht das uns Erhaltene nicht aus Die Tendenz, zu belehren und zu erbauen, die bei ihm, dem buddhistischen Mönch, allerdings nie ganz fehlt und in der er selbst sicherlich in erster Linie die Berechtigung seiner Dichtung gesehen hat, tritt jetzt durch die Schuld der mangelhaften Überlieferung wahrscheinlich viel starker hervor, als es der Fall sein wurde, wenn wir das ganze Werk vor uns hatten In der uns erhaltenen Szene war das Vorherrschen des lehrhaften Elementes schon durch den Stoff bedingt Welch eine falsche Vorstellung wurden wir uns aber vom Buddhacarita machen, wenn uns davon zum Beispiel nur die Begegnung des Buddha mit Arāda Kālāma im zwölften Gesange uberliefert ware! An einer Stelle laßt sich aber doch erkennen, daß Aśvaghosa em feines Empfinden für das dramatisch Wirksame besaß Die Tradition war, daß der Buddha, als er Samputra und

<sup>1)</sup> Hinter dem eigentlichen Schlusse samäptän: cänlän: nara stand offenbar noch ein Schreibervers

<sup>1)</sup> Haraprasad Shastri, Journ Proc As Soc Beng Vol 5, p 165ff

<sup>)</sup> Thomas, Ind Ant Vol 32, p 350

<sup>4)</sup> Almlich verweist Aśwaghosa auch in seinem Sütralamkara zweimal auf das Buddhacarita, siehe S Lévi's in der nachsten Note angeführte Abhandlung, p 79 ° 1) Für die Nachweise im einzelnen siehe S Lévi's ausgezeichnete Abhandlung.

<sup>&#</sup>x27;Açvaghosa, le Sútrâlamkâra et ses sources', Journ As S X, T 12, p 57ff

Maudgalvävana von ferne kommen sah, sich an die Mönche in seiner Um gebung wandte und prophezeite, daß sie seine besten Jünger, 'das gesegnete Paar' (bhadravuga), werden wurden So heißt es Mahavagga I. 24. 3 addasa Iho bhaoaru te Sārvoutta Moggallāne dūrato 'ra āgacchante | disvāna bhikkhu āmantesi | ete bhikkhave dre sahāyakā āgacchanti Kolito Upatisso ca | etam me savakanugam bharissati aggam bhaddanugan ti1) Ebenso erzahlt Aśvaghosa die Begebenheit in seinem Epos (17, 19)2), nur ist der Inhalt der Weis sagung hier noch bestimmter 'Als Bhagayat, der große Rsi, von der Schar seiner Schuler umgeben, die beiden von ferne erblickte, sprach er zu den Bhiksus .Hier kommen meine beiden gesegneten (bhadra) Junger, die besten unter den Weisheitsbegabten (prajuatat) und unter den Wunder kraftigen (rddhimat)(3) In dem Drama aber laßt er den Buddha die Prophezeiung bei der Aufnahme direkt an die beiden Junger richten. Er hat sich also nicht gescheut, um der Buhnenwirkung willen die Tradition zu verlassen

Das Stuck wird ein Prakarana genannt. Nach den Theoretikern ist der Stoff des Prakarana dem burgerlichen Leben entnommen und von dem Dichter frei erfunden, und der Held ist ein Minister, ein Brahmane oder ein Kaufmann stets aber ein fester und ruhiger Charakter (dhiraprasanta), der trotz aller Hindernisse das Ziel seines Strebens auf dem Gebiete des Dharma, Artha oder Kama erreicht Die Heldin gehört den besseren Standen an (kulastri, kulajā) oder ist eine Hetare. In einem Punkte, in der Stellung und dem Charakter des Helden, stimmt jedenfalls unser Prakarana mit dieser Definition überein. Wieweit der Stoff von dem Dichter selbstandig erfunden war, laßt sich nicht sagen, die Anlehnung an historische Ereig hisse, wie wir sie in der Schlußszene und, wie wir sehen werden, überhaupt in den letzten Akten finden, schließt nicht aus, daß die eigentliche Fabel des Stucl es auf freier Erfindung beruht. Die Frage, wer die Gegenspielerin war, laßt sich nicht beantworten Die in den Fragmenten von K so haufig

<sup>1)</sup> Die Geschichte wird dann noch einmal erzählt

<sup>1)</sup> Diese und die S 406 angeführte Stelle aus der tibetischen Übersetzung des Buddhacarita hat mir Hr Dr Siegling froundlichst aus seiner Abschrift des Werkes mitgeteilt

<sup>1)</sup> slob mahr sder beas de nid rgyan ma nas gzigs nas

beam ldan dran sran chen pos dge slon rnams la gsuns

ocom tada aran aran pos oge an ribina ta gasan ses rab can dan rdsu hphrul ldan pa ribins kyi giso kho bohi mchog gi slob ma ha gius har loss so Vgl Fo sha hing tsan king 1405f In Schiefners tibetischer Lebensbeschreibung a a O S 256 tritt der Punkt, auf den es hier ankommt, meht deutlich hervor

Darauf wurden sie samt ihren Schulern von Bhagavant aufgenommen welcher den Carputta den vorzuglichsten der mit Weisheit Begabten den Maudgaljajana den vorzuglichsten der mit Wunderkraft Begabten beide aber das gluckliche Musternaar nannte'

<sup>4)</sup> Bhar 18 96ff , Sah 511f , Das 3, 35ff

genannte Hetare gehört, wie spater gezeigt werden wird, einem anderen Drama an

Das Sariputraprakarana war in 9 Akte geteilt Auch diese große Zahl von Akten stimmt mit der Pravis der klassischen Zeit überein Die spateren Prakaranas, Mircchakatikä Mälatimädhiva, Mallikämaruta haben je 10 Akte Bemerkenswert ist übrigens daß hier ebenso wie in den beiden anderen Aktschlussen von K kein besonderer Titel des Aktes angegeben wird

Fur die Sprache und Metrik ergeben die Fragmente von C nichts Neues Daß der Buddha und seine Schuler Sanskrit sprachen, hatte ich schon aus den Resten von K geschlossen (a a O S 30) Nicht unwichtig für die Entwicklungsgeschichte der dramatischen Technik ist aber der Schluß unseres Prakarana Der Ausgang des klassischen Dramas ist an ganz feste Formen gebunden Eine Nebenperson fragt den Helden ob sie ihm noch etwas Liebes erweisen könne<sup>1</sup>) Mit der stereotypen Formel atah param apı prıyam astı2) versichert der Held, daß er keinen Wunsch mehr here als den einen dem er dann in der Prasasti oder Bharatavakva genannten Schlußstrophe Ausdruck gibt3) Dieser Segenswunsch ist gewöhnlich ganz allgemein gehalten, nur selten, wie z B in der Sakuntala im Malavikagni mitra im Mudrārāksasa nimmt er auf die Personen und Verhaltnisse des Dramas Bezug Die Prasasti hat nun auch Asvaghosa und wenn sie auch nicht vollstandig überliefert ist so geht doch aus den Dualen valendrivau und nırāmayau mit Sicherheit hervor daß sie nur den beiden Jungern galt Aber sie ist nicht dem Helden in den Mund gelegt und vor allem fehlt die typische Überleitung obwohl sie sich in dem Gesprach zwischen dem Buddha und Sariputra mit Leichtigkeit hatte herstellen lassen. Wir durfen darus wohl schließen daß sie in dem vorl lassischen Drama noch nicht gebruchlich war

Es bleibt endlich noch eine Frage zu beantworten Wir haben gesehen daß einige Bruchstucke von K einer Handscharift des Säriputraprikarana angehören können wir auch die übrigen Bruchstucke von K diesem Drama zuweisen? Für diese Frage ist das Blatt K IV von entscheidender Be deutung. Die eine Seite dieses Blattes enthalt wie der Vergleich mit C 4 reigt den Schluß des Säriputraprakarana Auf der anderen Seite aber findet sich nichts dem Text von C Entsprechendes obwohl der Text auch dieser Seite zweifellos aus einem Drama stammt. Drama folgt daß diese Seite die Ruckseite ist und daß hier ein neues Drama begann. Es bestätigt sich also was ich schon aus anderen Grunden vermutet hatte (a a O S 16) daß K eine Sammelhandschrift war. Fine Personenangabe ist uns zufallig in k, II a nicht erhalten, den einzigen Anhaltspunkt für die Be

<sup>1)</sup> Mei t lautet die kormel Lieute bhu jah priyam upakaromi 2) Sie wird nur sehr selten varuert z.B. im Venisaml fra

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Im Mudraraksasa wird jene Versicherung und der Segenswunsch zwischen Candragui ta und Riksusa getidt

stimmung des zweiten Dramas bieten daher die Worte (ma)hanto lhu amodo ganikākule1) Da hier von einer Hetare die Rede ist, so ist anzunehmen, daß auch die ubrigen Fragmente von K, in denen die Hetare Magadhavatī auftritt oder erwahnt wird, diesem Drama angehören. Nun erscheint aber die Hetare zusammen mit dem Navaka (4, 8, 16, 29, 51). mit Dhānanjaya (8, 16, 29), dem Bösewicht (4, 37), dem Vidūsaka (4, 29), Madha° (38) und der Dienerin (44), in 16 spricht sie von Somadatta Es mußten also auch alle Fragmente, in denen diese Personen genannt werden, und damit nahezu das gesamte Material außer den paar Stücken, die durch C als Teile des Sariputraprakarana beglaubigt sind, aus dem Hetarendrama stammen Das ist an und fur sich nicht unmöglich, ein Umstand spricht sogar entschieden dafür Der Held, der Nayaka, wie er in diesem Stuck stets genannt wird, kann kaum Sarinutra gewesen sein, sein Name war vielmehr wahrscheinlich, wie ich a a O S 19 bemerkt habe, Somadatta Auch wird Säriputra in C in den Buhnenanweisungen immer mit seinem Namen genannt, und es ist nicht anzunehmen, daß K darin von C abwich Allerdings mussen auch in dem Hetarendrama Striputra und Maudgali ayana rufgetreten sein, denn in 4 wird Maudgalyavana zusammen mit dem Nayaka, Magadhayati, dem Bösewicht und dem Vidüsaka genannt, und in 10 be ginnt eine Rede des Dhananjaya Saradiati, was sicher zu Saradiatiputra zu erganzen ist. Im einzelnen wird sich die Zugehörigkeit der Fragmente von K genauer erst bestimmen lassen, wenn der eigentliche Stoff des Hetarendramas nachgewiesen ist, einigen aber glaube ich doch schon jetzt ihren Platz anweisen zu können

Es scheiden zunachst aus die zu einem Blatte gehörigen Fragmente Kund 2 Für den Nachweis, daß diese aus einem allegorischen Drama stammen, verweise ich auf meine frühere Abhandlung

Zu dem Säriputraprakarana stelle ich außer den durch C gesicherten Stucken die in KI und KIV vereinigt sind, noch die Fragmente 3, 14, 15, 32, 54, 55, 56, 65

Dis Fragment K 3 hann dem Hetarendrama meht angehört haben, da es, wie a a O S 24 gezeigt, den Anfang eines Stuckes enthalt Wollen wir nicht noch ein viertes Drama annehmen, wozu nicht der geringste Grund vorliegt, so kann dies nir der Anfang des allegorischen Dramas oder des Säriputraprakarans sein Auberlich stimmt das Blatt aber mehr mit den Fragmenten des letzteren überein Und dazu kommt ein zweites In Z 3 der Vorderseite innden sich die Wortreste [pj [4] [ra]ne, die ich jetzt zu gralarame ergänze. In der Prastävanä des Säriputra Spieles, das ausdrucklich ein Prakarana genannt wird durfen wir dieses Wort erwarten, wahrend das allegorische Drama kaum diese Beziechnung gehabt haben

Mit dem dreghiputra m Z 2 ret mel t viel anzufangen noch weniger naturlich mit dem upä(sa) m Z 5 de-sen Frganzung zu upäsala nicht sicher ist

kann Mir erscheint es daher nahezu sicher, daß uns in K 3 der Anfang des Śāriputraprakarana vorliegt

Die Fragmente K 14, 15 und 32 werden, wie ich nachtraglich erkannt habe, durch die außere Beschaffenheit, vor allem durch die Ahnlichkeit in der Aderung und dem Verlauf der Blattrippen, wie durch den Inhalt als Teile eines Blattes erwiesen1) Zwischen 14 und 15 fehlen drei Aksaras, zwischen 15 und 32 ein bis zwei. An 14 und 15 hat sich außerdem noch je ein kleines Stuck ansetzen lassen. Auf der von mir fruher als b bezeichneten Seite von 14 vermag ich jetzt am linken Rande auch Spuren der Blattzahl zu erkennen Diese Seite wurde also die Vorderseite sein. Der Text lautet

# Vorderseite

m[ā]nena sarviatragate2) kha  $[l]u^3$   $[j]\tilde{n}[n][\tilde{k}][t]\tilde{u}^4$   $[n] = \tilde{k}[t]t[v]y^5$ 

2 v[s]tavyam6) apar[s]m[s]tārttham avaptukāmena7) satsannskarse khalu [ddya]

[jadar le[na] 10) s stamatibhir alab[bh] am 11) yat rais

<sup>1)</sup> Dies Blatt ist für die Handschriftenkunde nicht ohne Interesse Die Malini strophe in Z 2 der Vorderseite laßt erkennen, daß am rechten Ende 13 Aksaras fehlen, die 7,5-8 cm erfordern Der erhaltene Teil des Blattes mißt 36 cm Das ganze Blatt wurde also hochstens 44 cm lang gewesen sein. Das dem Hetarendrama angehörige Fragment 27 und das Fragment 65, dessen Zugehörigkeit nicht zu bestimmen ist, fuhren aber auf eine Blattlange von 54-55 cm (a a O S 2) Es ist daraus meines Erachtens nicht zu folgern daß das Samputraprakarana ursprunglich eine besondere Handschrift bildete, die erst später mit der Handschrift des Hetarendramas zusammen gelegt wurde, denn in K IV beginnt, wie wir sahen, das Hetärendrama auf demselben Blatte, auf dem das Śarıputraprakarana endet Es zeigt nur, daß man sich in der Kusanazeit noch nicht wie in spaterer Zeit die Muhe gab, die Palmblatter genau gleichmäßig zu schneiden Auch die Höhe der Blatter differiert is nicht unerheblich, wie ich a a O gezeigt habe Das Blatt, dem Fragment 7 angehörte ist wahrscheinlich noch kurzer gewesen als unser Blatt. Der erhaltene Teil ist 10 em lang. In der zweiten Zeile der Vorderseite beginnt eine Särdülaukriditastrophe, die in der dritten Zeile endet Es fehlen 53 Aksaras, die gegen 30 cm erfordern. Die Lange des Blattes betrug danach nur 40 cm

<sup>1)</sup> Das zweite ra ist spater nachgezogen, tra ist spater eingefügt

<sup>2)</sup> Das kha ist später nachgezogen 1) Erganze manaketü° (1)

<sup>\*)</sup> Erganze karttavyam \*) Das Wort ist spater nachgezogen

<sup>1)</sup> maraptu ist spater nachgezogen Lies avaptuo

<sup>)</sup> maya hi i-t später nachgezogen

<sup>1)</sup> Erganzo ogatadharmme sådhyamåne s tha mårgge tad s amrtam

<sup>10)</sup> Das ja ist nicht sicher, ich halte es aber für wahrscheinlicher als na, wie ich fruher las

<sup>11)</sup> Der Anusvärn ist spiter nachgezogen Leganze sthitamatibhir enlabbhyam

<sup>11)</sup> su ist spater nachgezogen Frganze yat surais e daurais

5

mhāna eltl ca-ra ntassa1) nacanam sunna ami mukharannena añiñlam mua?) 471 brāhmaca [mil 3) faataulau4

## Ruckseite

tam = pravā<sup>5</sup>) 1 m = [t]wan = m[e]\*) ta Inālšanama[ll] falanır : hi mfel saranam falpadı sin dhur = usne?) [m] [a] h sivo = ddhvani m h t [m] s [p]pr s) upadeso\*) edisassa bambhanajanassa 10) anyogahako 11) bh [t]

[r] 12) - kiñ ca varnnävare [m] = padistam 13) = aturebhyo na rogapprafél [nlaya14] bharats kim varnnan15) sta

4 t na dahanakarmā18) bhavats 17) āho nikrstavarnnen 18) = ākhyatam = usnavarioatau 19 \ = odakan na vrahlāda[m] 20)

. .

stamahen ād 1) = abam

Wir haben hier einen Dialog zwischen dem Vidüsaka und einer Sanskrit sprechenden Person, die ich fruher nicht habe bestimmen können. Jetzt sehe ich daß es Säriputra ist. Die Personenangabe in Zeile 3 der Ruck seite ist allerdings verstummelt aber die Buchstabenreste lassen doch dentlich erkennen daß Sars dastand. Auch der Inhalt der Szene laßt sich ietzt angeben. Sariputra sart 'Wer der muß überall das Banner

<sup>1)</sup> Frganze vidu - bl o upanhaya etassa parrantassa racanam — riya ist spater nachgezogen Erganze apuruvamulha<sup>o</sup>

<sup>3)</sup> Lies brahmacaryya Der & Strich ist d utlich 4) Frganze g stayaurana<sup>o</sup> (\*) a) tampra på 1st spater nachgezogen

<sup>6)</sup> nma ist spiter nachgezogen

<sup>1)</sup> agnir - uşne ist spater nachgezog n apadı ist nicht sieher

a) m - ppr ist großtenteils spater nachgezogen. Erganze marggah und ma hatamasa un raviste

<sup>\*)</sup> u und das o von so sind spater nachgezogen

<sup>10)</sup> ssa bambhana ist spiter nacl gezogen

<sup>11)</sup> ha ist spater nachgezogen

<sup>12)</sup> Erganze bhāte - Sāre De Erganzung zu bhote i t n cht möglich

<sup>13)</sup> Leganze varni avaren - ausadham - upadistam

<sup>14)</sup> turebhyo und ro ist spater nachgezogen Frganze opprasamana ja

<sup>13)</sup> Der a Strich von ka und ent a sind spater nachgezogen

<sup>10)</sup> Dus r und der & Strich i t später nachgezogen 17) Dr . Strich : t später nachgezogen

<sup>11)</sup> alo der i Strich von ni und enne s'n I spater nach rezoren

<sup>19)</sup> Lies ogatāy . oo

<sup>20)</sup> Auch die Lesung da i t möglich der Sinn spricht aber für da Freanzo prahlådom « ä vakalı

<sup>21)</sup> Erganzo On ahendrad

des Wissens (?)1) , wer unermeßlichen Gewinn zu erwerben trachtet, der muß sich Muhe geben bei den Guten Denn ich' — und nun geht die Rede in Verse über?) —, 'ich habe, wahrend ieh den Dharma der ubte, am Wege einen Mönch getroffen, von dem ich die Unsterblichkeit erlangte, die trotz ihres festen Willens nicht Götter noch Teufel zu erlangen vermögen!

s(th)ıtamatıblır alabbh(y)am yat (su)rais (c)āsurais ca

Der Vidüsaka erwidert 'O Meister, seit du die Rede jenes Monches vernommen hast, (zeigst du) eine Gesichtsfarbe wie nie zuvor (und) gleichsam anderes 'Es folgt eine Lucke Hier muß der Vidüsaka dem Säri putra vorgehalten haben, daß es ihm als Brahmanen nicht zieme, die Lehre eines Mannes aus der zweiten Kaste anzunehmen Säriputra weist ihn zuruck, man musse das Heil ergreifen, von wessen Hand es auch geboten wurde Er spricht zunachst in Versen<sup>3</sup>)

 $m(\bar{a}rg)g(a)h$  śwoddhiani  $m(a)h(\bar{a})t(a)m(a)s(\bar{a})$  ppr(aviste) ||

denn das Feuer bietet mir Schutz wenn es kalt ist 4) der Strom in der heißen Jahreszeit und der Weg des Heils wenn die Reise ins Dunkle geht 'Und als der Vidüsaka noch einmal bemerkt '(Diese) Lehre scheint (mir) für solche Brahmanen wie wir es sind 5) nicht 5) gerade gunstig zu sein da bricht Säriputra leidenschaftlich los 'Wie, bringt etwa eine Arznei den Kranken keine Heilung, wenn sie von einem Manne aus medrigerer Kaste verordnet ist 5 brennt etwa nicht , oder bringt etwa das Wasser dem von Hitze Gequalten keine Erquickung wenn ein Mann von geringer Kaste es ihm angezeigt hat?

Ich habe fruher (a a O S 21) den Vers uber die Erlingung der Un sterblichkeit auf das Erlebnis des Buddha bezogen Das erweist sich jetzt wo der Zusammenhang des Tevties klar ist, als falsch Särpputra spricht von seiner Begegnung mit Aśvajit, durch den er die erste Kunde von der Lehre des Buddha erhielt Die darauf folgende Bemerkung des Vidüsaka stimmt genau zu der Tradition I m Mahävager (I, 23, 6) wird geschildert,

Der Satz von <sup>o</sup>mänena — Laritai yam stimmte im Bau offenbar genau mit dem folgenden Satze aparimit 10 — ppra jatitaryam überein

<sup>2)</sup> Mālini Strophe 2) Vasantatilakā Strophe

<sup>9)</sup> Das muß meines Frachtens der Sinn sein. Die Lesung äpudi ist unsicher 9) Das scheint dir Sinn von edien zu sein. Der Villusika stellt sich in seinem Selbstgefühl als Brahmane auf eine Stufe mit Sarputra.

<sup>1)</sup> Die Freganzung der Negation wird durch den Sinn gefordert

wie Vaudgalvävana den Säriputra erblickt, als er von der Unterredung mit Asvaut zuruckkommt 'Deine Miene, Freund', sagt er zu ihm, 'ist hell, deine Farbe klar und rein, hast du etwa die Unsterblichkeit ge funden? (reppasannan lho te avuso indrigan | parisuddho charreanno parauodato | kacci nu tram avuso amatam adhioato) In seinem Buddha carita gibt Asvaghosa den alten Bericht getreu wieder Hier (17, 16) sagt Maudralvavana zu Sariputra 'O Bhiksu, durch welche Wahrheit gleich sam ein anderer geworden, nahst du ruhig und froh' Hast du etwa heute die Unsterblichkeit (amria) gefunden, Dieses heitere (prasanna) Antlitz ist nicht ohne Ursache 1) Die zum Teil wörtliche Übereinstimmung mit der Stelle im Drama fallt hier sofort ins Auge

Es kann darnach keinem Zweifel unterliegen, daß iene Szene aus dem Sämputraprakarana stammt. Offenbar schloß sich die Unterredung mit dem Vidusaka unmittelbar an die Begegnung mit Asvant an Dann begab sich Sariputra zu Maudgalyavana, teilte ihm seine Erlebnisse mit, und beide suchten nun den Buddha auf, worauf die Aufnahme in den Orden erfolgte, wie sie uns in der Schlußszene vorliegt

Das Blatt ist aber nicht nur für die Rekonstruktion des Stückes wert voll Fast noch wichtiger ist, daß es beweist, daß der Vidüsaka in dem Samputraprakarana auftrat und uns uberdies zeigt welche Rolle er hier spielte er ist der Begleiter des Sariputra genau so wie er im Nataka den König oder in der Mrcchakatika den Carudatta begleitet. An und für sich ist naturlich die Idee, einem nur der Hoffnung auf Erlösung lebenden Bettel mönch - denn das war Sariputra schon ehe er in den buddhistischen Orden trat - die lustige Person zum Gefahrten zu geben, absurd Wenn es doch geschieht, so beweist das daß die Verbindung des Vidusaks mit dem Helden er mag sein wer er will, zu Asvaghosas Zeit schon ein so festes Gesetz der Buhne war, daß der Dichter sich ihm nicht entziehen konnte Fur den guten Geschmack Aśvaghosas spricht es aber, daß er wenigstens in der feierlichen Schlußszene wo der Stifter der Religion selbst auftritt, die lustige Person ferngehalten hat?)

Zum Syrpputraprakarana lassen sich weiter mit ziemlicher Sicherheit die Fragmente K 54-56 stellen Fragment 56 ist durch zwei Stucke ver größert worden so daß der Text jetzt lautet

ddhatah - [K I nds3] - bhaqaran et kh 4]

<sup>1)</sup> dge slon de 1 d gañ gis gean blin gyur pa ste bitan yin yan dag dgah tin ne bar son khyed kjis lehi med ei tig de rin thob pa ste b<sup>t</sup>in ni rab tu dan hai gtan tshigs med ma yin

Do zweite Zeile hat zwei Silben zu wenig Agl Fo sho hing tsan king 1401f 1) In der ganzen Schluß-zene kommt bekanntlich kein Prakrit vor. Daß der

I id isaka hier fehlte 1st daher sieher 4) Wahrscheinlich ist etau Lhalu zu erganzen 1) I rgànze Laur de

```
2
       (caratam ||)1) L[1] lic[1]d aty
                                                    ta2) rts [pas ] ā[m ls3)
bı
       [k] [m] [l] [s] [d]r[s] 4)
                                              h n [y]
       [g]au[ra]ve[n] 5)
                                       mānau nyast [d] 6)n t
                           (vanasya || )7) dāha
                                                         h śılām so8) bhā-
    s ara9)
  In 54b1 lese 1ch 1etzt
           skarot[i] 11[du] jñ[a]nasya jana[n]
```

undu ist zu unduso oder einem anderen Kasus des Wortes zu erganzen, und die Zeile enthalt ebenso wie 56bs Reste einer Särdülavikridita Strophe. die a a O S 29 nachzutragen sind

Die außere Beschaffenheit macht es wahrscheinlich, daß die drei Fragmente demselben Blatte angehören, wenn sich auch die Lage der einzelnen Stucke zueinander nicht bestimmen laßt. Die Grunde, die mich veranlassen, es dem Śāriputraprakarana zuzuweisen sind die folgenden Säriputra und Maudgalvävana werden in 54 erwahnt 10) Zweimal, in 55 und 56, wird in den Personenangaben Kaundinya genannt. Es ist ferner der Buddha anwesend, denn in 55 redet Kaundinya eine Person mit bha gavan an, dem speziellen Titel des Buddha Das Wort kommt außerdem noch enmal im Text von 54 vor Es handelt sich hier also um eine Szene. ın der der Buddha Sarıputra, Maudgalyayana und Kaundınya auftreten Das erinnert sofort an die Schlußszene in der wie wir oben sahen, der Buddha zusammen mit Śāriputra Maudgalvāvana und einem dritten dort nicht genannten Schuler erscheint. Vom historischen Standnunkte laßt sich gegen die Annahme, daß Kaundinya der Aufnahme des 'edlen Paares' beiwohnte, nichts einwenden denn Kaundinya war bekanntlich schon ge raume Zeit vorher der Junger des Buddha geworden. In der Schlußszene muß aber noch eine funfte Person aufgetreten sein, die den Sloka triblish śwyath partertah usw sprach, da dieser weder dem Buddha noch einem der drei Junger selbst in den Mund gelegt sein kann. Auch diese Person ist in den Fragmenten erwahnt. In 54b2 steht tau Sarı mitra Mandoaluavanau śramanen . in 54a2 tatah pravišanti sramana 1 . wo ich das letzte Wort jetzt zu śramanaŚārsputraMaudgalyāyanāh erganzen möchte Jeden falls trat also ein Sramana auf, der das Freundespaar geleitete Ihm durfen wir auch unbedenklich jene Strophe zuweisen, da er als buddhistischer

6402 Ihlers, Kielne Schriften

<sup>1)</sup> caratâm 1st von dem Spateren unter der Zeile nachgetragen. Wohm es gehort, ist nicht ersichtlich

<sup>2)</sup> Franze deacchate (2)

Frganze paśydmi

<sup>1)</sup> Ergunze kamalasadrša0 1) Das au und das e sind spater nachgezogen

<sup>1)</sup> Die Reste weisen eher auf da als auf ma

<sup>1)</sup> vanasya ist von dem Spateren über der Zeile nachgetragen. Wohin es gehört, 1st nicht ersichtlich

<sup>1)</sup> Day so 1st unsicher \*) Lies bhāsvarah

<sup>10)</sup> Man beachte auch den Dual omanau in K 56

Monch sich des Sanskrits bedienen mußte Nehmen wir alles zusummen, so werden wir kaum fehlgehen, wenn wir das Blatt, aus dem die Fragmente 74—56 stammen, dicht vor das Blatt K I setzen Es enthielt die der Auf nahmeszene vorausgehende Szene Der Buddha steht im Gesprach mit Kaundinya da Da erscheint Säriputra und Maudgaljäjana, geführt von einem Mönch Kaundinya erblickt sie zuerst und macht den Buddha auf sie aufmerksam (5602 / @qoccha]ta it nestjämn.

Zum Säriputraprakarana gehört endlich auch dis Fragment K 65
In bit labe ich liniter der Särdülavikriditä Strophe ein se gelesen. Es ist
aber auch der Rest eines a Striches sichtbar und der untere Teol eines darauf
folgenden ra Dahinter ist eine kleine Lucke. Die Erginzung zu der Per
sonenangabe Sam — ist daher sicher. Das Fragment einhalt also dis Ge
spräch des Säriputra mit einer Sanskrit redenden Person, und dieses Gespräch betrifft den Buddha und die buddhistische Lehre. Es ist von der
Wiederkehr des unreinen Aufenthaltes im Mutterleibe die Rede, von dem
Kreislauf, den der Buddha beseitigt hat, von dem herrlichen Manne, der
eine Stitte der Ruhe ist. Den deutlichsten Fingerzeig geben die Worte
abhinitesanitä!) breyasi grhito bhatün 'du bist gefunden als ein Einfuhrer
in das Hei!" Dis können nur die Worte sein, die Sariputra an Asvajt
richtete, als er ihm den Heilsing wies. Das Blatt enthielt also die Szene,
in der Striputra und Advant sich begegnen.

Es mag noch em oder das andere Bruchstuck hierher gehören so von größeren K 7, 20, 21, von kleineren 58, dis die Personenangabe körs ent halt, und 90, wo Maudgaljäyana auftritt und wahrscheinhich auch der Vidüsaka, der eine Person mit upanjänja anredet, aber ein sicherer Nach weis laßt sich nicht führen, und für die Rekonstruktion des Dramss haben daher jene Fragmente keinen Wert Soweit wir die Sariputraprakarana verfolgen können schließte es sich, von Kleinigkeiten abgesehen durchaus an die Tradition an Wir durfen aber nicht vergessen, daß alles, was uns erhalten ist, dem letzten oder den beiden letzten Akten angehört, von dem, was den Inhalt der ersten 7 oder 8 akte ausmachte, wissen wir nichts

Die Tatsachen, die den Fragmenten des allegorischen und des Hetaren dramas zu entnehmen sind, habe ich in meiner fruheren Abhandlung S 16ff zusammengestellt. Daß dese beiden Stücke von Aszaghosa verfallt sind, laßt sich nicht beweisen, die Vermutung daß die Handschrift die ge sammelten dramatischen Werke Aśvaghosas enthielt, liegt aber doch so nahe, daß ich es wage, sie auszusprechen

Als Anhang mögen hier noch einige Nachträge zu meiner Ausgabe des Textes der Dramen Platz finden Den fortgesetzten Bemuhungen meiner

i) Im Text steht davor [a]św was mir unklar ist. Die Verbesserung zu đśw ist natürlich unsicher

Frau ist es gelungen noch nach der Drucklegung kleinere Stücke mit den veröffentlichten Fragmenten zusammenzusetzen wodurch teils der Text. bereichert teils die Lesung gesichert oder auch berichtigt wird wie ihr auch die schon erwahnte Erganzung der Fragmente 14 15 und 56 verdankt wird Ich gebe im folgenden einzelne Zeilen oder, wo es nötig ist, die ganzen Fragmente in der Form wie sie jetzt vorliegen

Nr 6 Vorderseite i [a] v 2 100 vitto na 3 30 vyādhimara Ruckseite 2 niloppal 1) s tavuam²) aho anth [y]

Unter der 30 ist der winzige Rest eines Einers sichtbar Die Pral ritform niloppal(a) ist unter den Anonymen a a O S 52 nachzutragen

Nr 7 Vorderseite 3 Idhālc ca na bbhrasuati — 11du — yadi evam

Ruckseite i [dh] brhadrathen atirathena nirmitam svalan

Ursprunglich hatte der Schreiber °ruthena ni° geschrieben wie ich auch gelesen hatte Er hat aber wie es scheint selbst das u Zeichen gelöscht odhac ca na bbhrasyatı ıst der Schluß der ın Z 2 beginnenden Sardulavı kridita Strophe die Zeile der Ruckseite der Rest einer Vamsastha Strophe

atha bhavatı vane pr b an apan en vya [t] 3) Nr 12 viva - nava - dhik abh ksukfilyam au thfil4)

Das Fragment 103 gehört unmittelbar links vor 13 Nr 13

[kal - bhatta sya b) mhs - Dhanam - gat ass Soma

dattassa śvaśurakulam - cets - bha6) [p]a[l]o b h [l]i [l]olo\*) tā tti — Dhanam — susnigdhā samprati pa[l]tih atha snānoda[l]

y = a[n]u[s]th[y][t] [t] 
tha — niskrantah — nāya — vayasya gaccha t[v] \*)

tair : awa gae/chlams - Dhanam - arithanddhaue ındu - bho Dhanañiaya siggham mitthamittham

1) Ich erganze jetzt abhil gullyam sanugihilam

1) Frganze bhatta der Buchstabenrest stimmt dazu 1) Fre inze tvam

<sup>1)</sup> Das Wort 1 t spater nacl gezogen 2) Das ta est spåter hinzugefigt

<sup>1)</sup> I rganze bbhrantapar cendragasco

<sup>1)</sup> Uber pale und Al le sind von dem Spateren zwei Werter gesel rieben die wahrscheinlich Glossen zu den darunterstellen len Wörtern sin 1. Das erste en lete auf lako das zweite wol l auf lo Ist bahulilalolo zu erganzen und dies Schre bfehler fir bahukilille t

<sup>\*)</sup> Ich erganze jetzt anuethiyatin . tita

<sup>1)</sup> I reanze tram

Die Erkenntnis der Zusammengehörigkeit dieser beiden Fragmente ist sehr wertvoll, da dedurch die von mir vorgeschlagene Ergänzung von 19 zu 19am bestängt und die Erklärung des bhatia als Vokativ gesichert wird Diese beiden Formen gehören aber zu den Hauptzeugen für den Sauraseni-Charakter des hier vorliegenden Prakrits (a. a. O. 8.48). Ich habe die Worte bhatia 19 fruher mit Vorbehalt der Hetare zugewiesen. Der Zusammenhang zeigt jetzt, daß sie der Dienerin zukommen, und daß der Buchstabenrest am Anfang der Zeile as von einem ka stummt, das zu echkä zu erganzen ist. Dumit ist die Frage, ob die Dienerin Alt Sauraseni spricht entschieden (a. a. O. 8.52).

Nr 16 a. t [k] [t] kh [s]s tı — nırıvarınına[y] ')
2 gränam \* prasihıtä — näya — esa panthä gamyatäm —
b. drsträ ca pritir \* ägatä duhkhe khalı \* äntare varite ro[s]

1 1 a 1 nam\*) — avan = kıla

Nr 29 a 1 ryyākula ajīvika<sup>3</sup>) b 4 [qa lechats — qans — kahs<sup>4</sup>)

Der Äpivika Mönch wird in demselben Frigment in bi erwihnt. Die Prakritform kahi(m) ist a. a. O. S. 43 nachzutragen

Nr 46 Dieses Fragment wird durch ein kleines Stuck mit Nr 97 verbunden

ai [n]thā — upā — evam tāva brāhma[n]
d e parti\*) bhaga[ma]hato ya n
s to ayan = tassa pa

bı ropasamarasasya\*)

t tikayya[k]i[yū]

s is may sabhihitam mada ifi]

Die Zeile a. 1st der Rest einer Särdülavikfidta Strophe Die Prakrit wörter von a. und b.: sind unter den Anonymen a. 0. 5. 53 nachzu tragen. Übrigens gehört das Fragment wahrschenlich dem-elben Blatte an wie Nr. 47, und die Worte in 46 a.; und 47 a.; sind Teile der-elben Strophe

Nr 53 a.1 [kan]thabaddhe?) kanthavstthit n sa vutt[e] —

2 fairfitena f sánta sámúgaceduffuf de

b?) 1 ntantena ca tan e na c e årechats tatas e tad e dhetu

<sup>1)</sup> I rganze nirrrarpnayati 1) I rganze — Di ānam

Die Zeile ist später nach gezogen. Erg inze parpytkula diteilah
 hi ist spater nachgezogen. Erg inze kahim

 <sup>1)</sup> Franze upati
 1) Unter so i t ya getilgt
 1) kan ist nicht sicher
 1) Franze Somadattena (t)

b) Die ganze Seite ist spater nachgerogen von der ursprunglichen Schrift sind nur noch Spuren sichtbar

- 2 parıı ărâ hasantî dhîrodatta¹)
- 3 arasthıtā ca Maga[dh]a [t]r²)

Die Worte der Seite a sind Alt Mägadhi. Es ist also auch die erste Zeile nicht unter die Anonymen, sondern in die Liste a a O S 35 zu stellen. Die Erganzung und Erklarung der ersten Zeile ist bei dem Fehlen des Zusammenhanges sehwierig. Sollte etwa kantharithitaläne samrutte = kantharestitälänah samritah zu lesen sein \*\*

# Epigraphische Beitrage.

# I Die Inschriften von Bhattiprolu

Im Jahre 1892 fand Alexander Rea bei der Ausgrabung des Stüpa von Bhattiprölu drei Reliquienbehrliter mit Inschriften, die fur die Geschiehte der indischen Schrift und Sprache von hervorragender Bedeutung sind Emen musterhaften Fundbericht gab Rea selbst, Arch Surv Ind., N Imp Ser, vol XV (South Indian Buddhist Antiquities) S 7ff , die Inschriften veröffentlichte Bubler Ep Ind., vol II S 333ff, nachdem er schon in einem kurzen Aufsatze in der Academy, vol XLI S 521f 3) und WZKM Bd VI, S 148ff auf ihre Wichtigkeit hingewiesen hatte Spiter haben sich nur Pischel (NGGW, phil hist KI 1895 S 215) und Piece (JRAS 1908 S 99ff) mit einigen von ihnen beschaftigt ohne wielen glaube zu abschließenden Resultaten zu gelangen Auch ich erhebe keineswegs den Anspruch alle Ratsel, die uns die Inschriften bieten gelöst zu laber immerlin glaube ich ihre Lesung und Deutung so weit fördern zu können, daß meine Neuausgabe auf Grund der Phototypien in der Ep Ind gerecht fertigt ersehent

Das Alphabet in dem die Inschriften auf den Steinkisten geschrieben sind ist bekanntlich eine Varietat der Brahmf in der Buhler die Dräside wiedererkannt hat Dieses Alphabet enthilt zwei Zeichen für Zischlaute Das erste hat die Form eines Brähma La mit einem nach Imas gewendeten Haken am unteren Ende der Vertikale, das zweite besteht aus einer Vertikale mit nach rechts gewendeten Haken am unteren Finde und einem Imas am geseitzten sehrig nach unten verlaufenden Strich. Ich werde im folgenden die erste Form als Kreuzhakenform, die zweite als Hakenstrichform be zeichnen. Nach Bühler hat die Kreuzhakenform den Lautwert zu die Hakenstrichform den Lautwert zu Dinach wurde das zu in folgenden Wöttern erscheinen.

Diese Worte sin I von d'in Späteren nachgetrag in wo sie einzusel a ben sind, ist nicht ersichtlich. Lies d\(\hat{Alreabitt}\): (\*)

<sup>1)</sup> I course Magail acuti

<sup>&</sup>quot;) West r abgreinickt JR 15 1892, 602ff

1 sivakāca<sup>0</sup>1) = Sk sivakāca<sup>0</sup> (\*) Buddhasarırānam = Sk Buddhasarīrānām

s Visako = Sh Visvakah

Thorasisi = Sk Sthaulasirsih

Samano = Sk Śramanah

Satugho = Sk Satrughnah

Suto = Sk Srutah

Samanadāso = Sk Śramanadāsah

Gosălo<sup>2</sup>) = Sk Gosălah • Samanadāsa<sup>o</sup> = Sk Śramanadāsa<sup>o</sup>

sarıranı = Sk sariranı

s gothisamano = Sk gosthiśramanah

7 samano = Sh sramanah

s Keso = Sk Keśah

Seto = Sk Śrastrah (oder Śresthah\*)
Sonutaro = Sk Śravanottarah\*)

Samano = Sl. Śramanah

Samanadā so = Sk Šramanadāsah

Sāmako = Sk Śyāmakah

1 majusam = Sk majjūsām<sup>4</sup>) (oder mañjūsām) majusa = Sk majjūsā

3 Thorasisi = Sk Sthaulasirish

Thoratiso = Sh Sthaulatisuah

Tiso = Sh Tisyah

 $\epsilon \ majusa^5) = Sk \ majjūsa$ 

päsänasamugo = Sk päsänasamudgah

8 Tiso = Sh Tisuah

s majūsa = Sk majjusā

Das sa wurde sich anderseits in folgenden Wortern finden

i Kurasa (zweimal) = Sk Kurasya phūligasamugam<sup>6</sup>) = Sk sphūtikasamudgam Banavaputasa = Sk Banavaputrasya

\*apitula\*a = Sk sapitrlasya

\* Ko\*alo = Sk Kavasalah (\*)\*)

3) Buhler Swafeal ca Die vorgesetzten Zahlen bezuhen sich auf Buhlers An ordnung der Inschriften

2) Buhler Gostilakanam 2) Buhler fal-chlich Surarpottarah

Die Form majjuga ist bei Lexikographen überließert
 Buhler majjujsfam]
 Buhler phaliga

<sup>1)</sup> Due Eymologe diese a Namen eit ganz unsicher Karnea ist der Name eines Bas, Kopa der Name eines Priestergeschiechtes. Köenlo hönnte aber nuch auf Krödisch (von kruß, Kodalch (zu köndo) oder Karnsakola (zu kronsa Panzer, Pflantername) zuruckgeben, wenn auch keins dieser Wörttr als Personenname belegt ist. Buhler führt Kopalo zweichla dur Kondisch.

Samanadāso = Sk Śramanadāsah Uposathaputo = Sk Upavasathaputoth 4 Samanadāsa° = Sk Śramanadāsa° Budhasya 6 sā¹) = Sk sa Sa sapsuto²) = Sk - putrah Sihagothyā (¹) = Sk Simhagosthyāh (¹) tesam = Sk tesām phaligasamugo²) = Sk sphātikasamudgah pāšānasamugo = Sk pāšānasamudgah 8 Sabhiko = Sk Sabhikah 5 samanadāso = Sk Śramanadāsah 9 samugo = Sk samugoah 8 samayena¹) = Sk samuyena amss¹ = Sk āsti

Wenn wir von der Form tesam und dem Namen Kosako absehen. wurden sich also für den Dialekt, in dem diese Inschriften abgefaßt sind, folgende Lautregeln ergeben 1 Sk s wird zu s. 2 Sk s wird zu s. 3 Sk s wird zu s. Gegen die erste Regel ware nichts einzuwenden, da sich Sk s an und für sich ebensogut zum zerebralen wie zum dentalen Zischlaut ent wickeln könnte. Allein daß in einem Dialekt s zu s und s zu s werden sollte, ist geradezu undenkbar. Die sprachlichen Tatsachen beweisen viel mehr, daß die Lautwerte falsch bestimmt sind. In Wahrheit ist die Kreuz hakenform sa. die Hakenstrichform sa. Bei der Annahme dieser Werte ergibt sich die einfache Regel, daß s zu s wird. Auch die beiden Ausnahmen bereiten keine Schwierigkeiten Neben ursprunglichem \*tesam lag natur hch tāsam unter dem Einflusse dieser Form kann \*tesam zu tesam um gestaltet worden sein. Noch weniger Gewicht wird man dem Eigennamen Kosako beilegen, vorausgesetzt, daß die angenommene Etymologie über haupt die richtige ist Es ist im Gegenteil fast mehr als wir erwarten durfen. daß die ubrigen Eigennamen samtlich zu der Regel stimmen

Bestatigt wird die Richtigkeit meiner Auffassung durch die Inschrift auf einem Kristallprisma, das sich in einem der Reliquenbehalter vorfand Diese Inschrift stämmt zweifellos aus derselben Zeit und derselben Gegend wie die ubrigen Inschriften sie ist aber in Brähmi geschrieben. Sie ent halt ver Wörter, die fur uns in Betracht kommen mälugamasa = Sk mätr nämausa, suvana° = Sk suvarna°, samanudesänam = Sk \*ramanoddesänäm und ayasakam = Sk \*ramanoddesänäm und ayasakam = Sk \*zayaskam oder \*äyasakam Ein Beispiel für den zerebralen Zischlaut fehlt Danach wurden also s und s in diesem Dialekt in ihrem ursprunglichen Lautstande bewahrt geblieben sein, und man könnte daran denken, auch der Hakenstrichform der Drävidi den Laut-

<sup>1)</sup> Buhler sa 2) Buhler Sa 1[sa] puto 3) Buhler phaliga

<sup>\*)</sup> Buhler kama yena 5) Buhler am[k]:

wert sa zuzuweisen. Allein dem widerspricht doch die Form des Buch stabens, und eine andere Annahme liegt in der Tat naher. Ich stimme mit Buhler überein, wenn er meint, daß das sa der Brahmi und das sa der Dra vidi denselben Laut bezeichneten, und zwar einen Zischlaut which comes near to, but is a little thicker than, the Sanskrit polatal sa' Unter Berucksichtigung der Schreibungen in der Drävidi und in der Brähmi können wir also fur diesen Dialekt die Lautregel genauer so formulieren ursprung liches a bleibt bewahrt, ursprungliches & und a fallen in einen Laut zu sammen, der in der Mitte zwischen s und s hegt

Buhler ist zu seinen Wertbestimmungen naturlich durch die Ahnlich keit des sa der Dravidi mit dem sa der Brahmi von Girnar und Siddanura verleitet worden1) Allein den sprachlichen Tatsachen gegenüber kann dieser Ahnlichkeit keine Beweiskraft zugesprochen werden. Die Brähmi der Mauryazeit und die Dravidi gehen unzweifelhaft auf eine gemeinsame Grundlage zuruck, ebenso unzweifelhaft ist es aber, daß die Dravidi eine. wahrscheinlich nach Jahrhunderten zu bemessende, unabhangige Entwick lung gehabt hat. Sie hat für aha ein ganz selbstandiges Zeichen, das un mittelbar durch Differenzierung des ga geschaffen ist, wie cha aus ca, dha aus da, pha aus pa, und das mit dem Brahma gha gar nichts zu tun hat Ganz selbstandig ist ferner das la, das offenbar durch Differenzierung aus einem linkslaufigen la gebildet ist2) wahrend das Brahma la aus da ent wickelt ist und zwar mit Rucksicht auf die Entstehung des Lautes 3) Auch zwischen den Zeichen für la in der Brahmi und in der Dravidi vermag ich keine Ahnlichkeit zu entdecken ob beide auf denselben Ursprung zurück gehen wie Buhler meint4) ist jedenfalls ungewiß. Die ma der Dravidi gleicht der auf den Konf gestellten Form der Brühmi. Drei Zeichen, da, dha und bha erscheinen in der Stellung der linkslaufigen Schrift. Auch ca und 1a unterscheiden sich betrachtlich von den entsprechenden Brahmi Zeichen und sind wahrscheinlich alter's) Dazu kommt die Verschiedenheit in der Bezeichnung des a und a Unter diesen Umstanden wurde sich kaum viel einwenden lassen, wenn einer behannten wollte daß die Ähnlichkeit zwischen dem sa der Dravidi und dem sa der Brahmi von Girnar und Siddapura auf Zufall beruhe Eine andere Erklarung ist aber doch wahr

<sup>1)</sup> Ind Palagraphie, S 33 sagt Buhler über des Zeiehen das ich sa lese "Daß dasselbe unprunglich den Lautwert a hatte scheint mir sicher. Denn erstlich druckt es unzweifelhaft einen Zischlaut aus zweitens ist die Drasi it so gut wie die Brahmi ein ursprunglich für das Sanskrit erfund nes Alphabet, drittens finden sich von den drei Zischlauten des Sanskrit der palatale in 37, VIII-VIV, und der dentale in 40 thes 391 VIII-V ' Von diesen drei Grunden ist nur der erste richtig. Der zweite beruht auf einer unbewiesenen Annahme. Der dritte ist falsch denn das sa kommt meht in der Dravidi sondern nur in der Brahmi des Kristallprismas vor

<sup>1)</sup> Bihler, Ind Pal, S 13 1) JRA5 1911, S 1981ff 1) A a O S 324 Ind Pal, S 9 Origin of Brahma Alphabet 2, S 46

<sup>1)</sup> Origin of Brahma Alphabet 1, S 46

scheinlicher Es ist zu beachten, daß nach Buhler die Kreuzhakenform die Grundform ist, aus der sich samtliche Zeichen für so und so entwickelt haben. Diese auf das semitische Samech zuruckgehende Grundform ist aber doch sicherlich zunrichst für so verwendet worden. Als sich dann spater in der Drävidi zur Niederschrift eines Dialektes, wie es der von Bhattiprolu ist, das Bedurfins nach einem Zeichen für den so Laut einstellte entlehnte man der Brahmi ein Zeichen, ohne sich darum zu kummern, daß dieses eigentlich einen anderen Liutwert besaß. Eine sichere Ent scheidung dieser Frage scheint mit allerdungs zur Zeit unmöglich zu sein Erst wenn weitere Inschriften in Drävidi gefunden werden sollten durfen wir höfen, über ih Verhaltnis zur Brähmi genauer unterrichtet zu werden

Mit der regelmaßigen Verwendung von zwei Zischlauten stehen die Inschriften von Bhattiprolu unter den Inschriften in Alt Prakrit völlig allein In den zahlreichen Inschriften von Amaravati und Jaggavvapöta. die nur wenige Meilen von Bhattiprolu entfernt sind, findet sich nichts Ähnliches Man könnte versucht sein, diese Verschiedenheit chronologisch zu erklaren Man mußte annehmen, daß s und s zunachst zu einem zwischen diesen beiden Lauten liegenden Zischlaut geworden sei und daß sich dieser spater zu a weiterentwickelt habe. Die erste Stufe wurde durch den Dialekt der Bhattiprolu Inschriften die zweite durch den der Amaravati und Jaggavvaneta Inschriften vertreten sein. Allein dem widerspricht daß auch in den altesten Amaravati Inschriften, die zeitlich mit den Bhatti prolu Inschriften ungefahr zusammenfallen, nur ein erescheint. So bleibt nur die Annahme lokaler Differenzierung ubrig. Nun hat sich wenn wir von sporadischen Erscheinungen absehen die alte Verschiedenheit der Zisch hute überhaupt nur im Alt Prakrit des nordwestlichen Indiens erhalten?) Ich bin daher geneigt den Dialekt von Bhattiprolu diesen Dialekten anzu gliedern und in den Leuten, die den Stüpa errichteten. Kolonisten aus dem Nordwesten zu sehen

Wenden wir uns nun zu den Inschriften selbst. Der erste Reliquien behalter besteht aus einem schwarzen Stein mit einer Höhlung die oben viereckig und mit einem erhöhten Rande verschen ist, nach unten zu aber kreisförung wird. Den Deckel bildet ein zweiter, etwas weniger dieker Stein mit einem viereckigen Ausschnitt, der über den erhöhten Rand der Höhlung des unteren Steines übergreift. Um diesen Rand herun laufen Inschriften, die Bühler als IA IB und II beziehnet hat. Hier liegt zunachst ein Fehler in der Anordnung vor. Wie sehon Fleet gesehen hat, ist Bühlers IB

<sup>1)</sup> Ind Pal, 5 13f

<sup>2)</sup> Ob sid auch für den Dial kt von Mathura anzurkennen ist, bedurf der genaueren Untersuchung. Die Frage wird durch die Bestrebungen zu sankatuseren, die in den Inselinften zutaug tritt, sehr erseliwert. Auch ist es von vorüberen wahr scheinlich diß die Bevölkerung von Mathura in der Kusanareit mit fremden Efementen vermischt war.

die zuerst eingemeißelte Inschrift Das ergibt sich deutlich daraus, daß die letzten beiden al aras von Buhlers I A nach oben umbiegen um das Zu sammenstoßen mit dem Anlang von I B zu vermeiden Wir mussen also Buhlers I B als Nr 1 bezeichnen Sie lautet mit Einsetzung der neuen Lautwerte

# Banaraputasa Kurasa sapitukasa majusa

'Die Kiste des Kura des Sohnes des Banava, samt seinen Eltern' Buhler ubersetzt sapitukasa 'associated with his father, die folgende In schrift macht es aber wie ebenfalls schon Fleet bemerkt hat, notwendig pitu hier als ekalessa für mälapitu zu fassen

Die zweite Inschrift lautet nach Buhler (I A) Aurapituno ca Kura māftļu ca Kurasa ca1) Siva[sa] ca majusam panati phāligasamugam ca Budhasariranam nikhetu 'By the father of Kura the mother of Kura Kura (himself) and Siva (Siva), (has been ordered) the preparation of a casket and (has been given) a box of crystal in order to deposit some relics of Budha (Buddha) Pischel hat mit Recht an dem Kompositum majusampanais?) und an dem Nominativ samugam Anstoß genommen Das Kompositum könnte nur masusapanati oder masusapanati lauten und in den anderen Inschriften erscheint zweimal der Nominativ samugo Er will daher maju sam panati als zwei Wörter fassen und lunter Siegsg eg einen Punkt setzen '(Ein Geschenk) des Vaters des Kura und der Mutter des Kura und des Kura und Swa Sie kaufen einen Korb und eine Kristallbuchse, um Reh quien des Buddha hineinzulegen ' Diese Deutung bedeutet insofern einen Fortschritt, als so die Formen majusam und samugam eine befriedigende Erklirung finden Unmöglich ist nur das Sirasa ca Wenn ein Sira an dem Geschenk beteiligt war so hatte er doch auch in der ersten Inschrift erwahnt werden mu-sen. Die spricht aber nur von Kura und seinen Eltern Bedenklich ist auch das Fehlen des Anusvara in panati, wenn auch zugegeben werden muß daß in der Schreibung des Anusyara große Willkur herr-cht Fleet hat Prehels lufsatz meht gekannt. Er hest anstatt en Sirasa en majusam panati 'capira kācamajusam panati' und ubersetzt 'Of the father of Kura and of the mother of hura and indeed of Kura him-elf (this) quartz receptacle (18) the humble offering and the crystal casket (18 the separate humble offering) of him making a deposit of relies of Buddha. Was zu nachst die Lesung capira kaca. betrifft, so hat Fleet unzweifelhaft darin meht daß das vorletzte aksara ein ka und nicht sa (sa) ist ") Ich kann aber meht zuerben, daß das zweite alsara mist, es it ein so deutliches si wie nur

<sup>3)</sup> Deses und das folgend en sin i durch ein Verschen in der Ausgabe in dir Fp. Ind fortgefallen. Auch primiti und phälipp? sind dort woll nur Druckfell r 4) Der Annestär ist hier ganz di ulich. Iel gel nuche in dir Besprechung die

<sup>4)</sup> Der Annevärn ist her ganz d uthen Tel getrauche in dir Besprechung die Worter in der neuen Transkription
4) Sel on Bihler sogt von Sura[ga] Tooks I ke Suraka as the lower curve of the

<sup>\*)</sup> Set on B ther sugt von Straffal tooks the Straka as the lower curve of the

gesetzter Richtung Ich habe sehon bei meiner Behandlung der Manikala Inschrift<sup>1</sup>) bei der die Dinge ganz ahnlich liegen dartuf lingewiesen daß sich diese geringe Sorgfalt in der Anordnung aus dem Charakter der In schriften erklart. Auf der Innenseite der Reliquienbehalter angebracht waren sie für gewöhnlich überhaupt nicht sichtbar. Sie waren also gar nicht dazu bestimmt gelesen zu werden sondern vertreten die Stelle der Ur hunden die wir in Kirchturmknöpfen oder Grundsteinen von öffentlichen Gebruden einzuschließen pflegen.

Ich lese demnach die Inschrift (Ar 2 B I A II)

Kurapituno ca Kuramatu<sup>2</sup>) ca Kurasa ca sivalacamajusam panats platigasamugam ca Budhasariranam nilhetu Utaro Pigahaputo linuho

Fur den Vater des Kura und die Mutter des Kura und Kura kauft eine Kiste aus sirafaca und eine Kristalldose zur Viederlegung von Buddha Reliquien Utara (*Uttara*) der jungste Sohn des Pigaha (1 igraha<sup>3</sup>)

Eine ahnliche Angabe über die Person die die Kiste besorgte findet sich wie wir sehen werden auf dem zweiten Behrliter Unscher bleibt nur das Wort stakzar I he sehe darin den Namen des Materials aus dem die Kiste verfertigt ist<sup>3</sup>) allein ich kann das Wort sonst nicht nachweisen Undahrschemlich ist aber die angenommene Bedeutung nicht Acac be deutet Glas schwarzes Schz (kocamala Acaclatuma Locasambhara Acacsaw zwircala) krocamam Kristall oder Quartz swa ist der Name einer Rothe von glüchbringenden Stoffen wie Steinsilz (saindhara) Vieer ilz (saind arla vana) Borx (stictala lana) Vyrobalanen (amalala) Silber (tara) Sandel (candana) Eisen (dola) Tagura Eine dem sirakaca analoge Bildung schemt sirakhatu der Name des Opals oder Chalredons, zu sein!) Der Name sirakaca wurde also einen Stein bezeichnen der als glüchbringend galt und daß man den Rehquienbeh ilter aus einem solchen verfertigte ware begreißheb. Über Vermutungen kommen vur freiheb von luigt meht hanas

Auf das Verhaltnis der Angaben der Inschrift zu dem tatsichlichen Befunde werden wir spitter eingehen. Zunichst mussen wir uns mit der Inschrift beschriftigen die Buhler als N bezeichnet hat Weiner Ansicht nach bezieht sich die e Inschrift auf den Inhalt des Reliquienbehilfers der aus einer Venge verschwedenartiger Gegenst inde besteht. In der Stein kiste fand sich eine runde Dose wiederum aus schwarzem Stein. In dieser stand eine kleine runde Dose aus kristall oben und unten flach und mit eingebuchteten Seiten. Sie enthielt ein Stuckehen knochen die eigent

<sup>)</sup> JRAS 1909 5 660

<sup>2)</sup> Das ma hat kein Vokalze ei en strei g geno nmen millte man also 11 lesen

<sup>1)</sup> Le ler g bt Rea das Material n el tan son lern spr el t m r von blick stone
4) É udhatu koi nte aber auch d'n Namen des Gott's er thalten we d'entriger

<sup>\*)</sup> S. validit koi nie aber auer a n. vamen nes Gott s er it alten w. e. s rafrige Bergkristall

liche Reliquie Unter der Kristalldose lagen neun kleine Blumen aus Gold vierzehn hohle Goldkugelchen, vier kleine Blumen aus Kupfer, neunzehn durchlocherte Perlen ein Kugelchen aus Amethyst und endlich 24 Silber munzen die in der Form eines Svastika gelegt waren. Um die Steindose herum lagen ein Kupferring, mehrere Stuckehen Kupfer, ein Kugelchen, zwei Doppelperlen, zwei Trisūlus und vier Blumen aus reinem Golde, ein hohles Kugelchen und ein Doppelkugelchen aus Gold, sieben kleine drei eckige Stuckchen Gold, die ursprunglich eine Blume bildeten, und zwei halbkugelförmige Schalen aus einem braunen Metall die aneinander passen und offenbar eine Dose bildeten. Beide Schalen hatten in der Mitte der Außenseite je einen kleinen goldenen Knopf, nur der eine war aber noch in der Schale befestigt, der andere lag lose daneben. Eine der Schalen wick im Inneren Spuren von einer Art Harz auf Das interessanteste Stuck endlich ist ein langlicher sechseckiger Kristall<sup>1</sup>) mit leicht konvexen Seiten, in der Langsrichtung durchbohrt und mit einer Inschrift versehen Diese Inschrift ist wie schon erwahnt, in Brahmi Schrift Von der Schrift der Asoka Inschriften unterscheidet sie sich nur in drei Zeichen in dem ca dem da und dem Anusvara Dis ca mit seiner Verlangerung der Vertikale und das da mit der Öffnung nach rechts gleichen den entsprechenden Drävida Zeichen, der Anusyara wird nicht durch einen Punkt sondern durch einen horizontalen Strich ausgedruckt. Das letztere ist vielleicht nur ein Notbehelf, zu dem das eigenartige Material zwang ein Punkt wurde auf dem Kristall Laum sichthar sein

Auf der einen Schmalseite des Kristalles ist eine Linie vom Mittel punkt zu einer Ecke gezogen und Rea meint daß sie den Anfang der Inschrift bezeichnen solle Danach wurde die Inschrift samanudesänam ca beginnen allein das ist wegen des es ausgeschlossen. Außerdem lauft auf der anderen Schmalseite eine Linie vom Mittelpunkt auf die Mitte der Langsseite die das Wort yathiyo tragt Damit kann dem Sinne nach die Inschrift sehr wohl begonnen haben, und ich habe es daher an den Anfang gestellt, wenn es auch sehr zweifelhaft bleiben muß, ob die Linie die ihr zugeschriebene Bedeutung hat

Ich lese die Inschrift (Nr 3, B A) nach der vorzuglichen Photogravure ın Rea's Werk

- 1 vathevol
- 2 Gomy[a]2 agadānam2
- s mātugāmasa Namdapurāhs
- . suvanamāhā
- s šamanudešānams ca
- s Gılanakarasa\* ayasakam²
- 1 B ihler hest [sa]thiya und bemerkt die linke Halfte des sa sei anormal. Nach der Photogravure kann es keinem Zweifel unterliegen, daß das erste allerra yn ist

<sup>1)</sup> Nach d n Untersuchung n von Warth ein Beryll, siche Rea a a O S 51

Der Graveur hat erst die linke Halfte des Buchstabens gezogen, dann die rechte und hat daber nicht genau die Mittellinie getroffen. Fbenso hat er das us von Gopiud gezogen wahrend er bei dem yo und dem ya von augsakam zuerst den Halbkreis ge zogen und dann die Vertikale eingefügt hat Das Vokalzeichen des letzten aleura ist nicht ganz sicher, es könnte auch ze gelesen werden Nach der Photogravure ist aber pi wahrscheinlicher als hi. Der & Strich ist in der Photogravure undeutlich Buhler glaubte, zwischen dem a und dem ga noch einen Buchstaben zu erkennen. Die Strichelchen, die dort sichtbar sind, konnen memes Erachtens Lein Buchstabe sein \* Die Linie, die den Anust ara bezeich net, lauft schrag und beruhrt mit dem linken Ende die Grundlinie des na sehe den Anusvara in dem kleinen horizontalen Strich, der die Spitze der Vertikale des na beruhrt. Fur einen ä. Strich ist er viel zu kurz. Buhler hest Gilanakerasa. aber weder in der Photogravure noch in der Zeichnung ist ein e Strich an dem ka zu sehen. In der Zeichnung hat das ra oben einen horizontalen Strich nach links, unten emen kleinen Haken nach rechts, die Photogravure zeigt aber, daß ein ganz regel rechtes ra vorheet. Die Lesung re, die Buhler für moglich halt, ist ausgeschlossen Buhler liest ayasaka, der Anusvara ist aber in der Photogravure ganz deutlich

Fur die Interpretation wichtig ist die Beobachtung daß die emzelnen Zeilen sehr verschieden lang wind Zeile I fullz B meht einmal die Hullt dies verfugbrien Raumes, in Zeile 3 hat fullz B meht einmal die Hullt Halfte der normalen Größe, um es noch am Ende der Zeile unterzubringen Daraus geht mit Sicherheit hervor, daß der Text nicht, wie es spater ublich ist, ohne Berucksichtigung der Wortzussammengehörigkeit fortlaufend ge schrieben ist, sondern daß Wort und Zeilenschluß zusammenfullen Damit ist wennesten ein Anhaltsnunkt für die Wortabtrennung rezeben

Buhler ubersetzt 'An A-ga, - gift by the women from Nandapura (\*) and by the Śrāmaneras from Suvanamāha, in the Ayasakasathi qohi of Gilanakera(\*) und bemerkt, daß die Worte von gilanakerasa bis gohiya unverstandlich seien Richtig ist sieherlich seine Fassung der Wörter mātugāmasa und samanudešānam ca. Auch der Zweifel an der Auffassung von Namdapurāhi ist unberechtigt. Der Ablatis auf -āhi von a Stammen ist in Maharastri haufig1) und kommt gelegentlich auch in Ardhamagadhi und Sauraseni vor2) Da sich in Magadhi auch Lokative auf -ahim, im Apabhramsa Lokative auf -ahī finden3) konnte Namda purāhi allenfalls auch als Lokativ gefaßt werden Fur den Sinn kommt nichts darauf an, ob man 'von N' oder 'in N' ubersetzt Ein Stadtname Suranamaha ist dagegen sehr unwahrscheinlich Das Wort Lann Laum etwas anderes sein als Sk sururnamasa, mit dem Übergang des Zischlautes in h. wie er namentlich nach langem Vokal haufig ist') Surarnama'a oder omäsaka ist im Sk nach dem PW ein bestimmtes Gewicht, hier mussen wir fur suranamaha wohl die ursprungliche Bedeutung 'Goldbohne' annehmen scheint es mir sicher zu sein, daß mit den suvanamaha die Goldkurelchen!)

Pischel, Grammatik der Prakrit Sprachen § 365
 Nach Pischel in S als falsehe Form anzusehen

<sup>\*)</sup> Pischel a a. O § 366a \*) Pischel a a O § 262—264

<sup>1)</sup> Eventuell auch die kleinen Goldblumen

gemeint sind, die um die Steindose und unter der Kristalldose lagen Worte von mātugāmasa bis ca betrachte ich als zusammengehörig Wortstellung ist ahnlich wie in 1 majusam panati phāligasamugam ca In Zeile 6 ist Gilanakarasa offenbar Eigenname, avasakam dagegen muß wieder einen der in dem Behalter gefundenen Gegenstande bezeichnen. Ich kann das Wort nur mit Sk avas verbinden, avasaka könnte einer Sk Form \*ayaska oder \*āyasaka entsprechen Ayas ist ein unbestimmter Ausdruck es kann Kupfer, Erz oder Eisen bezeichnen Ist meine Ableitung richtig, so kann es nur auf den Kupferring, die Kupferstucke, die Kupferblumen oder die Dose aus 'braunem Metall' gehen. Es bleiben die beiden ersten Zeilen Agadānam entspricht sicherlich Sk agradānam 'die Hauptgabe' 1) Das davor stehende Gopsyā muß Eigenname sein. Den Gegenstand der Gabe bildet also yathıyo Das aber kann nur zu Sk yastı gehören, und man kann höchstens zweifeln, ob man es als Nom Pl von watthe oder als Nom Sing von yatthiya = Sk yastika fassen soll. Ich ziehe das erstere vor und nehme das Wort im Sinne von Perlenschnur, die einen Edelstein in der Mitte hat'2) Die eine Perlenschnur bildeten offenbar die neunzehn Perlen und der Amethyst, die unter der Kristalldose lagen2), die zweite wird aus den Perlen und dem Kristall selbst bestanden haben, die um die Steindose herumlagen Wie die Durchlöcherung zeigt, war der Kristall ursprunglich sicherlich bestimmt gewesen, an einer Kette getragen zu werden

Ich ubersetze die Inschrift demnach

'Die Perlenschnure sind die Hauptgabe der Gopi Die Gold kugelehen (sind die Gabe) der Frauen von Namdapura und der Novizen (Die Gabe) des Gilänakara ist das Kupfer

Der zweite Reiquienbehalter ist eine ahnliche Steinkiste wie die vor her beschriebene, die Öffnung ist hier aber kreisrund. Inschriften, die ge weißt waren, laufen um den erhöhten Rand der Öffnung herum und fullen die Vertiefung im Deckel und den Rand um diese Vertiefung. Die Stein kiste war fast ganz mit Erde gefullt. Sie enthielt keine Steindose wie die erste Steinkiste, sondern nur eine Kristalldose, die geöffnet dalag. Von der Rechtquie war nichts mehr erhalten Dagegen fanden sich wieder zahlreiche Goldblumen, Perlen, Korallen, Kristallkugelchen, Kupferstückehen usw Das wertvollste sind Reste eines aufgeröllten Silberbandes mit einer dreizeiligen Inschrift, deren Buchstaben mit einer Nadel eingestochen sind Leider ist das Metall so bruchig, daß eine Auffollung des Bandes und damit die Lesung der Inschrift unmöglich erscheint

Ygl auch den Gebrauch von aggadāna im Pah und aggadallhineyya als Beiwort Buddhas

<sup>3)</sup> Varuhamihun, Bṛhatsamhitā 81, 36 eldrali nāma yatheṣṭasamkhyi hasta pramānā manusprayuktā | samyoyitā yā maninā tu madhye yaṣtīti sā bhūṣanarudbhr uktā ||

<sup>3)</sup> Sie sind, aufgereiht, bei Rea Tafel I, photographiert

Die Inschrift (Nr 4, B III) in der Vertiefung des Deckels lautet

```
1 goth1
```

2 Hırañavaahavā 1

s IVulgalako Kfallahoz

A Visalo Thorasisi s Samano Odalo

s Apaka/rol3 Komudo4

7 Anugaho Kuro

s Satuaho Jetako Jetos Almaikais

9 Varuno Pigalako Kosako

10 Suto Pāpo Kabho

11 Samanadāso Bharado

10 Odalo 10 Thorateso Teso

13 Gelann II Jambho

14 Putafroj 12 Abo 12

15 Gālava u Janako

14 Gosālo Kānamkuro13 17 Uposathaputo Utaro

18 Karahamita 16

1 Dies ist Buhlers Lesung, die aber Leineswegs sieher ist1) Nach der Photo Buhlers Lesung Das en ist in der typie ware auch Hironaraghavo möglich Phototypie schwer erkennbar und unsicher, eben-o das a von ka Das ha zeigt eine 3 Buhler Apaka , das ro ist aber merkwurdige Gabelung an der Spitze 4 Buhler Samudo, aber der Haken des ersten Zeichens ist ganz wahrscheinlich unsicher, wahrend der a Strich vollkommen deutlich ist. Van könnte also höch, tens Somudo lesen aber ein solcher Name ist kaum denkbar 5 Buhler Potako IPloto, aber die beiden te sind unverkennbar Buhler Almaka, uber der 4 Strich ist in der Phototypie nicht zu erkennen, und das ka kann überhaupt nicht als sicher gelten Nach der Phototypie ware auch Sapo moglich Kabherakhfol, aber das zweite alsara kann micht ble sein, wie ein Vergleich mit dem bha in 11 zeigt, sondern nur bho Die darauffolgenden beiden aksiras sind ganz unsicher Buhler [Gale]ko, in der Phototypie ist das glig ganz deutlich Buhler Odalo, aber das da ist vollkommen sicher 11 Nach der Phototypie ware auch Gilano möglich 12 Buhler fragend Pudara Ein da ist ausgeschlossen, das letzte aleara ist unsicher 13 Buhler /Blubo, aber das & 1st unverkennbar Der Langestrich ist in der Mitte der Vertikale angesetzt 14 Drei oder vier 15 Buhler Gosalakanam Karo Das o von lo 1st völlig alsaras sind unleserlich sicher. In der Phototypie vermag ich am Ende des ku nur einen Strich zu entdecken 16 Buhler Adrahaputo In der Phototypie ist kein Langezeichen sichtbar

Buhler hat nur Uposathaputo und Karahaputo als nahere Bestim mungen zu den vorausgehenden Namen gefaßt, die ubrigen Namen aber als selbstandige Personennamen behandelt Ein Name wie Thorasis macht aber durchaus den Eindruck eines Patronymikons. Er entspricht genau einem Sk. Sthaulasira, dem nach Pan 6, 1, 62 gebildeten Patronymikon

<sup>1)</sup> Vor allem deshalb, weil hiranya in Nr. 5 durch hirana vertreten ist

von Sthūlasīras 1) Es hegt also nahe, Visako Thorasisi in Zeile 4 als Be Von Statutssius 7 De nege acco nine, 1750ato Laorasso in Zene aus Bezeichnung einer einzigen Person zu betrachten Das gleiche gilt für die beiden folgenden, Samano Odalo und Apalaro Komudo und den vorausgehenden l'ugālako Kālaho Odalo ist Sk. Audalah, Patronymikon zu Udala, das Āśval Śrautas 12, 14, 2 und ım Pravarādhyāya erwahnt wird, Komudo ist Sh. Kaumudah Patronymikon zu Kumuda, einem haufiren Namen. und Kālaho kann wenigstens der Form nach eine Ableitung von Kalaha sein wenn dieser Name auch sonst nicht belegt ist. Von Zeile 7 an zeigt aber die Liste keineswegs mehr einen regelmaßigen Wechsel zwischen Personennamen und Patronymikon Unter dem Namen von Anugaho bis Jeto sind sicher keine Patronymika, erst das sich anschließende Alinaka könnte wieder Patronymikon sein, und wenn Buhlers Lesung Alinaka richtig sein sollte könnte es sich auf Jetaka und Jeta beziehen deren Namen darsuf schließen laßt daß sie Bruder waren Unter den folgenden Namen ist Patronymikon vielleicht noch Ghäleko und höchstwahrscheinlich noch Thoratiso das einem Sk Sthaulatisyah entsprechen wurde Auffallig ist daß sich in der Liste drei Namen finden, Satugho Bharado und Janako die der Rama Sage angehören Sie kommen sonst in den Inschriften bis zum 5 Jahrhundert n Chr nicht vor Beweisen können sie an und für sich naturlich nur die Bekanntschaft mit der Sage nicht das Bestehen von Valmikis Gedicht Der merkwurdige Name Kanamkura erinnert an die Beinamen der Pallavas auf ankura: und ist vielleicht mit Haplologie aus Kanakankura entstanden Ich verstehe die Inschrift also folgendermaßen

Dis Komitee (besteht aus) Hiraliavaghavă (? Hiranyavyāghrapud¹), Vugālaka Kalaha (Udgudhala Kalaha) Visaka Thorasis (I išvaka Shau laširsi) Samana Odala (Śramana Audala) Apakara (\*) komuda (A kau muda) Anugaha (Anugraha) Kura Satugha (Śatrughau) Jetaka (Jayan aka) (und) Jeta (Jayanta) den Ālinakas (\*) Varuna Pigaliska (Pingalaka) Kosaka (Karasaka\*) Suta (Śruta) Papa (\*) kabha (kambha) Gha leka Samanadasa (Śramanadāsa), Bharada (Bharata) Odāla Thoratisa (Uddāla Shhaulatisya) Tisa (Tisya) Gilāna (Glana) Jambha Putara (\*) Āba (Āmra) Gālava Janaka Gosala (Gošāla) Kānamkura (Kāna Kānkura\*) dem Sohne des Uposatha (Uparasatha) Utara (Utara) dem Sohne des Karaba

Am rechten Rande der Vertiefung des Deel els steht ferner (Nr 5, B V)

- 1 gothisamano Kubo
- 1 hıranalara gümanıputo Bübo

Das erste kann nur heißen 'Der Asket des Komitees ist Kuba (Kum bha) Der goshhiśramana scheint ein Beamter des Komitees gewesen zu sein Über seine Funktionen wissen wir nichts

<sup>1)</sup> Sthelisteras ist als Name cin's Rei im Mbh bel'gt

Naghkura Tarundukura Lalutukura Bukhyankura South In! Inser 1,
 4, 11 341, Fp Ind VI 220 VIII 145

Die zweite Zeile gibt Bühler wieder Büba, the son of the village-headman Hiranakāra (Hiranyakāra)\* Bei dieser Übersetzung sieht man den Zweik der Inschrift nicht ein Auch ist Hiranakāra ein auffallender Eigenname Ich möchte eher glauben, daß hiranakāra Lese oder Schreibfehler für hiranakāro ist, und daß dieses Wort hier die Bedeutung Schatz meister, Bankier hat, die auch hairanyaka zukommt. Es ware also zu ubersetzen.

'Der Schatzmeister ist Büba, der Sohn des Dorfschulzen'

Mit der zum Teil schwer lesbaren Inschrift am linken Rande (Nr. 6, B. IV) weiß ich ebensowenig etwas anzufangen wie Buhler. Soweit sich aus der Phototypie erkennen lidtk, steht da

Sama[na]dasato hita a Budhasa şarırānı mahiyanukam-

Fur mahıya° könnte auch mapıyā° gelesen werden Sicher ist nur, daß hier von den Buddha Reliquien die Rede ist

Am Rande der Öffnung des Behalters selbst stehen zwei Inschriften Die erste (Nr 7. B VI) lautet

na erste (M. 7., 15 VI) tautet sü gothi nigamaputānam' rājapamukha Si. saputo Khubirako rājā Sihagothiyā pāmukho tesam amnam majus[ā]² phaligasamugo³

ca pasānasamugo ca

Buhler saga[th]mgama<sup>o</sup> das a von sā und das o von go sand vollkommen
deutlich "Buhler maj[ā]s[am] Das ā von sā vet nicht ganz sicher, da an
der betreffenden Stelle ein Riß durch den Stein echt, ein Annsvara ist aber sicher

nicht vorhanden \* Buhler phäliga\*

Ich ubersetze 'Dieses Komittee der Angehörigen des niguma (Gilde oder Dorf) hat den König als Vorsitzenden König Khuburaka, (Kuberaka), der Sohn des Sä sa'), ist der Vorsitzende des Siha (Simika) i Komittees Denen (gehört) das andere, die Kiste und die Kristalldose und die Steindose'.

Buhler mußte, um einen Sinn zu erhalten, räjapamukhā als Fehler für räjapāmukhānam ansehen 'by the sons of the Sāgathi migama' Bei der neuen Lesung ist jede Textanderung unnötig Der erste Satz enthalt die allgemeine Bestimmung solange die gosfal besteht, ist der räjan der Vorsitzende Der zweite Satz gibt die zur Zeit der Inschrift bestehenden Verhaltnisse an Die richtige Erklarung von ammam hat sehen Pischel ge reben

Die zweite Inschrift (Nr 8, B VII) lautet nach Buhler Samano Cagha[ña]puto Utaro Arāmutara (Samana (Samana) the son of Chachaña (1/1aghanya ') Utara (Uttara) Zwei Buchstaben sind

i) Da in den ubrigen Inschriften puta stets mit dem Vatersuamen im Kom positum verbunden erschent, ist es wahrscheinlicher, daß auch hier das sa vor puto micht die Geutivendung ist sondern zum Namen gehört.

meht die Genitivendung ist kondern zum Namen genort.

<sup>2</sup>) Dieser Name des Komitees ist sehr seltsam und fortschreitende Frikenntnis wird vielleicht einmal zu einer ganz anderen Frikaring von siha führen.

mennes Erachtens von Buhler verkannt worden Das sechste aksara ist kem  $\tilde{n}a$ , da der Haken rechts dafur viel zu hoch angesetzt ist und außerdem der a Strich fehlen wurde Es kann nur em  $kh\tilde{a}$  sein Das dreizehnte aksara kann ferner kein  $r\tilde{a}$  sein Wenn der Winkel in der Mitte der Vertikale das  $\tilde{a}$  Zeichen ware, durfte nicht am Kopfe der Vertikale noch ein a Zeichen stehen Meiner Ansicht nach kann das Zeichen nur  $\tilde{n}a$  sein Die beiden letzten von Buhler nicht gelesenen Zeichen sind sicherlich yatt, der Quer strich an der rechten Seite des ya ist offenbar nur zufallig, und das i von ti ist kursiv wie in  $nigama^0$  und in Thoratiso in Nr 4 Ich halte auch das viertletzte aksara für ti, es kann aber auch ta gelesen werden Ich lese demnach die Inschrift

Samano ca Ghalhāputo Utaro āñam=utirayati

Die Inschrift als Ganzes bereitet Schwierigkeiten, doch scheinen mir die letzten Worte klar 'Utara fuhrt den Auftrag aus' Da amnam in Nr 7 zeigt, daß ny in diesem Dialekt zu nn (mn) wird, kann anam nicht etwa auf anyam zuruckgefuhrt werden Es muß vielmehr Sk anam entsprechen Utirayati fasse ich als uttīrayati, mit Nichtbezeichnung der Linge wie in osarıranam ın Nr 2, sarıranı ın Nr 6 Zur Bedeutung vergleiche man die Ausdrucke tilitadamda und athasamtīrana in den Aśoka Inschriften (SE 4 FE 6) Wer vorzieht, utaravati zu lesen, muß es als unvollkommene Schreibung für uttärayats erklaren Im Sk wurde man dafur avatärayats sagen 1) Die Angabe, daß Utara den Auftrag der gosthi ausfuhrte, erinnert sofort an die Inschrift auf dem ersten Reliquienbehalter, wonach Utara, der Sohn des Pigaha die Steinkiste und die Kristalldose für Kura und seine Eltern kaufte. Dies wegen des annam in Nr 7 feststeht daß die beiden Schenkungen miteinander in Zusammenhang standen so kann an der Identitat des Utara in Nr 7 und Nr 8 kaum gezweiselt werden Ist das aber der Fall, so können die hier dem Utaro vorangehenden Worte nicht direkt zu Utaro gehören denn er wurde hier als der Sohn der Ghakha be zeichnet sein. Auch die außere Form macht es ganz unwahrscheinlich, daß wir hier eine fortlaufende Inschrift vor uns haben Zwischen oputo und Utaro ist eine Lucke und das u steht viel tiefer als das vorausgehende to Die Worte Samano ca Ghakhāputo mussen also besonders gefaßt werden Nun kann man zweifeln, ob man ca Ghakhāputo, wie ich es tue, oder Cagha khāmuto lesen soll - weder Ghakhā noch Caahakhā laßt sich vorlaufig als Name belegen oder erklaren -, in jedem Fall bleibt der Zweck der In schrift, wenn man sie als selbstandige Inschrift faßt, dunkel Ich kann sie daher nur als eine Erganzung zu Utaro anam uterayate betrachten, die der Steinmetz vor iene Worte setzte, weil es dahinter an Raum fehlte?)

<sup>!)</sup> Über den Weehsel von  $ut\bar{t}$  und  $avat\bar{t}$ vgl. auch Jacobi, Parisi-htaparvan, S. 9 und Hertel, ZDMG - 61, 499

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Man beachte, daß schon von disamu<sup>o</sup> ab die Zeichen immer klein r und gedruckter werden

Über die Willkur, die in dieser Hinsicht herrschte, habe ich schon oben gesprochen. Ich übersetze demnach

'Utara (Utlara) fuhrt den Auftrag aus und Samana (Śramana), der Sahn der Ghakhā'

Merkwurdig ist, daß die Inschriften auf den beiden Reliquienbehaltern mit dem tatsachliehen Befund übereinstimmen Nach Inschrift Nr 7 sollte der zweite Behalter aus einer Kiste, einer Kristallödes und einer Steindose bestehen, in Wahrheit ist eine Steindose nicht vorhanden Anderseits spricht die Inschrift Nr 2 auf dem ersten Behalter nur von einer Steindose gefunden, in der die Kristalldose, tatsachlich aber hat sich hier auch eine Steindose gefunden, in der die Kristalldose eingeschlossen war. Wir mussen uns mit der Feststellung dieses Widersprüches begnügen. Ob hier ein ein fisches Versehen des Steinmetzen vorheit oder ob man mit zigendwelber, ehrlicher oder uneirhicher, Abseiht den Inhalt der Steinkiste nachtraglich vertausicht hat läßt sich nach nehr denn 2000 Jahren kaum ermitteln

Der dritte Reliquienbehalter ist eine ganz almliche Steinkiste wie die zweite Geweißte Inschriften sind in der Höhlung des Deckels und um die biffinung des unteren Steines angebracht. In der Kiste fand sich wiederum eine Kristalldose, offen und voller Erde, und daneben eine ganz kleine Dose aus Beryll, die drei Knochensplitter enthielt. Ursprunglich hatte die Berylldose in der Kristalldose gestanden. Um die Dosen herum lagen wieder die üblichen Beigaben aus Gold, Kupfer Perlen und Edelsteinen.

Die Inschrift auf dem Deckel ist nicht einheitlich. Ein Blick auf die Phototypie zeigt, daß zunachst nur die mittlere Kolumne von Namen ein gemeißelt war Die Namen, die rechts und links davon stehen, sind in bild größeren bald kleineren Buchstaben geschrieben und stehen vielfach außerhalb der Zeile. Sie erweisen sich dadurch als spiter hinzugefügt. Ich lese (Kr. 9 B. VIIID).

Vacho Cagho negamā Jeta Jambha T180 Reto Acano Sabbila Alhagho Kelo Kesa Māho s Seta Chadskof ahol L babiila1 Sanutaro Samana Samanadāso Samala Kāmuko Citako²

Bullier Chadiko Okhabulo Das verte akara ist undeutlich aber sicher kein
 Die Verbin lung dieses akara int dem weit divon getrennten Akabalo ist ganz
unmöglich
 Bullier Chako nach dr. Phototypie ist is walirsekeinlicher als i

Die Mitgheder des nigama (Gilde oder Dorf) (sind) Vacha (Valsa), Cagha Jeta (Jayanta) Jambha Reta (Rairata) Acina (Acirna') Kela,

<sup>1)</sup> Die Namen der spater hinzugifügten Kohumnen 1 und 3 setze ich in die Reihe, der sie zumichet stehen

Kesa (Keśa), Chadikogha, Sonutara (Śravanottara), Samanadāsa (Śramana-dāsa), Kāmuka, Ctaka (Ctrada), Akhagha (Alsaghna), Seta (Śvattra oder Śrestha<sup>9</sup>), Tisa (Tisya), Sabhika, Maha (Māgha), Khabūla, Samana (Śramana), Sāmaka (Śyāmata)<sup>5</sup>

Um den Rand der Höhlung steht (Nr 10, B IX)

Arahadınünam gothıyā majūsa ca samugo ca tena samayena¹ Kubırako rājā amsı²

<sup>1</sup> Buhler tena kama yena <sup>2</sup> Buhler am/L/1. Die richtige Lesung, die keiner weiteren Begrundung bedarf, hat, wenn ich nicht irre, sehon Senart gegeben Leider konnto mir auch Hr Senart selbst nicht angeben, wo das gesichen ist

'Die Kiste und die Dose (gehört) dem Komitee der Arahadinas (Arhad dattas) Zu dieser Zeit war Kubiraka (Kuberaka) König'

Buhler faßt Arahadınānam als Pluralis majestatis, die Bedeutung des Namens wird dadurch nicht klarer Samugo mussen wir offenbar auf die Kristalldose beziehen Daß die Berylldose in der Inschrift nicht besonders erwähnt wird, braucht nicht wunderzunehmen, da sie winzig klein ist

### II Die Inschrift von Ara

Die im folgenden behandelte Kharosthi Inschrift wurde in einem Brunnen in einem Nala namens Ara, zwei Meilen von Bägniläb, gefunden sie befindet sich jetzt im Museum zu Lahore R D Banerji hat sie zuerst zu unserer Kenntins gebracht In seiner Veröffentlichung (Ind Ant 1908 S 581) hat er die Erwartung ausgesprochen, daß mir eine vollstandige Entzifferung des Textes gelingen wurde Ich bedauere, dieser Erwartung eintet entsprechen zu können, die letzte Zeile der Inschrift bleibt mir un verstandlich, obwohl die Schrift hier teilweise ganz klar ist. Den übrigen Teil der Inschrift aber glaube ich mit Hilfe eines Abklatsches, den ich der Gute Fleets verdanke<sup>1</sup>), so weit lesen zu können, daß höchstens über die beiden Namen in der vierten Zeile noch ein Zweifel bestehen kann

Um zu zeigen, was ich meinem Vorganger verdanke, setze ich seine Lesung hierher Auf jeden Funkt, in dem ich von ihm abweiche, einzugehen, halte ich fur überflüssig, in den meisten Fallen muß eben der Augenschein entscheiden Nur das eine sei hier sehon bemerkt Banerji meint, die Inschrift sei am linken Ende verstummelt, es fehlten die Schlißworte aller Zeilen mit Ausnahme der ersten Diese Annahme ist völlig unbe grundet Nur die letzte Zeile ist eventuell unvollstandig Banerji hest

- 1 Maharajasa rajatirajasa devaputrasa pa(?)thadharasa
- · Vasispaputrasa Kaniskasa samvatsaraë eka catari(be)
- s sam XX, XX, I, Cetasa māsasa dīva 4, 1 atra dīvasamī Namī-Iha

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Es ist derselbe, nach dem die Phototypie im Ind. Ant. hergestellt ist. Wenn Banerji angibt, es waren mir Abklatsche der Inschrift aus Lahore zugeschickt, so befindet er sich im Irrtum. Jedenfalls ist kein Abklatsch dieser Inschrift aus Lahore in meine Hände gelangt.

- na pusa puria pumana mabarathi Ratakhaputa
- s atmanasa sabharya putrasa anugatyarthae savya

#### Ich lese

- 1 Mahararasa rajatirajasa devaputrasa [kalifsalrasa1
- 2 Vajheskaputrasa\* Kaniskasa sambatsarae3 ekacapar[1]
- s [śae] sam 20 20 1 Jethasa masasa di 20° 4 1 ifše] divasak sunami khafn je
- 4 hupe [Da]sarerana Posapuriaputrana matarapitarana puya
- s e Namda[sa sa]bharya[sa\* sa]putrasa anugraharthae sarva [pa]na\*
- s [3a] tisa hitae10 ima cala | lhiyama11
- 1 Auf die Lesung dieses Wortes werden wir zurückkommen aksara kann memes Erachtens nur the sem, die Lesung at 1st jedenfalls ausgeschlossen Über die Lesung des dritten alsgra kann man zunschst verschiedener Ansicht sein Auf sig weisen die Namen Kanisia | läsisia Huvisia und die Tatsache daß in der Zeda Inschrift genau das gleiche Zeichen in dem Namen Kamelasa erscheint!) Für spa spricht anderseits daß die Ligatur sla hier in dem unmittelbar folgenden Kanis Lasa einen anderen Ansatz des La zeigt. Wenn man aber bedenkt, daß in der Kha rosthi Schrift deselben Zeichen auf demselben Stein oft sehr verschiedene Formen zeigen so wird man sich doch für sku entscheiden 3 Die richtige Lesung des Jahresdatums habe ich schon JRAS 1909 S 652 gegeben. Die Ligatur tig ist nicht neu, wie Baneru meint. Sie findet sich wenn man von unsicheren Fallen absieht in samuatsaraye in der Taxila Inschrift des Patika (Ep Ind 4 54, Buhler sameat saraye) und in der Mahaban Inschrift (Journ As IX, 4 514 Senart samvalsaraye) und in hhetsiti und matsana im MS Dutreuil de Rhins wie Franke schon vor zehn Jahren erkannt hat (Pali und Sanskrit S 96f) 4 Das a von ra ist undeutlich Hinter dem Zeichen für 20 ist ein Loch im Stein Das n ist abgebröckelt Der e Strich ist unten angesetzt wie in de in Zeile 1 in samtlichen e und wahrscheinlich auch in re in Zeile 4 7 Das da ist unsicher Bas sa am Ende des Wortes und das folgende as sind nicht ganz deutlich aber vollkommen sicher alsara hinter sarva ist voll g zerstört und das pa unsicher. Lit sarvasapana zu lesen? 10 Das / 1 1st nicht scher 11 Hinter Lhivama sind drei oder vier alegras un leserlich

'(Wahrend der Regierung) des Mahārāja Rājatīrāja Devaputra Katsara Kaniska des Sohnes des Vajheska im emundvierusgten Jahren— Jahr 41 — am 25 Tage des Monats Jetha (Jynsstha) in diesem Zeit punkt des Tages der gegrabene Brunnen der Devarerus der Pasapuns Sohne, zur Verehrung von Vater und Mutter, um einen Gefallen zu er weisen dem Namda samt seiner Gemahlin und seinem Sohne und allen Wesen (?) Zum Wohle dieser (?) '')

Die Inschrift berichtet also die Herstellung des Brunnens in dem sie gefunden ist, durch eine Anzahl von Personen die sieh Davaveras nennen wofern der Name richtig gelesen ist und die weiter als Powapuraputra

<sup>2)</sup> Ich urteile auf Grund eines Abklatsches

<sup>1)</sup> Der Schluß jet mir nicht verst indlich

charakterisiert sind. Da es nachher heißt daß das Werk zur Verehrung von Vater und Mutter unternommen wurde, so Lann Dasavera nur der Familienname sein mit dem sich hier eine Anzahl von Brudern bezeichnet. Den Ausdruck Posapuraputra wird man zunachst geneigt sein als 'der Sohn des Posapura' zu verstehen Allein Posapura ware doch ein sehr merkwurdiger Personenname Ich glaube daher, daß gutra hier im Sinne von 'Angehöriger' zu verstehen ist wie in nigamanuta oben S 2261) und daß Posapura eine Ableitung von dem Stadtnamen Posapura = Puru samura, dem heutigen Peshāwar, ist. Die Form nosa ist bekanntlich im Pali belegt Lhane2) ist jedenfalls eine Ableitung von Lhan in der Be deutung 'gegraben' Ob man darın em Adjektiv oder em Partizinium = Sk khātah zu sehen hat mag dahingestellt sein. Lhane kupe scheint im Gegensatz zu 'naturlichem Brunnen Quelle' gebraucht zu sein. Der Aus druck ist von Interesse weil er uns erlaubt, eine Stelle in der ratselvollen3) Inschrift von Zeda richtig zu deuten Dort stehen hinter dem Datum sam 10 1 Asadasa masasa di 20 Utaraphagune ise ksunami Zeichen, die Senart's) [bhalnam u[ka] casa ma kasa Kaniskasa raja[mi] Idadahhar I da Ina Imukha Bover 5) khanam usphamu casa mardakasa Kanis kasa rajami Itolyadalabhai danamukha hest. Nun zeigt der Abklatsch deutlich, daß die ersten drei aksaras dieser Stelle genau dieselben sind wie die ersten drei auf das Datum folgenden alsgras in unserer Inschrift Sogar das e von ne ist genau so unten angesetzt wie hier\*) Daß das darauffolgende Zeichen weder ka noch epha ist, sondern e wird man jetzt kaum noch be streiten?) Die folgenden Worte lese ich Veradasa mardakasa. Sie sind in dem Abklatsch ziemlich klar bis auf das zweite alsara das auch ro sein könnte. Von den auf rajams folgenden funf alsaras kann ich zur Zeit nur sagen daß sie auf keinen Fall touadalabha sein können. Es ergibt sich also die Lesung khane kue Veradasa mardakasa Kaniskasa rajami danamukha \* Die Form kue anstatt kupe findet sich auch in der Paja In schrift\*) und in der Muchai Inschrift\*)

Weit wichtiger als der eigentliche Inhalt der Inschrift ist das Datum Die zahlreichen datierten Inschriften der Kusana Zeit machten bisher wenigstens was die Reihenfolge der Herrscher betrifft keine Schwierigkeit

<sup>1)</sup> Andere Berspiele ZDMG 58 693f

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich behalte die ubliche Tran-kription der beiden na Zeichen bei ohne damit ausdrucken zu wollen daß ich sie für unbedingt richtig halte.

<sup>3)</sup> Ich kann der Inschrift dieses Bewort auch nach der Behandlung die ihr Boyer hat angedeihen lassen nicht versagen

<sup>4)</sup> JA VIII 15 137 4) JA X, 3 466

<sup>\*)</sup> Le scheint daß sowohl Senart wie Boyer den rechten Hakin des ku als Teil des vorausgehenden Zeichens betrachtet haben. Anders weiß ich mir die Lesung nam u meht zu erklaren.

<sup>\*)</sup> JRAS 1909 647ff \*) Ind Ant 37 65

<sup>1)</sup> Ind Ant 37, 64 JRAS 1909 664

Sie ergaben für Kaniska die Jahre 3-11, für Väsiska 24-28, für Huviska 33-00, für Vasudeva 74-98 \* Hier finden wir plötzlich einen Kaniska im Jahre 41 Man könnte, um den Widerspruch zu erklaren, vielleicht be haupten, daß aus den Worten der Inschrift gar nicht hervorgehe, daß Kaniska im Jahre 41 noch auf dem Thron var Kaniskasa samhatkarae elacanarisae heißt wörtlich 'im Jahre 41 des Kaniska' und man könnte darin den Sinn suchen 'im Jahre 41 der von Kaniska gestifteten Ara' Nun ist es wohl selbstverstandlich, daß die Verbindung der Jahreszahl mit dem Namen des Königs im Genitiv ursprunglich das Jahr der Regierungszeit des betreffenden Königs bezeichnete, allein ich brauche keine Beispiele dafur anzufuhren daß man spater in derselben Weise auch den Namen des regierenden Königs mit der Jahreszahl der fortlaufenden Ara ver bunden hat Und das muß auch hier der Fall sein Kaniska erhalt hier seine samtlichen Titel, es wird sogar die Angabe seiner Abstammung hinzu gefugt. So spricht man night von einem langst verstorbenen König, zumal wenn man den Namen des regierenden Königs verschweigt. Diese Er Llarung erscheint mir daher ausgeschlossen Eine zweite Möglichkeit bietet die Annahme, daß Kaniska mit Vasiska und Huviska gleichzeitig regierte Baneru hat sie sich zu eigen gemacht Danach mußte Kaniska zwischen S 101) und 24 die Remerung Indiens dem Vasiska übertragen haben, der spater in Huyiska einen Nachfolger erhielt, und sich selbst auf die Re gierung der nördlichen Teile seines Reiches beschrankt haben. Wahrschein lich ist das bei dem Schweigen aller anderen Quellen nicht. Man sollte doch vor allem erwarten, daß in den Titeln des Väsiska und des Huviska die Andeutung eines gewissen Abhangigkeitsverhaltnisses zutage treten werde Allein in den Inschriften von Isapur und Sager führt Vasiska den Titel mahārāja rājātirāja devaputra sāhi2) Daß fur Huviska bis 8 40 nur die Titel maharara devanutra inschriftlich belegt sind, \* wird ein Zufall sem In der Inschrift der Naga Statue von Chargaon von S 403) und in der Inschrift der Wardak-Vase von S 514) heißt er mahārāja rājālirāja in der Mathura Inschrift von S 605) mahārāja rājātirāja deraputra Sollte unter diesen Umstanden nicht die Annahme naher liegen, daß der Kaniska unserer Inschrift gar meht mit dem bekannten Kaniska identisch ist? Ich will kein Gewicht darauf legen, daß Kaniska hier einen Titel führt, der thm sonst nicht beigelegt wird. Die Bezeichnung als des Sohnes des Vajheska aber, die ebenfalls sonst nie erscheint macht mir wenigstens durchaus den Lindruck als ob sie hinzugefügt ware, um diesen Kaniska von einem anderen Herrscher gleichen Namens zu unterscheiden. Nun klingt der

Dies ist das Datum einer Inschrift im Britischen Museum die aus der Gegend von Mathurä stammen muß, siehe Ep Ind IN, 239ff

<sup>2)</sup> JRAS 1910 1313 1p Ind II, 369

<sup>\*)</sup> Logel, Catalogue of the Archaeological Museum at Mathura, S 88

<sup>4)</sup> JRAS XX, 255ff 4) Fp Ind I 386

handelte Die Kusana Könige aber borgen ihre Titel aus der ganzen Welt zusammen Sie nennen sich maharana Das ist der echt indische Titel Sie heißen rajatiraja Das ist offenbar die Übersetzung des mittelpersischen Königstitels saonano sao, der auf den Munzen des Kaniska, Huyiska und Väsudeva begegnet Der dritte Titel, deraputra, ist, wie man langst erkannt hat, die Übersetzung des chinesischen f'ien tzu 'Sohn des Himmels' Dazu kommt hier der Name des römischen Casars. Man kann fragen wozu diese Haufung? Auch darauf laßt sich die Antwort geben sie soll den Trager dieser Namen als den Herrn der Welt bezeichnen Maharana ist der König von Indien, der Herrscher des Sudens Ihm gegenüber steht der rājātirāja, der König der nördlichen Linder Daß Iran genau ge nommen nordwestlich von Indien heet, braucht hier, wo es sich naturlich nur um die ungefahren Himmelsrichtungen handelt, nicht zu stören 1) Der devaputra bezeichnet den Herrscher des Ostens Ihm gegenüber steht der kausara, der Herr des Westens So ist der Kusana König ein sarvalogaisvara. wie der Titel auf den Munzen der beiden Kadphises lautet. Diese Ideen können indisch sein. Ich brauche nur an den diginjaya zu erinnern, der das Ideal und die Sehnsucht iedes Hindu Herrschers ist. Sie können aber auch vom Osten ubernommen sein. Wir finden dieselbe Verteilung der Welt redenfalls auch in China, wenn auch erst in etwas spaterer Zeit 'Dans le Ien feou ti (Jambudvipa)', sagt ein chinesischer Übersetzer aus dem Ende des vierten Jahrhunderts den ich nach S Lévi's Übersetzung2) zitiere, 'il 4 Fils du Ciel (fien tzeu) A l'est il y a le Fils du Ciel des Tsin (les Tsin orientaux 317-420), la population v est tres prospère. Au sud, il s a le Fils du Ciel du royaume T ien tchou (Inde), la terre produit beaucoup d'éléphants renommés A l'ouest, il v a le Fils du Ciel de Ta ts'in (l'Empire Romain), la terre produit de l'or, de l'argent, des pierres précieuses en abondance Au nord ouest il v a le Fils du Ciel des Yue tchi, la terre produit beaucoup de bons chevaux' \* Die Stelle ist geradezu ein Kommentar für die Bedeutung der Königstitel unserer Inschrift

Wir haben oben gesehen daß über die Persönlichkeit, die hier Lössarz genannt wird, Zweifel bestehen Für die chronologischen Schlüsse, die wir aus dem Gebrauch dieses Titels ziehen Lönnen, ist das gleichgultig Noemand wird beigenen wolken, dieß umsere Insehreit wur der Kussare Persode stammt und daß ihr Datum S 41 in die Reihe jener Daten gehört die von 3 bis 98 laufen Der Beginn der Ara, die dieser Rechnung zugrunde liegt, ist unbestimmt Die zuerst von Canningham aufgestellte Theorie, daß die Kusana Ara mit der Malava Vikrama Ara von 57 v Chr identisch sei, hat in Fleet einen energischen Vertreter gefunden O Franke hat sie zu stutzen versucht Ich selbst habe ihr zugestimmt Das Wort kusarasa stößt sie um Daß sehon im Jahre 16 v Chr ein zentralsantsieher oder

<sup>1)</sup> Siehe aber die nachher aus dem Chinesischen angeführte Stelle

<sup>1)</sup> JA IN, 9 24, Note

ındıscher Herrscher den Namen Casar als Titel annehmen konnte, ist naturlich undenkbar Mit der Möglichkeit, den Beginn der Ara und damit Kaniska in die vorchristliche Zeit zu versetzen, fallt zugleich aber auch die Möglichkeit, die Königsreihe von Kaniska bis Väsudeva vor Kuiula-Kadphises zu setzen 1), dessen Eroberungen nach Chavannes 2) und Franke 3) redenfalls in das erste nachchristliche Jahrhundert fallen In diesem Punkte stimme ich ietzt durchaus Oldenberg zu, der das ganze Problem neuerdings wieder eingehend behandelt hat4) Die genauere Fixierung der Ara hangt vor allem von der Frage ab. ob wir den König der Ta Yue chi. Po t'iag. der im Jahre 229 n Chr einen Gesandten nach China schiekte, mit Väsudeva, dem Nachfolger des Huviska, identifizieren durfen<sup>5</sup>) Dann könnte die Ara fruhestens um 130 n Chr., allerspatestens 168 n Chr. beginnen. Keiner der Grunde, die Oldenberg gegen diesen Ansatz anfuhrt, ist zwingend Anderseits ist aber auch die Zuruckfuhrung von Potiao auf Vasudera. wie Chavannes bemerkt, nur zulassig, nicht notwendig und auch die Moglichkeit, daß ein spaterer Väsudeva gemeint sei, ist nicht von der Hand zu weisen. So wird vorlaufig wohl kaum ein consensus omnium zu erreichen sein Die Entscheidung wird verschieden ausfallen je nachdem man die Beweiskraft iener chinesischen Angabe bewertet. Unsere Inschrift hat aber die Grenzen des Möglichen erheblich eingeengt, und das ist ein Ergebnis, dessen Wert unter den obwaltenden Verhaltnissen nicht gering anzu schlagen ist

### Nachschrift

Nach Niederschrift dieses Aufsatzes ging mir das Juli Heft des JRAS zu, das die erste Halfte einer Abhandlung von J Kennedy, "The Secret of Kamishka", enthalt Der Verfasser tritt für die Fleet Frankesche Theorie ein Soweit ich sehe, enthalt die Abhandlung nichts, was das klare Zeugnis unserer Inschrift entkraften könnte Auf Einzelheiten einzugehen ist dies nicht der Ort, nur über das eine Argument, auf das der Verfasser das Hauptgewicht zu legen scheint, möchte ich doch auch hier schon ein Wort sagen Kennedy sagt so (S 667) Wir mussen aus anderen Grunden Kaniska ent weder 100 Jahre vor 50 n Chr oder nach 100 (genauer 120) n Chr datieren Nun sind die Legenden auf seinen Munzen griechisch Der Gebrauch des Griechischen als Sprache des taglichen Lebens hörte aber in den Landern Sathich vom Euphrat teils vor, teils bald nach dem Ende des ersten Jahrhunderts n Chr auf Also kann Kaniska nicht in das zweite Jahrhundert n Chr versetzt werden, sondern muß der vorchinstlichen Zeit angehören Vor mit Riegen ein paar auslandische Munzen, darunter eine schweizerische

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Fleet, JRAS 1903, S 334, 1907, S 1048, Franke, Beitrage aus chinesischen Quellen zur Kenntnis der Turkvölker und Skythen Zentralasiens, S 93ff

<sup>1)</sup> Toung Pao, S II, Vol 8, S 191 A 1 1) A a O S 72

<sup>1)</sup> Zur Frage nach der Ara des Kaniska NGGW Phil hist Kl 1911, 427ff

<sup>5)</sup> Toung Pao, S II Vol 5, S 489

Nickelmunze von 1900 und ein Penny von 1897. Die Inschrift auf der ersteren lautet CONFOEDERATIO HELVETICA, auf dem Penny steht VICTORIA DEI GRA BRITT REGINA DID DEF IND IMP Ich bedaure schon jetzt die Historiker des vierten Jahrtausends, die daraus den Schluß ziehen werden, daß um 1900 das Lateinische die Sprache des tag lichen Lebens in den Bergen der Schweiz und auf den britischen Inseln war

# Die Śakas und die 'nordarische' Sprache.

Der ksatrana und spatere mahāksatrana Castana, der Tiagrarós des Ptolemaus bezeichnet sich in den Brähmi Legenden seiner Munzen mit einem Beinamen, den man als Ghsamotilanutra zu lesen pflegt 1 Der Name seines Urenkels erscheint in den Brähmi Legenden der Munzen in doppelter Form Auf den alteren hest man ihn Damaghsada, auf den ungeren steht Damagada\* Die letztere Form steht auch auf den Munzen der Söhne des Dämaiada, des Jivadāman und des Satvadāman3) Dis letzte alsara dieses Namens wurde von Bhagvanlal Indrau da gelesen. allein Rapson bemerkt") daß das Zeichen sich nicht von der matrka des ersten alsara unterscheide Es kann also nur da gelesen werden Den gleichen Namen tragen noch zwei spatere Mitglieder der Dynastie Auf thren Munzen findet sich nur die Namensform Damanadab)

Beide Namen, Ghsamotika wie Damaghsada oder Damarada, sind un zweifelhaft nicht indisch, das angebliche als muß also ebenso wie das 3 zum Ausdruck eines Lautes verwendet sein der dem Indischen fehlt. Schon Bhacvanlal Indrau hat qhe und 1 als Versuche erklart, ein z oder ein z wiederzugeben. Beide Deutungen haben ihre Anhanger gefunden. F. W. Thomas hat in seinem Aufsatz 'Sakastana's), der sich in seinem letzten Teil mit der Etymologie der indoparthischen und indoskythischen Namen beschriftigt, Gheamotika mit av zšavamna 'machtig', skyth Ziaufgwiaxo;) zusammenbringen wollen (S 211) und Konow hat es vor kurzem als Ab leitung von \*ksamarant 'geduldsam' erklart?) In dem zweiten Bestandteil von Damaghsada hat anderseits Ranson das persische zada 'Sohn' wiederfinden wollen\*) Da es sich hier um Namen handelt, deren Deutung

<sup>3)</sup> Ripus Lentrapasas Chermotriasputraes , rifnis maddheningana Gheamotikaputrasa Castanasa Bhagvanlal Indraji JRAS 1890 S 643f Ranson. JRAS 1899 S 370ff , Rapson Catalogue of the Coms of the Andhra Dynasty. ustr 8 72ff

<sup>1)</sup> Rāyi o mahāksatrapasa Rudradāmaputrasa rāyiio ksatrapasa Dāmaghsadasa rāmo mahāksatrapasa Rudradāmna putrasa rāma ksatrapasa (odur rāma mahāksa trapasa) Dāmajadairīya, Bhagvānlāl Indraji a a O S 648, Repson a a O S 374. Rapson, Cat S 80ff

<sup>1)</sup> Rapson, Cat S 83ff 95

<sup>)</sup> JRAS 1899, S 374 Cat S CANIII

Rapson Cat S 115f , 137ff 4) JRAS 1906 S 181ff 7) Gött Gel Anz 1912 S 556

<sup>&</sup>quot;) JRAS 1899, S 374

naturgemaß ganz unsicher ist so haben solche etymologischen Versuche fur die Feststellung des Lautwertes der Zeichen gar keinen Wert. An und fur sich könnte ghs ja wohl einen x Laut von welcher Farbung auch immer bezeichnen auffallend bleibt nur daß man zur Bezeichnung eines solchen Lautes nicht einfach das dem Indischen gelaufige Ls benutzt haben sollte zumal in  $Lsatrapah = x \bar{s}a\theta rap \bar{n}u$  ein Beispiel dafür vorlag. Ganz unglaub lich aber ist es daß dieser Laut in Dumajada durch j bezeichnet sein sollte dessen indischer Lautwert von x vollig verschieden ist. Wenn man anderseits ghs und j als Vertreter eines z ansieht so bereitet das j allerdings keine Schwierigkeiten da es bis auf den heutigen Tag in den indischen Alphabeten zur Bezeichnung eines z dient und so sehon in alter Zeit ver wendet wurde wie z B die Schreibung Jihomasa = ZEIΩNIΣOY auf Munzen beweist  $^1$ ). Allem unvereinbar mit dieser Auffassung erscheint die Schreibung ghs da diese Konsonantenverbindung doch nicht die geringste Ahn lichkeit mit einem z besitzt

Das Dilemma aus dem wir so nicht herauskommen weist darauf hin daß eins der beiden Zeichen falsch gelesen ist. Naturlich kann es sich dann nur um das ghsa handeln Nun bin ich leider nicht in der Lage die Lesung an Originalen nachzuprufen da das Berliner Munzkabinett keine einzige Munze mit den fraglichen Namen besitzt. Auf den Reproduktionen der Munzen in Rapsons Catalogue glaube ich aber deutlich ein ysa anstatt des ghsa zu erkennen Die Zeichen fur ya und gha sind sich in den Inschriften des westlichen Indiens wahrend der ersten Jahrhunderte n. Chr. zum Teil sehr abnlich wie ein Blick auf Tafel III von Buhlers Indischer Palaographie zeigt und auf Munzen sind ahnliche Buchstabenformen naturlich noch schwerer zu unterscheiden. Im allgemeinen aber lißt sich behaupten daß das gha eine gerade Basis hat auf der die drei Vertikalen ziemlich senk recht stehen2) wahrend das ya aus einem Halbl reis oder Bogen mit einer Vertikale in der Mitte besteht Spater wird beim ya das linke Ende nach innen umgebogen. Nun ist aber die Grundlinie des ersten Zeichens in der fraglichen Ligatur immer rund Deutliche Beispiele bieten bei Rapson be sonders die Nummern Pl \ E I J B 281 Man vergleiche z B das Zeichen in A. J. B. mit dem sicheren va von Javadamasa in 265. Es wurde danach also I samotika und Damaysada zu lesen sein Daß das in der Tat der Fall ist wird durch Buhlers Zeugnis wie mir scheint zur Gewißheit erhoben In seiner Abhandlung Die indischen Inschriften und das Alter

i) Rapson Ind an Cons Plate II Nr 3 Die ind sel e Inschrift ist in Klarosthi i) I in gha findet sich auf den Munzen der westlichen Kastrapas in dem Namen des Samgladämin Nach der Abb idung die dem Aufsatz von Newton On Recent Additions to our Knowledge of the Ancient Dynast se of Western India JBBRAS Rd IN S Iff be gegeken; t (Nr 7) hates etwa de Form de Bahler auf Tafel III unter 10 Nt gebt. Auf der Tafel zu Blaggand il In lang i Ablandhung (Nr 9) und in Rapsons Catalogue. Plate NII Nr 3 '8 vermag ich die Form dis glannicht zu er kennen.

der indischen Kunstpoesie', S 481) nennt er den Vater des Castana Ysa motika und bemerkt dazu in einer Anmerkung 'Eine sehr schön erhaltene Munze, auf welcher dieser Name ganz deutlich lesbar ist, wurde mir von einigen Jahren von Dr. Burgess gezeigt. Dr. Bhagvänläl hest den Namen Ghsamotika ' Bühlers Lesung scheint mir unbedingt sicher, weil sie von einem Manne herruhrt, der unbestritten zu den besten Kennern indischer Palaographie gehörte, und weil sie in bewußtem Gegensatz zu der Lesung des Pandits aufgestellt ist2) Wenn sie, soweit ich sehe, vollstandig un beachtet geblieben ist, so hegt das offenbar daran, daß eine Ligatur usa bis jetzt völlig undenkbar zu sein schien. Allein das hat sich jetzt ge indert In der von Leumann als 'nordarisch' bezeichneten Sprache ist us der ge wöhnliche Ausdruck für ein stimmhaftes dentales z. Das Zeichen findet sich sehr haufig in Lehnwörtern aus dem Sanskrit, wo es inlautendes in disches a vertritt, und in einheimischen Wörtern, wo es iranischem z so wohl im Inlant wie im Anlant entspricht praysata = prasada, aysura == asura, vaysa = bisa, balysa 'Erhabene', ysanua 'Kme', ysama śśanda 'Erd boden', pausan 'kennen' usw 3) Denselben Lautwert hat das Zeichen sicherlich auch in den Namen der Ksatrapas Ysamotika steht für Zamotika, Damausada fur Dāmazada, und zu dem letzteren stimmt, wie schon be merkt, durchaus die Schreibung Damajada

Die Übereinstimmung in der Bezeichnung des z durch ys in den Texten der Gebrachen Sprache und auf den Vaunzen der westlichen Ksatrapas kann nun meines Erachtens unmöglich auf einem Zufall beruhen Es er scheint mir ausgeschlossen, daß zwei versehiedene Leute an verschiedenen Orten und zu verschiedenen Zeiten unabhängig von einander auf diesen holeist merkundigen Einfall gekommen sein sollten! Die Bezeichnung eines z durch ys kann nur einmal erfunden sein, entweder in Indien, als man aus der Brähm ein Alphabet für die Sprache der freinden Eroberte schuf, oder in Zentralassen Nun fallt die Regierungszeit des Castana, für die der Gebrauch des yse bezeugt ist, in das zweite Viertel des zweiten Jahr hunderts in Chr. Die Handschriften in "nordarischer" Sprache sind und "in Striumscherichte der Kas Abad der Wes in Wan Fibl. Hist Gl. Red CXMI.

Ar AI

3) Ich möchte hier auch auf das Faksimilo der Legendi, einer angeblichen Munzo
des Essimotika bei Thomas, JRAS 1881, 8 525 verweisen. Das erste akgara ist hier
ein au deutliches yau wie nur möglich. Rapson wird waltwicheinlich recht haben,
neum er die Münze für eine Münze des Casjana halt, auf der nur der Name des Yaters
leebar war (Cat S 71) aber igendwicher Korrektur der Lesung wie er JRAS 1899
S 730, mein, bedarf er siemener Ansiekt nach nicht.

<sup>&#</sup>x27;) Ich entnehme diese und die folgenden Beispiele Leumanns Werke 'Zur nordarischen Sprache und Lateratur und der Abhandlung von Konow 'Zwei Hand schriftenblatter in der alten anschan Lateratursprache aus Chinesi-ch Turkistan' oben Jahry 1912 S 1127ff

<sup>4)</sup> Leumann a a O S 40 meint, man habe dem y einen millernden' Finfliß auf das e zugeschrichen

viele Jahrhunderte junger, und es ist unwahrscheinlich daß überhaupt eine buddhistische Literatur in dieser oder irgendeiner anderen zentral asiatischen Sprache vor der Mitte des zweiten Jahrhunderts n. Chr. existierte Da kann es wohl als sicher gelten daß das Nordarische die Ligatur ys der Schrift, die für die Sprache der westlichen Ksatrapas in Indien üblich war, entlehnt hat

Die westlichen Ksatrapas aber waren nach allem, was wir ermitteln können Sakas Diese Behauptung grundet sich auf die Tatsache, daß Castana und seine Nachfolger eine Ara gebrauchen die als die Saka Ara bezeichnet wird Allerdings kommt dieser Name in den Inschriften und auf den Munzen der Dynastie selbst nicht vor. Er ist urkundlich zuerst bezeugt durch die Hohlen Inschrift des westlichen Calukya Mangaleśyara Ranavikrānta zu Bādami, die am Vollmondtag des Kārttika datiert ist 'als 500 Jahre seit der Kronung des Saka Königs verflossen waren'i) In der Literatur ist der Name aber, wie Fleet gezeigt hat?) sehon 505 n Chr bei Varahamihira belegt der einfach von der 'Saka Zeit' (Sakakāla) spricht Nach Fleet ist dieser Name erfunden worden als im funften Jahrhundert die Astronomen aus gewissen Grunden auf die hier nicht eingegangen zu werden braucht, die Ara der westlichen Ksatrapas für ihre Rechnungen adoptierten Er behauptet der Ursprung der Ara sei damals vergessen gewesen man wußte nur, daß sie von gewissen Fremden gestiftet war deren Nachkommen hinduisiert worden waren. Dann fahrt er fort<sup>3</sup>) 'Now the leading foreign tribes who down to that time had invaved India were the Yavanas the Palhavas and the Sakas And there is a general gram natical rule (Panin 2 2 34) which requires that, in composition with larana or Palhava the base Saka must stand first as containing fewer vowels in agreement with which Patanjali in his comments on Panini 2 4 10 gives Saka I avanam as an instance of certain Dvandva compounds which form neuters singular The rule apparently did not apply to more than two bases treated all at once But, the compound Saka Lavanam having been established, it was natural enough in prose at least, in adding a mention of the Palhavas to place the base Palhara last and so we find the term Saka Yarana Palhara in one of the Nasik inscriptions (EI 8 60 line 5) In this way under the effect of a grammatical rule, the Sakas acquired a special prominence in the traditions of the Hindus And thus, when a name was wanted by the astronomers for the era of A D 78, the name of the Sakas pre-ented itself and was given to it'

Ich bedauere, diesen Ausfuhrungen keine Beweiskraft zubilligen zu können Die Annahme von der alles andere abhangt daß der Ursprung der Ara in Vergessenheit geraten sei, entbehrt jeglicher Begrundung Sie

<sup>1)</sup> Sakanrpatirājyābhişekasamevatsareşv atikrānteşu parcasu sateşu, Kielhorn, List of Inscriptions of Southern India, Ar 3

2) JRAS 1910 S 818ff

2) Fbda

<sup>1)</sup> Fbda S 823f

ist um so unwahrscheinlicher als Fleet selbst die Adoptierung der Ara durch die Astronomen in die erste Halfte des funften Jahrhunderts setzt also nur wenige Jahrzehnte nach 388 dem Jahre für das der letzte Lagrapa Rudrasımla III bezeugt 1st1) Warum sollten nun diese Fursten vergessen haben welchem Volke sie und ihre Vorfahren angehörten wenn sie sich auch spater mehr oder weniger dem Volke unter dem sie lebten assimiliert hatten? Im Gegenteil gerade diese Dynastie scheint den größten Wert auf die Pflege der Familientraditionen gelegt zu haben. Auf den Munzen wird stets dem Namen des Asatrana der Vatersname hinzugefugt etwas was in theser Zeit in Indien keineswegs selbstverstandlich ist und in den Inschriften werden die Ahnen des regierenden Fursten zum Teil his auf den Ururgroßvater angegeben2) Oder warum sollten jene Astronomen nichts mehr über die Nationalität der Stifter oder Fortsetzer der Ara ge wußt haben namentlich wenn sie wie Fleet selbst und offenbar mit Recht annimmt entweder in Ujiayini oder in Bharukaccha lebten also in der fruheren Hauntstadt der Dynastie oder in einer Stadt, die sicher zu ihrem Gebiet gehört hatte?

Ist aber die Annahme hinfallig daß man im funften Jahrhundert den Ursprung der Asatrapas vergessen hatte so fallt damit auch die Theorie Uleets über die Entstehung des Namens der Ara. Aber auch abgeschen davon scheinen mir die beiden von Fleet angeführten Komposita doch nicht zu genugen um zu beweisen daß die Sakas die Rolle die sie in den Traditionen der Hindus spielen im Grunde der Kurze ihres Namens ver danken Die Stelle der Inschrift Sakayavanapalhavanisudanasa ist völlig belanglos. Wie Fleet selbst andeutet ist die Regel Pan 2 2 34 fur mehr chedrice Komposita gar nicht oblig itorisch. Aus dem ersten Varttika zu der Regel geht deutlich hervor daß man auch Komposita wie mrdai gasan thatungrah fur korrekt ansah man half sich mit der Erl larung daß das ein Kompositum aus mrdanga und sankhatunava sei Dinach hitte der Verfasser der Inschrift ebensogut auch 1 avanasakapalhava oder Pall avasa Layarana bilden können in Zeile 1 2 sagt er z B ebenso Himavatameru madaraparatasamasarasa wahrend er wenn er streng die Panineischen Regeln hatte befolgen wollen Merumadarah mavala paralasamasarasa hatte sagen mussen3) Außerdem durfen wir doch nicht vergessen daß die In sobratian Prakratest alse Regala alse de managation on Prakrat des creschen and aber vielfach durchaus meht dieselben wie für das Sanskrit Fs bleibt also als einzige Stutze für I leets Ansicht das Kompositum Salaya ranam im Mahal hasya zu Pan 2 4 10 In jener Regel lehrt Panini daß man Namen von Sudras die nicht ausgeschlossen sind (anirarasita) zu

<sup>1)</sup> Rapson Catalogie S C\LI\f 1) 7 B in \r 96" me ner I ste

b) Man vergle che wie Sala im Kompost im mit an leren Volksnimen ir B in der Bij atsaml it behan lelt it Frischt bald voran (12.9. 16.1. 18.6) ball in der Mitte (9.21) ball am Inte (\* 5.4.22.1.7.22).

einem neutralen Dvandva komponiere Der Ausdruck nicht ausgeschlossen' bereitet Schwierigkeiten Im Mahabhasya wird gefragt. Wovon nicht ausgeschlossen? Antwort 'Von Äryavarta nicht ausgeschlossen Frage 'Was ist Āryāvarta? Antwort 'Östlich von Ādarsa westlich vom Kalaka walde nördlich vom Himavat sudlich von Panyatra' Erwiderung 'In dem Falle kommt Liskindhagandhilam, Salayavanam Sauryalrauñcam nicht richtig zustande 'Aus dieser Stelle geht doch mit Sicherheit nur hervor, daß den Indern zu Patanjalis Zeit als fremde Völker, die damals außerhalb Āryavartas lebten die Sakas und die Yavanas bekannt waren Da die Regel mit der Stellung der Gheder im Kompositum gar nichts zu tun hat so hatte Patanjali wenn in der Vorstellung der Inder ein anderes Volk mit den Yavanas verbunden gewesen ware ruhig den Namen dieses Volkes wahlen können. Wenn er gerade Sakayanana an fuhrt, so kann man daraus doch höchstens noch schließen daß die Sakas neben den Yayanas schon damals den Indern als die Hauptreprasentanten fremder Volker galten

Fur die Zugehörigkeit des Caştana und seiner Nachfolger zum Saka Volke lassen sich außer den Namen der Ara aber auch noch andere Tat sachen anfuhren Die Puranas kennen unter den fremden Dynastien die den Andhras folgen eine Dynastie von 18 oder 16 Sakas Welche Dynastie soll denn das sein wenn es nicht die westlichen Ksatrapas waren? Samu dragupta nennt in der Allahabad Inschrift als die Völker die seine Gunst durch Geschenke zu erlangen suchten die Daivaputra Sahi Sahānusāhis Sakas Murundas die Saimhalas und andere Inselbewohner Welche Sakas waren dies wenn es nicht die westlichen Ksatrapas waren 9 Samudraguntas Nachfolger Candragupta II machte der Herrschaft der Ksatrapas end gultig ein Ende') Davon erzihlt Bana im Harsacarita (S 199f) 'Der König der Sakas wurde als er in der Stadt des Feindes mit der Frau eines anderen Mannes eine Liebschaft angefangen hatte von Candragupta, der sich als seine Geliebte verkleidet hatte ermordet. Ob diese romantische Geschichte wahr ist braucht hier nicht untersucht zu werden Jedenfalls ist hier wieder von einem Sakafursten die Rede der mit höchster Wahr scheinlichkeit mit Rudrasimha III dem letzten Ksatrapa identifiziert werden muß

Wenn man Fleets Ausfuhrungen hest bekommt man fast den Ein druch, als ob es uberhaupt keine Sakas im westlichen Indien gegeben habe Demigegenuber scheint es mir gut auf ein paar inschriftliche Zeugnisse hinzuweisen. In der Nasik Inschrift Nr 1135 meiner Liste wird Uaavadäta, der Sohn des Dinka und Schwiegersohn des Nahapäna ausdrucklich als Saka bezeichnet<sup>4</sup>). Die Näsik Inschrift Nr 1137 ist eine Urkunde über die

<sup>&#</sup>x27;) Vgl Rapson a a O S CLff

<sup>1)</sup> Diffe vor Sala in der Inschrift eine Lucke ist, kann an der Tatsacle nichts

Schenhung der Sakamkä<sup>3</sup>) Visnudatä, der Tochter des Saka Agnivarinman Die Näsik-Inschriften Nr 1148 und Nr 1149 berichten von den Stiftungen des Saka (oder Saka) Dämacika Vudlika, eines Schreibers, des Sohnes des Visnudata, die Junnar Inschrift Nr 1162 von der Stiftung des Saka Aduthuma Daß vom Ende des ersten Jahrhunderts in Chr ab Sikas im westlichen Indien saßen, ist danach zweifellos Ebenso zweifellos ist, daß Usavadata, der jedenfalls den spiteren westlichen Kistrapas indiestlik, wenn wir auch verwandtschaftliche Beziehungen zu Cistana nicht fest stellen können, ein Saka war Dis alles sind gewiß nur sekundare Momente, die aber doch geeignet sind dis Ergebnis, dis auf Grund anderer Tatsachen gewonnen ist, zu stutzen

Es fragt sich nun, ob sich auch über jene Übereinstimmung in dem Gebrauch des us fur z hinaus Beziehungen zwischen dem 'Nordarischen' und der Sprache der Sakas nachweisen lassen. Man wird die Berechtigung, wengstens diese Frage zu stellen, nicht bestreiten, wenn man den Charakter der 'nordarischen' Sprache bedenkt Dis 'Nordarische' ist unzweifelhaft, wie Konow neuerdings nachgewiesen hat2) eine tranische Sprache Aber diese Sprache ist mit unzahligen Lehnwörtern aus dem Indischen durchsetzt Es sind, wie das bei der Art der vorhegenden Texte begreiflich ist, größtenteils Worter aus der buddhistischen Terminolome oder Wörter für Dinge. die speziell indisch sind, wie udumbara 'Feigenbaum', Leattra 'Sonnen schirm', qquittara 'qotra' usw Es gibt aber auch eine ganze Reihe von Lehn wortern die sich kaum in eine dieser beiden Kategorien einordnen lassen, wie z B kadana 'wegen' (Sk kriena oder vielmehr Pr \*kitena, \*kidena) l sana 'Augenblick', ayada, sada 'töricht', duskara 'schwierig', samaya 'Ver trng', salāva 'Rede' (Sk. samlāpa) varana 'Wunde' (Sk. erana) ataraña 'un dankbar' (Sk. akrtavia) usw. Naturlich können diese Wörter wie etwa die ım Deutschen gebrauchten per, Moment, stupid, diffizil Kontrakt usu auf rein literarischem Wege eingedrungen sein Leichter wurde sich diese massenahfte Aufnahme indischen Spracheutes aber doch erklaren wenn wir annehmen durften, daß das 'Nordarisch' sprechende Volk langere Zeit auf indischem Boden saß Das aber wurde fur die Sakas zutreffen Nun laßt sich weiter zeigen, daß von den vorher erwalinten Saka Namen wenig stens zwei, I samotika und Usaradāta Lauteigentumlichkeiten zeigen die im 'Nordarischen' wiederkehren I samotika lißt sich ohne Schwierigkeiten von dem in ysamassanda 'Frdboden' belegten ysama 'Erde' ableiten Diß em \*ysamarat, die schwache Form von \*ysamarant zu \*ysamaut oder, da au und o auch sonst in der Schreibung bestandig wechseln2) \*ysamol werden mußte wird durch das von Konow a a O angeführte keamguttütä 'Mitleid', das auf ein \*Isamaut aus \*Isamarat führt erwiesen Die la am Finde des Namens könnte auf Indisjerung beruhen Der Name des Schwieger-

<sup>&#</sup>x27;) -aniki ret Feminineuffix

<sup>2)</sup> Cott Gel Anz 1912 S 551ff 2) Leumann a a O 5 43f

sohnes des Nuhapāna erscheint in den Inschriften funfmul (Nr. 1131 bis 1135 meiner Liste) in der Form Usaiadata, einmal (Nr 1099) finden wir Usabha data, zweimal (Nr 1097 und 1125)1) Usabhadata Man hat diesen Namen gewöhnlich als Prakritform von Reabhadatta betrachtet Damit wurde sich Usabhadata das defektive Schreibung fur Usabhadatta sein kann, ohne weiteres vereinigen lassen. Schon in Usabhadāta macht aber die Lange des ā von dāta Schwierigkeiten, in datta pflegt sonst Verlangerung des Vokals unter Vereinfachung der Doppelkonsonanz nicht einzutreten. Nicht er klarlich aus dem Prakrit ist aber die Form Usavadāta, da hier auch noch ein Übergang von bh in i angenommen werden mußte fur den sich kein Beleg beibringen laßt Auch das s stört hier, es fallt schwer, es aus dem Streben nach Sanskritisierung zu erklaren, da man nicht einsicht, warum dann nicht der ganze Name zu Reabhadatft)a sanskritisiert wurde Beruck sichtigt man weiter, daß Usaigdata am haufigsten belegt ist, so scheint es mir klar, daß dies der eigentliche, und zwar ein nichtindischer Name ist. und daß Usabhadāta Usabhadata mehr oder weniger fortgeschrittene Prakri tisierungen sind Usatadala aber laßt sich aus dem Nordarischen' be friedigend erklaren. Die Schwierigkeit die das i von usara bereitet, schundet wenn wir usara als nordarisches Lehnwort aus Sk rsabha be trachten da intervokalisches bh im 'Nordarischen' regelrecht durch i ver treten wird wie audharma = Sk abhidharma zeigt Ebenso ist das s ein ım 'Nordarischen' gewöhnlicher Laut Duta aber ist im Nordarischen' belegt im Sinne von dharma Usaradata wurde also einem Sk Reabha dharma entsprechen

Dinika der Name des Vaters des Usavadata gehört wahrscheinlich zu av daena phi den Dies Wort ist im 'Aordarischen allerdings bisher meht belegt nach Analogie von Isira Land aus ar \*Isaitra hina Heer' aus ar \*sainā mußte es \*dina lauten | Fur Castana und Dāmausada vermig ich vorlaufig keine Erklarung vorzuschlagen ebensowenig für Aduthuma\*) Der letztere Name ist aber trotzdem für unsere Frage von Interesse Wahrend alle anderen Saka Namen Castana und Damausada nicht aus geschlossen deutlich transsches Geprige trigen wurde man Aduthuma wegen des zerebralen d zunachst kaum für tranisch halten denn zerebrale Verschlußlaute sind außer in indischen Lehnwörtern den bis dahin be kannten iranischen Sprachen fremd Dis 'Nordarische' aber besitzt ob wohl es eine iranische Sprache ist, tats ichlich zerebrale Verschlußlaute oder wenigstens Verschlußlaute, die den indischen zerebralen Verschluß lauten so ahnlich waren daß sie durch die Zeiehen fur diese ausgedruckt werden konnten Beispiele für d in einheimischen Wörtern bieten bada 'Zeit', hada 'Tag' usu Wenn also Aduthuma Sakisch ist - und da sich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daß der in Nr. 1037 genannte I sal haddta imt dem Fursten dessa Namens identisch ist, ist all rilings nicht sieher.

<sup>1)</sup> All ulinga Nama ven Salar said in lisch

der Mann ausdrucklich als Saka bezeichnet und der Name sieher nicht indisch ist, können wir es kaum bezweifeln — so latt sieh der Schluß daß das Sakische mit dem Nordarischen identisch ist, kaum abweisen

Die Herrschaft der Sakas war wahrscheinlich nicht auf das westliche Indien beschrankt, wir finden auch im Norden, in Mathura und in Taksa silā Dynastien von Ksatrapas, die sicherlich Iranier und wahrscheinlich Sakas waren Das umfangreichste Denkmal dieser sogenannten nördlichen Ksatrapas ist die Kharosthi Inschrift auf dem von Bhagvänlal Indrau ent deckten Löwenkapital von Mathura 1) Sie berichtet von gewissen Schen kungen die die Hauptgemahlin des mahak satrapa2) Rajula (Rajula) und vielleicht einige ihrer Verwandten an den buddhistischen Orden machten Die Inschrift enthalt die Formel sarvasa sakastanasas) muae. In der von Buhler herausgegebenen Arbeit Bhagyanlal Indrau's uber die Inschrift') ist das ubersetzt 'in honour of the whole Sakastana' (S 540) In der Ein leitung wird bemerkt daß Sakastana für Sakasthäna stehe mit dentalem anstatt des palatalen Zischlautes und Verlust der Aspiration des th (S 528) Das Wort bedeutet also 'das Land der Sakas' (S 530) Aus dem Umstand daß die Stiftungen zu Ehren des ganzen Sakastana gemacht wurden wird geschlossen daß die Stifter Sakas waren (S 531) Seitdem sind die in der Inschrift genannten Fursten und ihre Verwandten von den meisten Histo rilern als Salas bezeichnet worden. Es sind wenn uir von Prinzen die nicht zur Regierung gekommen zu sein scheinen absehen der mahäksatrapa Rajula (Rajūla) sem Sohn der Lagrapa Sudasa<sup>5</sup>) (Sudāsa) der Sohn \* der Hauptgemahlin Kharaosta der mahaksatrapa Kusulaa Padika der ksatrapa Meyaki Miyil a der Latrapa Khardaa Padika ist identisch mit dem Patika der Kupferplatte von Tavila aus dem Jahre 78\*) die als seinen Vater den ksairapa Liaka Kusuluka nennt Rajūla erscheint unter der Namens form Raidvula auch in der Mora Inschrift Nr 14 meiner Liste sein Sohn unter der Namensform Sodasa\*) und mit dem Titel mahaksatrapa in zwei Mathura Inschriften Nr 59 und 82 meiner Liste von denen die erste das Jahresdatum 72 tragt Von Rajūla Šodāsa und Kharaosta sind uns auch Munzen erhalten die zum Teil für die sprachliche I rage wie wir sehen werden von Bedeutung sind

<sup>1)</sup> Zuletzt herausgegeben von F W Thomas Ep Ind IN 8 135ff

<sup>3)</sup> Ich gebrauche diesen und andere Titel in der im Sanskrit gebruiel lielken Form ohne Rucksicht auf die Schreibungen die in den Inschriften erscheinen 3) Thomas schreib sadrasiansach. Ta kann kennen Zauch innterliegen daß das

<sup>3)</sup> Thomas schreibt sakrastanasa Ta kann kennem Zucifel unterliegen daß dis angebliche kra nur eine Abart des gewöhnlichen ka ist und ich ziehe es vor, um Miß verstandnisso zu verneiden es durch ka wiederzugeben

<sup>4)</sup> JRAS 1894 S 525ff 4) Emmal auch Sudisa

<sup>9</sup> Ep Ind IV S 54ff

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In Nr 82 Somdam das wahrscheinlich nur andere Schreibung für Sodam ist vgl 8 251 Anm 5

stand, der die Inschrift tragt selbst das Obiekt der Stiftung ist. Niemand wird aber behaupten wollen daß das Löwenkanital die Gabe des Sarva sei Zweitens kommt die Verbindung eines Wortes im Genitiv mit puyae in den nördlichen Inschriften oft genug vor ich wußte aber nicht daß der Genitiv in theser Verbindung temals etwas anderes ware als der von puine abhangige obiektive Genitiv Das Wort muyae verlangt geradezu die An gabe des Gegenstandes oder der Person die verehrt werden soll sie kann nicht fehlen wie das bei der Auffassung Barths der Fall sein wurde<sup>1</sup>) Zu diesen formalen Grunden kommen sachliebe hinzu. Fleet verbreitet sich meht uber die Frage wer denn dieser Sarva eigentlich sein soll. Barth hat eine Antwort zu geben versucht. Er ist der Ansicht daß ein Teil der In schriften die den Stein bedecken erst in spaterer Zeit als das Kapitul durch ein Erdbeben oder eine andere Ursache zu Boden gesturzt war von verschiedenen Leuten und bei verschiedenen Gelegenheiten eingegraben sei Einer dieser Leute soll Sarva gewesen sein. Barth laßt ihn entweder einen Söldnerfuhrer am Dienste eines undischen Fursten sein oder einen Kauf mann der Pferde und Kamele über den Khaiber einzuführen pflegte oder sich vielleicht in Mathura niederzelassen hatte oder schließlich einen ein fachen huddhistischen Pilger. Man wird es dem verehrten Verfasser, der so oft sein besonnenes Urteil in ahnlichen Fragen bewiesen hat nicht ver ubeln wenn er hier auch einmal einen Flug ins Land der Phantasie wagt Wir haben nicht den geringsten Anhaltspunkt fur die Annahme daß der Stein schon in alter Zeit am Boden lag und von gelegentlichen Besuchern zur Verewigung ihrer Namen benutzt wurde. Wenn das der Pall gewesen ware mußten sich auch Inschriften in Brahmi auf dem Stein finden denn die in Mathura gebrauchliche Schrift war die Brihmi und die Lowen Inschrift ist bis ietzt die einzige Mathur i Inschrift in Kharosthi die eben dadurch verrat, daß sie von landfremden Leuten herruhrt \* Wengstens aber mußte man dann doch erwarten daß sich iene angeblich spiteren In schriften von der ursprunglichen durch die Schriftzuge unterschieden Dis ist nicht der Fall. Die Schrift ist vielmehr durchaus gleichförmig und das schließt wie Thomas mit Recht bemerkt die Annahme von spiteren Zusatzen ergendwelcher Art aus Die Größe der einzelnen Buchstaben varuert allerdings aber das i t bei Kharosthi Inschriften gewöhnlich ich brauche nur an die Zeda Inschrift zu erinnern deren erste Zeichen S em hoch sind wahrend die letzten nur 3 cm mes en. Auch die Anordnung der Zeilen ist ganz unregelmißig die Schriftzuge gelen zum Teil kreuz und ouer uber den Mittelblock die beiden Löwenleiber und sogar die Unter seite Allein auch diese Unordnung ist bei Inschriften die sich auf fromme Stiftungen beziehen wie zahlreiche Beismele bewei en nichts Ungewöhn

<sup>1)</sup> Ich kenne keinen Fall wo pi jiwa ed r das Prakritwirt daf ir alle n gebraucht ware im I ich glaube vers el ern zu könn in daß ji denfalls in den ülten in Insel riften ken i Fall deser Art vorhennet.

daß auch das 'Nordarische' von a Stammen einen Nominativ auf a oder i bildet<sup>1</sup>)

Auch die Beurteilung der einzelnen Namensformen leidet unter dem Umstand, daß die Namen zum Teil prakritisiert sind oder weinigsten sein können Wenn das kha von Kharaosta, wie Thomas annimmt, durch Prakritisierung aus kas entstanden ist?), wurde der erste Bestandteil des Namens genau zum 'Nordarischen' stimmen, in dem arisch \*ksatra, nach Analogie von ksira aus \*ksatira, pūra aus \*putra, \*ksāra lauten mußte Auch der Name Śodāsa (Śudasa, Śudasa) scheint sich durch die konstante Schreibung mit zerebralem da zum 'Nordarischen' zu stellen

Die Mutter der Stifterin heißt Abuhola Thomas bemerkt (En Ind IX. S 140), daß Abuhola zweifellos aus zwei Gliedern bestehe, abu, das in 'Aβουλίτης wiederkehrt, und hola, einer Variante von hora, das in Spala hora, dem Namen des Bruders des Vonones, erscheint<sup>3</sup>) Thomas hat dieses hora weiter mit einem anderen Worte zusammengebracht, das in der Löwen-Inschrift selbst erscheint. Die Furstin machte die Schenkung zusammen mit einer Anzahl von Verwandten und atraftelürena horakavaritarena 'mit dem Harem und der Begleitung von horakas Horaka ist kein indisches Wort Thomas meint, da ahura im Sinne von 'Prinz' gebraucht werde und da sich die Form hora in dem gewöhnlichen (sassanidischen) Namen Hormisdas finde, so liege kein Grund vor zu bezweifeln, daß dies die Be deutung des zweiten Teiles des Namens Abūhola sei und daß ihr horakāpari vara ihr 'Gefolge von Prinzessinnen (oder Damen)' sei Ich habe schon JRAS 1909. S 650f bemerkt, daß es wenig wahrscheinlich sei, daß die Prinzessingen neben oder vielmehr hinter dem antahpura erwahnt wurden, und daß horaka vielmehr die Kurzform eines horamurta sei das in der Manikiala Inschrift vorkommt und hier dem Zusammenhange nach einen

<sup>1)</sup> Leumann a a O S 126

<sup>1)</sup> Thomas verweist Ep Ind IX, 139 auf den Leatrapa Namen Kharapallâna in den Sarnath Inschriften (Kn. 1925 und 926 meiner Liste) und die verschiedenen hornen für den Namen des Stammes des Nahapana Keaharâta, Chaharata, Kha kharâta, Khaharata Ich bezweifle, daß das Strichelchen, das an dem r von Kharaostasa in A 4 erschent (in E I vermeg ich es meht zu erkennen), die Bedeutung hat, wie Thomas anzunehmen geneigt ist Auf den Munzen lautet der Name sicher Kharaosta

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> JRAS 1906, S 206 hat Thomas Spalahora als 'Ahura zum Schilde habend' crilart, man solite aber doch in einem solchen Kompositum den Namen des Gottea an erster Stelle erwarten Justi, Iransiches Namenbuch, S 496, laßt hora unerklart

<sup>4)</sup> Diese Inschrift enthalt noch ein anderes Wort, dessen Lautform mit dem 'Nordarischen' übereinstumnt, gezecht, Instr Plur von gezea = nordar geörda aus geördea (Leumann a a O 8 49) Da aber anlautende s'r auch sonst in dem Dielekt des nordwestlichen Indiens zu ş wird, so ist es wahrscheinlicher, daß die 'Nordarier' die Form geze'd und analoge Formen, wie gezaman, gezäda, eben diesem Dialekt ent lehnten, als daß in der Inschrift das Wort im 'nordarischen' Gewande erscheinen sollte Die Inschrift enthält ferner zwei Fremdnamen auf s, die sich den vorher be sprochenen zur Seite stellen, den einer Satzipen, Verät, und den einer Ferson, deren

Auch die Worte sartasa Salasianasa puyae können nur ein Teil der Schenkungsurkunde sein, und sie lassen sich nur dahm verstehen, daß die Schenkung erfolgte 'zu Ehren des ganzen Sakastäna' Dann aber durfen wir daraus, meine ich, auch den Schluß ziehen, daß die Stifterin und ihre Verwandten, die ihren Namen nach unzweifelhaft Iramer waren sich als Angehörige von Sakastäna betrachteten oder, mit anderen Worten, Sakas waren Fur den mahäl satrapa Kusulaa Padika und den katrapa Mevah Miyika, von denen nur gesagt wird, daß die Schenkung zu ihren Ehren (puyae) erfolgt sei, und fur den katrapa Khardaa, dessen Verhaltnis zu der Schenkung vorlaufig überhaupt unklar ist, ist dieser Schluß allerdings nicht zwingend Am nachsten liegt es aber doch daß auch diese Personen die jedenfalls in nachster Beziehung zu der l'amilie der Stifterin standen Sakas waren?

Die Namen dieser Salas sind von Thomas, JRAS 1906, S 208ff und Ep Ind IX S 139f besprochen worden Er sieht sie teils als 'iranisch'; teils als 'skythisch' an Die meisten sind naturheh, da es sich um eine In schrift in einem Trahrit Dialekt handelt, in indischer Weise flektiert. Von munnlichen Namen findet sich der Genitiv auf asa in Rayilasa, Kharao atsa, Kharaoasa, Kusulaasa Padikasa (Meraksa), Miyilasa Ein Instrumental muß dem Zusammenhang nach in Hayuarana und, we schon be merkt in Sudase, Sudase vorhiegen Der Nominativ geht auf o aus in Maßludo, Kharaosto, Khalaśamuśo auf an Khalamasa und Maya Daneben findet sich aber auch ein Nominativ suf i in Kalun Neben Aalui steht Aamino Es kann kaum zweifelhaft sein, daß das ein prakritsvertes Kamus st. Auch der schon aufgeführte Genitiv Meraksa, anch prakritscher Weise gebildet wie Salamunsso (= Salyamuneh) laßt auf einen Nominativ Meraksachtelben, der mit Kalui, Kamus auf einer Stuße steht') Meraki ist aber scherieht usprunglich ein a Stamm, und ge daff mun wohl dran ernnern,

diesem Satz gehört, wage ich allerdings nicht zu bestimmen \*

hehe Ort Busapara. Und ferner hat den numa machen lassen und ge-

schenkt zum Eigentum der Sari aktivadas
Die zweite Stelle, die keinem Beziehung zu der Schenkung zu haben scheint zu
K.L. agartaus Budhatetsus utenna ayımsus (noler ayımsta) was Thomas übersetzt
Trough the elevation of the deldrap Büddindestu. Ajımmas' 1ch laikte es für vel
wahrschenlicher, daß utanna einem Sik udalırına eintepricht und daß der Satz entweder
ut dlamadam (III) schollo der ein Wort wer gegeben in dern vorlaufig rästelhaften
ayımsus oder ayımsta ateckt. Der Satz wurde sich also nuf die Übergabe der Stiffung
mit Wasser, et al. unter Ausgeldung von Wasser, bezerhen. Was sonst noch zu

<sup>3)</sup> Die zweite Inschrift aus dem nördlichen Indien, in der man eine Lewikhunge der Sieks zu finden geglaubt hat (Buhler, Fp Ind I 396 \ Smith, ZDMG L.V. S 404ff) Nr 94 meiner Lette, enthält diesen Namen meht. Die Lösung der Schwerigkeit hegt allerlings ganz wo anders als wo Fleet JRAS 1905 S 635ff sie such6, wie ich an anderen Orte zu zegen gelenkt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) An iere Formen was Ayasia(o<sup>2</sup>) Komusaa von Thomas als Genitiv zu Ayasi Komusa gefüßt Ayamisa, mussen als zu unsicher beiseite bleiben

Beamten bezeichnen muß, der etwas mit dem buddhistischen Kultus zu tun hat Dieser Terminus findet nun seine Erklarung vielleicht in einem 'nordarischen' Wort Leumann hat (a a O S 6) in höchst scharfsinniger Weise erkannt, daß hora (auch haura geschrieben, Nom hori) im 'Nord arischen' der Vertreter von Sk. dana 'Gabe, Freigebigkeit' ist. Steckt dieses hora in dem horamurta und horala der Inschriften, so ist zu erwarten, daß der Titel einem indischen Titel mit dang im ersten Gliede entspricht. Das scheint in der Tat der Fall zu sein. In der Manikiala Inschrift wird der General Lala, der den Stüpa errichtet, der horamuria in dem erhara des Leatrapa Veesi genannt 1), in der Kunferplatte von Taxila erhalt Patika, der Sohn des Asatrana Lanka Kusuluka, der eine Buddha Reliquie deponiert und ein Kloster stiftet, den Titel mahadanapati2) In der Löwen Inschrift mussen die horakas ahnliche hochgestellte Personen sein, die dem buddhi stischen Orden gegenüber die Stellung von 'Gabenherren' einnehmen und offenbar haben wir in den Namen in C-El Kalui Nauludo, Kharaosto Khalamasa Maia, Kamuio, deren Aufzahlung doch einen Zweck haben muß die Liste dieser horalas, die an der Zeremonie der Deponierung der Buddha Reliquien teilnahmen<sup>3</sup>) Auch am Ende der Personennamen durfte ein Wort wie 'Gabe nicht ungeeignet erscheinen wenn man bedenkt daß von den westlichen Ksatrapas die Sanskritnamen angenommen haben, ungefahr ein Drittel Namen auf daman tragen, daß kaum etwas anderes als 'Gabe' bedeuten kann') Nun 1st das Wort hora, das Leumann zu ved sabar und sanarvats stellt soviel ich weiß, auf das 'Nordarische' beschrankt Sollte es daher in Zukunft gelingen den zweiten Bestandteil von hora murta im 'Nordarischen' in der Bedeutung 'Herr' nachzuweisen so könnten nicht nur die obigen Erklarungen sondern auch die Identitat des Nord arischen mit der Sprache iener Fremdherrscher als gesichert gelten, in den bisher veröffentlichten Textstucken habe ich das Wort nicht gefunden

Wir durfen aber die Möglichl eit nicht aus den Augen verlieren daß horamurta nur eine ungenaue Wiedergabe des fremdsprachlichen Wortes 19t und daß uns dasselbe Wort in anderer Schreibung in drei Brahmi Inschriften Stand nicht angegeben ist Ahujaci \* Beide sind in indischer Weise flektiert Instr

Leefiena hhijaciena Gen Peefisa

1) JRAS 1910 S 666 1) Ep Ind IV, 8 56

3) Man konnte auf de Vermutung kommen dall horsla meht die Kurzprin von Laramurta sondern von horapäthala Astrolog sei das Vahävastu III 178 belegt ist Allem dagegen spright daß Astrologen in keiner anderen buddhistischen Inschrift als Teilnehmer an den Stiftung zeremonien erwahnt werden und daß die oben er wabnto Liste von Personennemen dann unerkligt bleiben wurde

4) Fs sind Jayadaman, Rudradaman Satyadaman Jayadaman, Samghadaman Viradaman Vasodaman Bhartrdaman Bei der Wahl gerade von daman anstatt der gewohnlichen datta oder danna hat vielleicht die Bucksicht auf ein einheumisches dama mitgespielt wie es offenbar in Dama jeuda Spalagadama vorliegt (vgl Rapson a a O S CVI es scheint mir aber unmöglich, jene Namen als Komposita e nis in dischen und eines nichtindischen Wortes zu latrachten

aus Mathurā vorliegt, die R. D. Bandyopādhyāya zuletzt herausgegeben hat 1). Die Inschriften sind leider sehr nachlassig geschrieben und nach den Abklatschen zu urteilen, die ich der Freundlichkeit des Herausgebers verdanke, stellenweise stark verwittert. Am deutlichsten ist das Wort, auf das es hier ankommt, ın Nr. 127. Ich lese; danam viśraśikasya Vakamihirasya sahā putrena horamurndagena2). In Nr. 141 lautet das dritte Wort. Vianamihirasya3), das letzte wahrscheinlich horamurdiagena. Das übergeschriebene r ist nicht ganz deutlich, aber doch wahrscheinlich, und am unteren Ende des vierten alsara ist ein Strich sichthar der dem ra das Aussehen eines kha gibt4) Daß aber nur ein zu gemeint sein kann, zeigt, die dritte Inschrift Nr. 128, wo wenigstens das za außer allem Zweifel ist. Hier sind die beiden Wörter Valamihirasya und wahrscheinlich horamurnadvagena zu lesen, das ubergeschriebene r ist unsicher, aber möglich. Schon das Schwanken in der Schreibung des letzten Wortes verrat, daß es sich hier um ein Fremdwort handelt, und eine der vorkommenden Verschiedenheiten findet sich gerade auf dem Gebiet des 'Nordarischen' wieder. In den von Hoernle publizierten Siddhamätrkas und ebenso in der Usnīsavnavadhāranī aus der Steinschen Sammlung<sup>5</sup>) steht regelmaßig nd an der Stelle, wo wir d erwarten sollten, wahrend in den 'nordarischen' Texten stets d geschrieben zu werden scheint<sup>6</sup>) So wurde sich auch hier horamurndagena neben horamurdragena erklaren. Die Schreibung horamurnadvagena kann kaum etwas anderes sein als ein ungeschickter Versuch. die schwierige und im Sanskrit nicht vorkommende Verbindung rnden auszudrucken Was das 1a betrifft, so laßt sich solange die Etymologie des Wortes nicht feststeht, nur sagen daß gerade diese u Diphthonge im Nordarischen' uberaus haufig sind?) Horamurndraga kann naturheh der Name des Sohnes des Vagamihira sein, in dem Falle ware es wohl auf Ahura Mazda zuruekzufuhren Ebensogut kann man aber auch ubersetzen 'dio Gabe des riśraśika\*) Vagamihira samt seinem Sohn, dem horamurndvaga\* und, da es sich zweifelles um eine buddhistische Stiftungsurkunde handelt. horamuradraga dem horamurta und horaka der anderen Inschriften gleich-

Journ Proc Beng As Soc N S Vol S 242f, Nr 8-10 - Nr 127, 123 und 141 moner Liste

<sup>1)</sup> Den Segenswunsch, der in allen drei Inschriften folgt, lasse ich hier fort.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Das i wird auch in dem Segenswunsche in den San-kritwörtern deren und bharentu doppelt geschrieben

<sup>4)</sup> Daher las Bandyopädhyaya Horamudkhatena

JRAN 1911, S 400ff 1th verdanke den Hinners auf diese Schreibungen Herri Prof. Konow. Wahrscheinlich erklutt sich so auch die Schreibung Samdlien (für Sondlas) in der Mathurk-Inschnift Sr. 92 mense Lisse.

<sup>4)</sup> Ebenda S 467.

<sup>1)</sup> Leumann a a O S 40ff

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Fideridia (Gianta in Nr. 128) scheint ein Hofami zu bereichnen; Dieyāv, 188 wird von einem Brahmann erzahlt sa zijāš Prancajūš Kautstena hastima-dhympopan refedridis (USS ristellands, viscolidish) stiliptah.

stellen.\* Auch der Gebrauch des fremden Wortes ware hier durchaus be greiflich, da der Stifter ja schon durch seinen Namen als Iramer gekenn zeichnet st.<sup>1</sup>)

Fur die Bestimmung der Nationalität der nördlichen Ksatranas kommt. wie schon bemerkt, noch ein Zeugnis in Betracht, das man bisher, soviel ich weiß, für diese Frage unbenutzt gelassen hat, die Legenden ihrer Münzen Die Gemahlin des Rajūla nennt sich in der Löwen Inschrift die Mutter\* des Kharaosta Von diesem Kharaosta besitzen wir Munzen, die zuletzt Rapson ausfuhrlich behandelt hat2) Die Vorderseite zeigt das Bild des Satrapen zu Pferde und eine Inschrift in griechischen Buchstaben XAPAHUICTEI CATPAREI APTA YEIY Die Ruckseite tragt das Bild eines Löwen und die Inschrift in Kharosthi Schrift chairapasa pra Kharaostasa Ariasa pulrasa, eine Munze liest Ortasa statt Artasa Die Kharosthi Legende ist völlig klar bis auf das pra, dessen Bedeutung bisher nicht festgestellt ist. Ich möchte es als Abkurzung von pratima (= pratimā) erklaren 'das Bild des chatrapa Kharaosta, des Sohnes des Arta (oder Orta)' Daß, streng genommen, diese Legende nur fur die Vorderseite paßt, scheint mir nichts auszumachen, da die Kharosthi Legende offenbar als Übersetzung der griechischen Legende gedacht ist. In der letzteren las noch Rapson den funften Buchstaben als M. daß es ein H mit dem Lautwert h ist, hat Fleet erkannta) APTA YOY muß dem Artasa putrasa der Kharosthi Legende entsprechen Die Form voc for vioc ist in Griechenland seit dem vierten Jahrhundert bezeugt\*) und kommt wie Rapson zeigt, auch auf einer parthischen Munze des Gotarzes (AD 40-51) vor APTA scheint eine unflektierte Form zu sein Es ist sicherlich die Kurzform eines der vielen mit Arta gebildeten iranischen Personennamen Es bleibt der merkwurdige Ausgang der beiden ersten Formen auf El, der bisher unerklart geblieben ist. Es kann wohl nicht zweifelhaft sein, daß El in dieser Zeit den i Laut bezeichnet, die Formen,

<sup>1)</sup> Spexiell 'nordarisch' ist der Name aber nicht, da wir nach Analogie von kgiru usw mira anstatt militra erwarten mußten Anderseits ist aber nich geräde bei einem Wort wie militra die Futlehnung aus einem Dialekt in den anderen leicht begrieflich

<sup>4)</sup> JRAS 1905 S 792ff Die Bedenken Behlers gegen des Identifiareung des Kharaosta der Inschrift mit dem Kharaosta der Vunzen sind von Rapson besprochet worden. Der erste Grund den Buhler anfahrt die Verschiedenheit der Kamensformst durch Bapsons Lesung und die nachher erwahnte Drittleckung Fleets hinfallig geworden. Jauch die zweite Schwerigkeit ist, wie mir scheint, schon durch Rapson gelöst worden. Fis ist allerdings kaum daran zu zweifen, daß die Stifterin in der In schrift die erste Gemählin des mödelgärung Rapila und die Vutter die yurerfüß Kharaosta genannt wird wahrend sich Kharaosta uf den Munzen als der Sohn der Arfa oder Orde bezeichnet. Aus den Worten der Inschrift geht aber, wie Rapson hervorgehoben hat keineswegs berior, daß Kharaosta der Sohn des Rajula war er kann sich wohl der Sohn der Nadas alkassa aus einer früheren Ehs sent.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) JRAS 1907, S 1929 1041ff <sup>4</sup>) Blass, Aussprache des Griechischen<sup>3</sup>, S 50

Gegen die Identifizierung des 'Nordarischen' mit dem Sakischen scheint nun aber eine gewichtige Tatsache zu sprechen. Der Name des Kaniska erscheint in den griechischen Münzlegenden bald im Genitiv als KANHPKOY, bald im Nominativ als KANHPKI, der des Huviska, wie es scheint, stets im Nominativ als OOhPKL OOhPKE, OOhPKO1) In einigen Inschriften von Mathura, Isapur und Sanci, Nr 21, 69a, 72, 149a, 161 meiner Liste, werden Kaniska, Vasiska und Vasudeva mit dem Titel sahi bezeichnet. Die Wort steht stets unmittelhar vor dem Namen und außer in 72 hinter devanutra. In 21, 69a, 161 ist es unflektiert, in 72 erhalt es die Sanskrit Nominativendung, obwohl der Name im Genitiv steht (suhir-Viāsuderasua), in 149a erscheint es im Genitiv, flektiert wie ein Sk i Stamm (suher Vrasiskasia) Auf den Munzen führen Kaniska, Huviska und Vasudeva ferner den Titel PAONANO PAO. In der Inschrift des Samu dragunta zu Allahabad erklart der König, daß er geehrt werde Dawa putrasahı suhānu sāhı Sala Murundaih Davaputrasahı geht sicherlich auf die Kusunus die allein den Titel deraputra, und zwar, wie wir salien in Ver bindung mit sahi fuhrten, die eben erwähnte Munzlegende macht es wahr scheinlich daß der ganze Ausdruck darvarnitrasahisahanusahi auf sie zu beziehen ist. Wir haben also in den Inschriften und Munzlegenden der Kusanas einen Nominativ Sing auf i einen Genitiv Plur auf anu?) Das sind genou die Endungen die wir im 'Nordarischen' bei a Stammen in den betreffenden Formen finden. Es ist das Verdienst A von Stael Hol steins, zuerst auf diese Tatsache hingewiesen zu haben3) Er hat da die Kusanas Tukhāras waren daraus den Schluß gezogen, daß der 'nordarischen' Sprache die Bezeichnung tocharisch' zukomme. Ich glaube daß dieser Schluß nicht zwingend ist. Erstens ist damit schwerlich der bekannte Kolophon der Mutreyasamıtı zu vereinigen auf Grund dessen die fruher sogenannte 'Sprache I' 'tocharisch' getauft worden ist. Zweitens finden wir unter den zahlreichen Namen von Gottheiten, die auf den Munzen der Ausanas erscheinen, auch nicht einen einzigen mit der Endung : Die Übereinstimmung mit dem Nordarischen' beschrankt sich also auf den Titel und die Endung der Namen Wenn es aber richtig ist, daß die nörd hehen Ksatranas Sakas waren und ihre Sprache das 'Nordarische war, 60 wurde sich iene Übereinstimmung ohne Schwierigkeit aus den historischen

lautet dort Taga das em mutelmani el es Tire (oder Tiri) wed reibt, man ver gleeche damit armen Trë, den Namen d « værten armenischen Monats, aus Tirë und xvararmesche Monats etti (Beruni Chronol S 41, حسوري المحسوق Tir Die Monats und Tagnamen erschemen im Iranischen im Genitiv, da måh und raufah zu ergsitzen sind vigt das biröze in Geldners Avesta Aussende II. 2001.

An ler , Varianten die für unsere I rage keine Rolle spielen übergehe ich
 Das griechtsche ANO kann für anu stehen wie BOΔΔO für Budd'a zigt

<sup>3)</sup> Tochari ch und die Sprache II Bulletin de I Academie Impériale des Sciences de St Pétersbourg 1908 > 1367ff

Verhaltnissen erklaren lassen Wie man auch über die genaue Zeitbestimmung der nördlichen Ksatrapas denken mag sicher ist daß symtliche In schriften aus ihrer Zeit, in Brahmi wie in Kharosthi alter sind als die In schriften aus der Zeit des Kaniska und seiner Nachfolger. Wenn also die Palaographie in chronologischen Fragen überhaupt mitzusprechen hat, waren die nördlichen Ksatrapas die Vorganger der Kusanas im nordwest lichen Indien. Dann aber steht nichts der Annahme im Wege, daß sie die Titel der Sprache ihrer Vorganger entlehnten und im Zusammenhange da mit auch die Namen nach Art dieser Sprache flektierten so wie sie ein den griechischen Munzlegenden mit griechischen Endungen versahen.

Es wird memand einfallen über die Fragen die hier behandelt sind, sehon jetzt ein definitives Urteil zu fallen. Die Hypothese die übrigens schon A von Le Coq angedeutet hat¹) daß das 'Nordvische' die Sprache der Sakas sei, scheint mir indessen so gute Grunde für sich zu haben daß ich mich für berechtigt hielt sie dem Urteil der Iranisten zu unterbreiten Es freut mich auch mitteilen zu können daß weingstens der Punkt, von dem ich bei der Unterschung ausging jetzt völlig sicher steht. Von Herrn D. R. Bhandarkar erhülte ich soeben Abklatsche der vor einigen Jahren in Andlau gefundenen Inschriften des Rudrädimin¹). In allen diesen ist der Name des Vaters des Castana vollkommen deutlich 1 sämotika²) ge schrieben nicht Ghamotika

## Die Pranidhi-Bilder im neunten Tempel von Bazaklik.

In dem neunten Tempel von Bızıklık bei Yurtuq<sup>4</sup>) waren die Wande des Korridors der um die Cella herumlauft mit funfrehn gewältigen Bildern gesehmuckt die die Pranidhicaryā des Bodhisattva unter fruheren Buddhas darstellen Solche Pranidhi Bilder sind in den Höhlen von Turfan und ins besondere von Bazaklık überaus hufig eine genaue Wiederholung des gruzen Zyklus scheint aber nur in dem Tempel Nr. 4 vorzukommen<sup>4</sup>) Die Malereien die sich jetzt samtlich im Berliner Museum für Völkerkunde befinden sind bis auf zwei Bilder ausgezeichnet erhalten. Vorzugliche Re

<sup>3)</sup> JRAS 1909 S 318 Some fragments in Gupta writing and in the language termed by Leumann Spruch III, and which I suppose to be in consequence of geographical and historical considerations the lost languag of the Saka were also found here.

<sup>2)</sup> Nr 964a memer Liste

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Lang, in 1981 sel eint mir nicht gegen die oben vorgeschlag ne Etymologio zu sprehen. In d.n. Inschriften wird stets auch. Cdylana geschrichen. Walnischenlich ent prach der Vokal in d. r. eisten Silbe die beiden Namen nicht genau d. in zumrigt a. d.s. Indischen un I man sehwankte dah er zwischen d. r. Beze el ning durch a und ä.

<sup>4)</sup> Die Zahlung geht auf Crunwed I zuruck Althu Hillistische Kultatatten in Chinesisch Turkistan, 5–259f

<sup>1</sup> Crowed In a O 5 237ff

produktionen der dreizehn vollstandigen Bilder hat A. v. Le Coq in seinem schönen Werk 'Chotscho' auf Tafel 17—29 gegeben<sup>1</sup>)

Nach oben wird jedes Bild sowohl im vierten wie im neunten Tempel durch eine weiße Tafel abgeschlossen, die zur Aufnahme einer Inschrift bestimmt war, eingetragen sind die Inschriften aber nur im neunten Tempel Sie sind in zentralasiatischer Brähmi geschrieben und in Sanskrit abgefaßt und lauten folgendernaßen?

- 1 || upasthito bruhmanena Mahendro lokanāyakah jyentākakarmanā gafndhaif(h) kālenagarūnā tathā viharam krivā sarvai ca upasthānai nimantrita — ||
- 2 || Tamonfu]do mahabhago rajabhūtena pūjitah nūnaratnavicitiena tulena prahvāditah — || ||
- Il tatrawa nagare ramye Silhināmā yašasvih
   sambuddhāh šresthibhulena rahāras runto mavā ||
- || Ksemamkaro narādītyo rājabhutena pujitah jyentākakarmanā gandhai(h) kalenagarunā tathā trhārānam sahasrais tu sastibu sa nimantritah ||
- vihārānam sahasrais tu şastibhi sa nimantritāh || 5 || narendrena mayĀnanda Simha simhaparakrama
- cchairena rainadandena puyilo narapfu ji gavah ||
  6 || hastyasiena suvarnena naribhi rainamuklibhih
  sannam Jinānām muāriham udvānam šresthina kriam ||
- sanam ornanam pujurinam nayanam sresiania triam [ | drstva Depamkaram buddham dyutimanlam yasasvinam
  nilapadmai pujitaväm sapiabhir mänavas tadä
  diritväsamlhevävas(sana)
- | pujito maniratnena Sunetro lokanayaka
  | trhārena ca ramyena šresthibhulena me tadā | |
- a || rājjāa sulaham abhuvan purvam anyāsu jalisu bhr(ata)ram Ratnasikhi samdipataila upasthitah — || prathamāsamkheyavasana ||
- 10 || Uttaro mānai obhūvam Kūšyapo dripadottame
- n 1 alavaca śrutra prarrajyāyā krtā matih trityāsamkheyasarvagunabhyāsāvasānah ||
- 11 || Väsisthasyagamanam šrutvā šreithi pritimana bhavan udgāmam mandagateā oa enharam karayama aham
- 13<sup>3</sup>) || reibhūto hy upatietham [S] trelokanayakam valkalena manūpenacchadsto nā maya
- 14 || Ar greasamm aham dretrā nadidiram upāgatam sarthavāhena me nāvā nadyām uttarito munim — ||

 <sup>1)</sup> I gl. auch die Finlertung ebenda S 14ff. Finzelne Stucke aus den Pranidhbildern des vierten Tempels sind auf Tafel 36 und 37 reproduziert.
 2) Geleen nach den Originalen. Franzite Bi uchstaben and in runde beschädigte.

m eckige Alammern gesetzt

\*) De Aufschrift des zwölften Billes ist nicht erhalten

13 || [vıdhi]rat püpıta buddh(o) [puna¹) manorathah] dharmarājya[m] ca me (prāptam rā)jabhūtena śraddhayā· — ||

Das richtige Verstandnis dieser Verse vermittelt uns ein Text, der uns als ein Abschnitt des Mahāvastu überliefert ist, ursprunglich aber sicherlich ein selbstandiges Werk war2), das Bahubuddhasūtra (My III, 224 bis 250) Der Inhalt ist folgender. Der Buddha teilt zu Śrāvasti im Jetavana dem Änanda mit, daß er beschlossen habe, drei Monate lang mit einem einzigen Topf3) Almosen versehen nach Art der früheren Buddhas zu leben4), er moge Sorge tragen, daß niemand ihm nahe Der Buddha fuhrt seine Absicht aus, und als er sich nach Ablauf der drei Monate wieder zeigt. wird er von Ānanda begrußt und erklart ihm, er habe in der angegebenen Weise einen Kalpa oder den Rest eines Kalpa zubringen können, denn das sei die Eigentumlichkeit auch der fruheren Buddhas 'Damals, Ananda, vor unzahligen Zeiten, vor unermeßlichen, unzahligen Zeiten war ein Tathagata, ein Arhat, ein vollkommen Erleuchteter, Indradhvaja mit Namen, Zur Zeit des Indradhvaja aber, Ānanda, des Tathāgata, des Arhat, des vollkommen Erleuchteten, war eine Residenzstadt, Indratapana mit Namen ' Diese Stadt wird in großer Ausführlichkeit nach dem ublichen Schema beschrieben An die Beschreibung schließen sich ein paar Verse über Indradhyara, die inhaltlich nichts neues bringen. Es folgt eine Liste von weit uber hundert Namen von Buddhas, von denen jeder seinen jedesmaligen Nachfolger verkundet hat (vyākārsīt), sie reicht von Indradhvaja bis auf den historischen Buddha und den kunftigen Buddha Maitreva Die eintönigen Formelreiben werden nur gelegentlich durch ein paar Strophen. die die Angaben über einen Buddha rekapitulieren oder erganzen, und durch Stadtbeschreibungen nach dem Typus der Beschreibung Indratapanäs unterbrochen So wird bei Sirasāhvaya Puspāvatī geschildert, bei Supātra Abhayapurā, bei Sudarśana Devapurā, bei Śākyamuni, der aber nicht der historische Säkyamuni, sondern einer der beiden Vorganger gleichen Namens ist, Sımhapuri, bei Dipamkara Dipavati, bei Maitreva Ketumati

Dann geht die Erzahlung in Versen weiter<sup>5</sup>) 'Der Verkunder der Buddhas bis auf die Gegenwart<sup>5</sup>), der Lenker der Menschenstiere von

puna ist nicht ganz sicher
 Vgl aber Anm 5

ekapındapātrena, richtiger ware ekapındapātena.

purımakānām tathāgatānām vihārehi viharişyam

Jich halte es fur sehr wahrscheinlich, daß dieser metrische Teil erst nach traglich mit dem vorangehenden durch den Linschub der ersten Strophe verbunden ist, aber diese Verbindung muß sehon vor der Aufnahme des ganzen Abschnitten das Mv. hergestellt gewesen sein, da sonst der Titel Bahubuddhasütra am Ende des prosauschen Abschnittes stehen wurde.
Senart liest dranditabuddhänäm, die Handschriften haben dramditänäm

buddhandm, dvendakām buddhandm, use nandsenniten naben dvenddhandb buddhandm, dvendakām buddhandm, was alles keunes Sum gibt, Ich vermute dvaddiobuddhandm; dveddo ust halber Ardhamägadhusmus für ydveddo, vgl did ite in Asokas Saulenedakt IV.

Indradhvaja bis auf den kunftigen Maitreya, der Lehrer strahlt wie die Sonne Den majestatischen Vannlöwen, den Jina, der die Luste besegt hat, fragt Änada im Asökäräm "Wunderbar ist der Ruhm des Erhabenen, wunderbar sein Ruf in den zehn Himmelsgegenden! Welche Tat tat der Erhabene, daß er in der Welt samt der Götterwelt strahlt!" Der Buddha gibt ihm den Grund an er strahlt uber alle Götter und Brahmr-Welten in univergleichlichem Ruhm weil er die fruheren Buddhas gecht hat (satkriä mayā) Diese fruheren Buddhas werden mit Namen aufgezählt, es sind nur die letzten vierzehn der vorhergehenden Liste, von Diprinkara bis Käsyapa Es folgen weitere Auseinandersetzungen des Meisters über die Zeit und die Lebensdauer dieser Buddhas, über die Etymologie ihrer Namen, über die Kaste, der sie angehörten, usw. Dann gibt der Meister die Art der Verebrung im einzelnen an

caturmahanathe drstva lolamestham Dinamlaram | satilam prasture hrsto bodhim marthento anuttaram arahetrāna krtāmsals | sui arnanusnam Sariāhhibhum okiresi bodhim prārthento anuttarām hemapındasamlasam puspam grahetia puspana amyalım | Padumuttaram colore ham bodhim prarthento anuttaram Atuuccaaami bhagaram lokasya anukampako hiranuena olire ham bodhim prarthento anuttaram Yasottaram mahābhāgam bhilsusamahapuraskrtam upāsanena pratimāne bodhim prārthento anuitarām surabhigamdhā mahārahām gamdhām grahetvā Salyamunim olire ham bodhim prarthento anuttaram surarnarüpyavardüryam grahetvana krtamjalı Arthadarsım olire ham bodhim mürthento anuttaram !! Tryuam caham lolanatham sammulha ham obhistare pratuutpannaprayogena bodhim prarthento nuttaram Pusuam caham samāpanno samhreto prāmsalikrto namasyamano asthusi bodhim prarthento nuttarum l'ipasyım destră agatam parnaması va candramam annam prastare murge bodhim prarthento nuttarum Silhinam lokarthecaram bhilsusamahapuraskrtam | tarpesi khādyabhojyena bodhim prārthento nuttarām || I isvabhuvam ca maharhehi civarehi sasravakam äcchädane samprahrsto bodhim präithento anuttaram !! trihi ca lokanāthehi brahmacaryam care aham l kāsuapo mām saugkārsi bodhan pransuasa anuttarām |

Die letzten acht Strophen beziehen sich auf die Lange der Zeit, die der Meister als Bodhwatts a durchlebte, bis er endlich die Bodhi erlangte "be sprach der Erhabene und die Welt der Gotter, der Menschen und der Dimonen freute sich über die Reise des Erhabenen" "Zu Pridesst d's Bahubuddhasütra"

Es kann danach wohl keinem Zweifel unterliegen, daß die Aufschriften der Bilder ausgewahlte Verse aus einer zweiten Rezension des Bahubuddha sütra sınd1) Sie unterschied sich von der des Mahayastu in den Namen der Buddhas. Von den in den Bilderversen erhaltenen alf Namen Lehren nur funf im Bahuhuddhasiitra des Mahayastu wieder. Sillin als Name verschiedener Buddhas 235, 2, 240, 7, 249, 3, Dipamkara 239, 11, 248, 3, Sunetra 235, 10, Kāšyapa 240, 9, 249, 8, Angurasa 239, 5 An und fur sich ist diese Verschiedenheit von geringer Bedeutung, denn gerade in den Namen der fruheren Tathägatas gehen die Texte der verschiedenen Schulen weit auseinander. Die Phantasie hatte hier ein unbegrenztes Feld der Mög lichkeiten vor sich, und sie hat sich mit ungezugelter Wildheit darauf getummelt. Ich vermag zur Zeit wenigstens noch drei der im Bahubuddha sütra des Mahayastu fehlenden Namen an anderen Stellen des Werkes oder in anderen Quellen nachzuweisen. Ksemamkara findet sich Divyav 242f , Simha Mv II, 354, III, 279, Sukhāvatīvvuha 3, 42 (kurzere Re zension 15). Ratnasikhin Divyav 62ff , Mahavyutp 2, 162) Die Bilder verse lassen aber auch eine Verschiedenheit in der Lehre von der Prani dhicarya und dem Vyakarana erkennen. Nach dem Bahubuddhasütra des My hat der Bodhisattva die Pranidhicarya unter funfzehn Buddhas aus geubt, von denen der erste Dipamkara war. Das Vväkarana hat er nur von Kässana empfangen. Auch nach der Lehre der Vibharravädins fand seine erste Pranidhicarya unter Dipamkara statt, er hat sie aber dann noch unter 23 anderen Buddhas wiederholt und von allen das Vyākarana empfangen3) Wieder anders muß die Lehre gelautet haben, die dem Dichter der Bilderver-e bekannt war Das ergibt sich vor allem aus den Bemerkungen die sich hinter den Versen 7, 9 und 10 finden. Über ihre Bedeutung kann kein Zweifel herrschen Im Dharmarucyavadāna des Divyāvadāna lesen wir \$ 242 prathame 'samkhueye Ksemankaro nama

P) Als eine dritte Rezension könnte man den Buddhavamsa des Pali Kanonsberchen, die Grundide, des Werkes ist jedenfalls dieselbt. Der Buddha is lieb benehrte über die früheren Buddhas und gibt im gelein einzelnen Falle an in wießer Weise er sich vereicht ein die in an wießer Weise er sich vereicht die Buddhavamsa den Billerver-en doch fermer. Dort tritt der Bodhsautra auch als nichtmanschlief es Wesen auf als Sakka als ein Yakkha als Alagin und sogar als Löwe und der Junger, der den Buddha zu ihm Lehn ortrag ver anlaßt ist Sarputita (I, 74) meht Annada.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Sikhin Dipamkara Kasyapa kommen bekanntlich überall vor Sunctra wird im Mv auch 11, 335 III 279 erwähnt und ist wohl mit dem Lalitavi tara 5 genannten Sulocana iku tisich.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Buddina umsa, Andanakatha Durend (Jat I. 297) Sicho un-becondure S 437 yannun pona kupp Bipmalaradasabelo udapdi lamum ani ep a tapo Buddid ohesun. Teom santilä Bodhestitasse tydlarunan natha. Tataha andalam Bodhastito Domiaraddinam cautvetsityä Buddidinam santile addidinam karatile kappaatasabastidikkin catäri santil tyylin äystö. Il Djamlaridinam cottutustust. Bud didama santile laddian ukupra o santa Bodhestito.

tathāgato loka utpannah, S 246 idam mama prathame 'samkhyeya etasya Dharmarucer darsanam, during Dipankaro nāma samvaksambuddho loka utrannah. S 253f etad dretive 'samlhueve asua ca Dharmarucer mama ca daršanam. S 254 tasmād apy arvāk trtīve 'samkhyeve Krakucchando nāma samual sambuddho loka utpannah. S 261 dam mama trtiuc 'samlhueue 'sua. Dharmarucer darsanam, S 262 yatac ca maya bhil sayas tribhir asamkhvevark sadbhih päramitäbhir anvais ca duskarasatasahasrair anuttarā samuaksambodhih samudānītā tāvad anena Dharmarucinā yadbhūyasā nara-Latirual su l'amiam Die Bemerkungen in den Aufschriften bedeuten also Ende der ersten, bzw zweiten, Asamkhyeya-Periode. Ende der Übung aller Tugenden in der dritten Asamkhyeya Periode', und es ist sehr wohl möglich daß auch sie direkt aus dem Originalwerk übernommen sind. Aus den angefuhrten Stellen des Divyavadans geht ferner hervor, daß man bei den Sarvästivädins drei Asamkliyeya Perioden unterschied, also genau so wie in den Bilderversen. Nun sind in den Wandmalerien funfzelin Buddhas darrestellt Es ist demnich wahrscheinlich, daß man aus ieder Periode funf wahlte Die Anordnung der Bilder ergibt sich aus der beigefügten Zeichnung



Die erste Periode schließt nach den Aufschriften mit 9 die zweite mit 7 die dritte mit 10 Die Enden der Perioden stoßen also genau in der Mitte des Korridores zusammen War die Anordnung wie es doch schließ lich das wahrscheinlichste ist symmetrisch so können nur 1 2 4, 5 9, dann 3 6 8, 11 7 und endlich 13 12 15 14 10 zusammengehören d h Mahendra Tamonuda Ksemamkara Sımha Ratnasıklın gehören der ersten Periode an Sikhin einer der sechs Jinas Sunetra, Väsistha Dipamhave der zweiten 5 , die beiden Buddhas deren Namen verloren sind Angirasa und Kāsyapa der dritten Der Symmetrie wegen ist der letzte Buddha der zweiten Periode in die Mitte gestellt Die Ergebnisse stimmen. soweit es sich um Ksemamkara und Dipamkara handelt, mit den oben angefuhrten Angaben des Divyāvadāna uberein. Auch fur Kāsvapa ist die Siehe richtig die er nach dem einstimmigen Zeugnis aller Schulen der unmittelbare Vorganger des historischen Buddha ist und er naturlich wenn drei Asamkhyeya Perioden unterschieden werden, am Schlusse der dritten Periode erscheinen muß. Aber auch wer der vorgeschlagenen Anordnung und den daraus gezogenen Sehlussen nicht zustimmt, wird zugeben müssen, daß nach der Lehre die der Dichter der Bilderverse kannte. die Pranidhiearya nicht erst unter Dipamkara begann, sondern schon unter

den Vorgangern dieses Buddha geubt wurde. Das beweist unwiderleglich die Bemerkung daß Dipaml ara ans Ende des zweiten Asamkliveva, Ratna Sikhun aber schon ans Ende des ersten Asamkhveva gehört. Über die Lehre vom Vväkarana ist aus den Aufschriften nichts zu entnehmen, wenn wir den Bildern selbst trauen durfen, so fand das Vyakarana in allen Fallen statt, wo die Pranidhicarya geubt wurde. Auf den meisten Bildern ist der betreffende Buddha dargestellt, wie er sich dem gabendarbringenden Bodhisattya zuneigt und dabei die Hand in lehrender Stellung erhebt. Es kann also keinem Zweifel unterliegen daß hier der Akt des Vyakarana dargestellt ist der naturlich unmittelbar auf die Pranidhicarya folgt, aus den wenigen Fallen wo die Darstellung weniger deutlich ist ist sicherlich ein Unterschied im Dogma nicht zu erschließen. Die Zahl der Bilder ist funfzehn. Es ist vielleicht kein Zufall, daß diese Zahl mit der Zahl der ım Bahubuddhasütra des My gelehrten Pranidhicaryas ubereinstimmt, man wurde dann in der Malerei an der alten Zahl festgehalten haben. Sicher ist das aber nicht, denn wir finden anderswo auch Gruppen von 2, 6 8 14 und 16 Pranidhi Darstellungen1) Gur nichts ist aus der Zuhl der Bilder naturlich für die Zahl der Pranidhicaryas zu entnehmen, die in dem Werk, dem die Verse entstammen behandelt waren. Jenes Werk kann viel mehr derartiger Legenden enthalten haben und das ist sogar wahrscheinlich Daß man tatsachlich spiter die Zahl der Pranidhicaryas weit über fünfzehn oder vierundzwanzig hinaus vergrößerte ergibt sich aus den Geschichten ım Anfane des Mahavastu (I. 34-63) so wirr sie auch im einzelnen sind Hier wird nicht nur von der Pranidhieurya unter einzelnen Buddhas er zahlt auch unter solchen die in dem oben besprochenen Bahubuddhasütra nicht vorkommen") der Buddha erinnert sich hier auch der Verehrung die er Tausenden und aber Tausenden von Buddhas in früheren Geburten erwiesen hat mit der Absicht lunftig die Bodhi zu erlangen

Die Verteilung der Buddhas auf drei Asamkhyeya Perioden in den Bilderaufschriften ist vber noch weiter von Bedeutung Wir laben gesehen, daß sie genau mit den Angaben des Diryāvadāna stimmt. Dis ist um <sup>80</sup> wichtiger, als die Teyte anderer Schulen andere und zum Teil direkt damit

<sup>1)</sup> Grunwedel a a O Index unter Prandhi Bild r

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Von den im Balubuddhasdira genannten Buddhis kommen liner nur Se rabinbin (38ff) und Sakjamuni (47) vor, aber die Angaben über die Durbringung stimmen mehr. Auch wird lier die erste Praindhearja unter Sakjamuni verlegt (48) die alte Lehre vis also auch hier aufgegeben. Beinekenswirt ist daß auch hier be Sakjamuni wird (47. Sakjamuni) Abalts pinnah. Mid binaudigal jigena hapilavastum ultim ei agram istatoren) und daß auch hier der Titel Balubuddhasutra ersehint (54 ist år Wahderestungadhan Baht buddhasutram semilijam) obsohl er an der Stelle we er steht lanter di Angaba, uber die ersten 5 Pragudhis kaum am Platze us sin sehemt Virmuthel, sit der Titel hier versturmnelt die Anful rung die Titels zegt aber daß die Prandlikears von alters hier lier Stelle m. Balaubuddhasutra ist itte.

ın Widerspruch stehende Angaben enthalten Im Bahubuddhasütra des My wird ebenfalls besonders in den eingestreuten Strophen, eine gewisse Gruppierung der Buddhas versucht aber sie ist eine ganz andere, und von Asamkhyeva Perioden ist überhaupt nicht die Rede Auch sonst heißt es ım Mv. wo die Zeit eines Buddha angegeben wird nur daß er vor unermeß lichen unzahligen Kalpas lebte, so z B von Sakyamuni (1 47 ilo aparımıtā asamkhyevā kalpā yam Śākyamunih loke udapudi), die Geschichte unter Sarvabhibhū spielte vor 100000 Kalpas (I 35 kalpana šatasahasram). Dipamkaras Vater Arcimat lebte aparimite asamkhueye kalpe (I 193) Im Buddhayamsa des Palı Kanon aber wird z B die Geschichte des Dinam kara der nach den Aufschriften und dem Divyavadana im zweiten Asam khyeva lebte, ausdrucklich 4 Asamkhyevas 100000 Kalpas zuruckdatiert (II 1 kappe ca satasahasse ca caturo ca asamkhiye)2) Solche Spielereien mögen uns ein Lacheln abnötigen, sie sind aber nicht gleichgultig. Wir durfen aus der Übereinstimmung der Bilderverse mit dem Divvavadana schließen daß jene Verse und naturlich auch die Bilder selbst von An gehörigen der Schule herruhren in der der Text des Divvavadana ent stand d h der Sarvastivādins2) Das Ergebnis ist nicht unerwartet Huen tsang kennt am ganzen Nordrand der Tarimwuste nur klöster der Sarvästivadins, und die Handschriften die in dieser Gegend gefunden sind scheinen samtlich Werke dieser Schule zu enthalten. Ich bin daher uberzeugt daß wenn sich in diesen Handschriften oder im Chinesischen oder Tibetischen eine Schrift der Sarvästivadins über die Pranidhicarväs finden wird diese viel genauer mit den Bilderversen übereinstimmen wird als die mir jetzt zuganglichen Werl e Ob das Gedicht dem die Bilder verse entnommen sind selbst im Chinesischen oder Tibetischen auftauchen wird ist mir indessen sehr zweifelhaft. Die Sprache der Verse ist klaglich Man hat aber durchaus nicht den Eindruck als ob das seinen Grund etwa darin hatte daß die Verse aus einem Prakrit Dialekt übersetzt sind. Es ist vielmehr Mönchssanskrit recht und schlecht, wie man es wohl in spiterer Zeit in den zentralasiatischen Klöstern schrieb. Dort werden auch diese Verse entstanden sein \*

Es fragt sich nun welchen Wert wir den Versen für die Deutung der Bilder beimessen können. Es wird dazu nötig sein die Durstellungen im einzelnen mit den Angaben der Verse zu vergleichen und vor allem auch die Repliken heranzuziehen die sich in dem Tempel Nr. 4 zu Biziklik finden.) Die Ergebnisse sind wie ich glaube zum Teil von prinzipieller Bedeutung

<sup>1)</sup> Jut I 2 cekl irt durch kappasatasnhas idhik inam hi catunnam asamil cy jinam matthake x,ji 1 44 tatiha an 1 Mari Bodhisatio Dipamkardi nam catutisti ji Bu dih inam sontike adhiklarım kornio kay pasistand asal II ida cetatira samile pahin donio

<sup>1)</sup> Auf eine and re in die gloe) e Richtung weisen l. Tatsache worde ich nachher zuruckkomm n

<sup>\*)</sup> Andere Parallel tyrstellungen habs ich nur gelegentlich benutzt

fur die Beurteilung dieser Malereien die, abgesehen von ihrem kunsthistonsehen Wert, auch als Dokumente zur Geschichte der buddhistischen Legende unser Interesse beanspruchen können. Bei der Besprechung der Bilder folge ich der oben vorresschlagenen Anordnung

1 'Als Brahmane habe (ich) Mahendra, den Fuhrer der Welt, mit heißen Buderna), Wohlgeruchen und schwarzem Agallochuma) verehrt, ihm einen Vihära gebaut und alle Ehren erwiesen.

Die Durstellung (Nr 7 in Tempel 4) stimmt mit dem Vers insofern, als die rechts vor der Schilfhutte kniende Person, der sich der Buddha im Rederestus zuwendet, ein Brahmane ist. Die Hutte deutet hier wie in 13 und 15 den Stand der Person an Links stehen übereinander, was in dieser Malerei immer hintereinander bedeutet, noch zwei Brahmanen und ein Brahmanenknabe, die runde Gegenstande in Schusseln tragen. Diese Soaltung des einen Bodhisattya in mehrere Personen begegnet uns noch mehrfach Meines Erachtens erklart sie sich so, daß auf der einen in unserem Falle der rechten Seite der Bodhisatta in dem Augenblick dargestellt ist wo er das Vyākarana empfangt, wahrend auf der anderen Seite der vorausgehende Akt der Gabendarbringung geschildert ist. In unserem Falle wire dann der zweite Brahmane links als ein Begleiter des Bodhisattra aufzufassen, dem Knaben fallt ja sicherlich nur diese Rolle zu. Streng genommen mußten wir allerdings erwarten daß die beiden Darstellungen des Bodhisattya rechts und links genau gleich seien. Dis ist hier wie in anderen Bildern nicht der Fall, der erste Brahmane links der wegen seines Platzes ini Vordergrund des Bildes doch wohl als der Bodhisattva betrachtet werden muß ist in der Farbe des Haares und der Haut und in den Details des Schmuckes von dem knienden Brahmanen verschieden Ich bin aber überzeugt, daß man in solchen Fallen auf logische Richtigkeit zu Gunsten malerischer Abwechslung und Belebung verzichtete, denn solche klemen Unterschiede finden sich auch da, wo eine andere Deutung der dargestellten Personen geradezu ausgeschlossen ist wie z B in 2 und 3

Von den in dem Vers genannten Gaben scheint auf dem Bilde nichts vorzukommen Die runden Gegenstande in den Schusschie erklart von Le Coq als die tibetischen der ma, Grunwedel als Brot Wie Rauderwerk sehen sie jedenfalls nicht aus Auch von den heißen Badern ist mehts zu bemerken, und ob das Haus oben rechts den geschenkten Vihara darstellt, sit zum nundesten sehr zweifelhaft, da sich dieses Haus wiederholt auch auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jgentálakurnau a Jgentála ust m der Schrebung sentáka im Sk.De aus Caraka heleg! In der Vahnvyutpatu hest die Ausgabe von Micronov 281, 89 jontakoh, die Handschriften haben jotantalah und jenhákah. Es st offenbar uuch her juntálah oder juntákah zu lesen jye kann leseht zu je entstellt werden. Wahrscheinheh vir jyentála dentusch mit Pali jantál un jontálara Badchaud in rhele Bader, a. Vahá vagga 1, 25 12, Oullaw V. 14, 3 VIII, 8 Nach Buhler, k.Z. X.N., 325 ist jantájánar Sk. yantorpha

<sup>2)</sup> Lies kälenägarunä

Bildern findet (2, 5, 7, 10), wo in dem Vers von einem Vihfra nicht die Rede ist Auf die Nebenfiguren, die fast überall wiederkehren, Vajrapän, die Mönche, die den Bihksusamghi des Buddha reprasentieren, die Gottheiten, die Zeugen der frommen Handlung sind gehe ich hier und im folgenden nicht weiter ein

2 Den ausgezeichneten Tamonuda beschenkte (ich), als (ich) ein König war, mit einem tula (\*), der mit verschiedenen Juwelen besetzt war '

Auf dem Bilde (Nr 8 in Tempel 41)) ist der kniende Bodhisattya. dem sich der Buddha mit der Gebarde eines Redenden zuwendet, in der Tat ein König Auf der gegenüberstehenden Seite erscheint derselbe König noch einmal stehend mit einem Schirm in der Hand. Hier sind also deutlich die beiden Phasen der Handlung, links die Darbringung, rechts das Vyā karana, dargestellt Eine Bestatigung dieser Auffassung scheint mir die Figur hinter dem knienden Bodhisattva zu liefern Es ist ein Jungling?), der denselben Schirm tragt wie der stehende Bodhisattya. Ich erkenne darin einen Devanutra, der den geschenkten Schirm für den Buddha tragt. wahrend dieser das Vyäkarana ausspricht. In der weiblichen Figur hinter dem stehenden Bodhisattva sehe ich nicht wie von Le Cog eine Göttin. sondern die Gemahlin des Königs Eine ganz abnliche Figur erscheint auf den Rildern 3-5, wo sie stets als Furstin gedeutet werden kann oder muß Entscheidend ist, daß alle vier die sonderbare rote Bemalung oder Tato wierung im Gesicht zeigen, die auf den Gesichtern der sicheren Gottheiten memale vorkommt

Dis Wort tula, das hier 'Schirm zu bedeuten scheint, vermag ich nicht zu erklaren, Sieglings Konjektur (tülena) befriedigt mich nicht \*

Was die Gestalt des Buddha betrifft so möchte ich darauf hinweisen daß der Rand der Aureole und der Vesica durch flackernde Flammen ge bildet wird. Das scheint mit seinem Namen Finsternisvertreiber zusammenzuhangen Allerdings kehren diese Flammen in dem Bilde des Käsyapa wieder (10) wo eine Beziehung auf den Namen fehlt

4 'K-emamkara, die Sonne der Menschen, verehrte (ich) als (ich) in Konig war, mit heißen Badern Wohlgeruchen und schwarzem Agallochum<sup>3</sup>) und schenkte ihm 60000 Vihāras'

Das Bild (Nr 1 in Tempel 4) unterscheidet sich von dem vorher gehenden dadurch, daß der Buddha nicht im ausgesprochenen Redegestudargestellt ist, ich möchte trotzdem annehmen, daß er dem König, dei links vor ihm kniet das Vyäkarana erteilt. Rechts steht wieder der König von seiner Gemahlin begleitet. Sie tragen wieder im Schusseln die Gaben, die wir sehon in 1 an Stelle des zu erwartenden Räucherwerkes fanden. Öh das Haus oben links die geschenkten 60000 Vihäras vertritt, ist wie sehon

<sup>1)</sup> Anstatt des Hauses oben rechts erscheint hier eine blumenstreuende Gottheit

<sup>2)</sup> Der Schmirtbart ist vorgezeichnet, aber nicht ausgeführt worden

Laca kālenā jarunā

bemerkt, unsicher, dagegen könnte das hinter dem kmenden König sich erhebende jurtenartige Gebaude mit dem Rauchloche und einem Quer stabe, von dem ein Netz und eine Lederflasche (\*) herabhangt, wohl ein Badehaus sein. Auch das erwahnte gantaghara ist nach den Angaben im Vinavanitaka ein Haus, in dessen Mitte ein Feuer brennt. In der Renlik sind die Außenwande dieses Hauses nicht mit dem Rankenmuster bedeckt sondern mit Flammen, die in drei Etagen übereinander geordnet sind. Vielleicht ist das nur eine andere Art der Verzierung, vielleicht aber soll es den durch die Ritzen der Wand dringenden Schein des im Innern brennenden Teners bedeuten

5 'Als König verehrte ich, Ananda Simha den löwengewaltigen Mannstier, mit einem Schirm dessen Stock aus einem Edelsteine bestand '

Das Bild (Nr 2 in Tempel 41)) ist ahnlich wie 2 zu deuten Rechts steht der Bodlusattva als König, neben ihm, nicht eine Göttin sondern seine Gemahlin2) Beide tragen Schirme in den Handen Links kniet wieder der König, das Vyākarana von dem im Redegestus dargestellten Buddha empfangend Hinter ihm steht eine jugendliche Gestalt mit einem Banner in der Hand. Ich erklire sie ebenso wie die entsprechende Figur in 2 als die Gottheit, die die dargebrachte Gabe für den Buddha entgegengenommen hat Dagegen scheint zu sprechen daß die Gottheit wie gesagt deutlich ein Banner, nicht einen Schirm tragt. Daß die Erklarung trotzdem richtig ist, beweist die Replik in Tempel 4 in der die entsprechende Person tat sachlich mit einem Schirm dargestellt ist3). Wir haben hier also ein ab solut sicheres Beispiel für die Richtigkeit der Behauptung daß die Valer sich gelegentlich Variationen gestatteten die geeignet sind, den dargestellten Vorgang zu verdunl ein

9 'Fruher in anderen Geburten war ich der Sohn eines Kömgs Ich verehrte meinen Bruder Ratnasikhin mit einer Öllampe\*)

'Ende der ersten Asamkhyeya Periode'

Bild (Nr 3 in Tempel 4) und Aufschrift stimmen in den Grundzugen uberein Dis Bild unterscheidet sich von den bisher besprochenen aber insofern, als der Bodhisattva nur einmal dargestellt ist. Er kniet in der linken Ecke in der Tracht eines Fursten ein Räuchergefaß darbringend Der Buddha im Redegestus erteilt ihm das Vyakarana. Rechts kniet ein

<sup>1)</sup> Die Abweichungen außer der nachher angeführten sind irrelevant

<sup>1)</sup> Suche oben S 265

<sup>3)</sup> I'r unterscheidet sich in Einzelheiten ein wenig von den Schirmen die der König und die Konigin in unserem Bilde tragen, wir wisen aber nicht, wie die letzteren in der Repl k aussahen

<sup>1)</sup> autāl am steht sieher für autoham, abl uvan für abl üvam In den Handschriften wird auslautendes a gewohnlich durch m ausgedruckt, daher ist hier umgelichet a für m geschrieben bl rataram beruht auf Konjektur Anstatt Ratnafill i namdipataila ist. Ratnasikhim sadipataila zu lesen sadipataila ware e gentlich mit Lampe und Öl oder mit Lames nol , dis Wort steht aber wohl für satailadina

Mönch der dasselhe Rauchergefaß trugt. Es ist also ein Mönch aus dem Gefolge des Ratustikhun dem der Buddha die Gabe des Prinzen zur Vorwahrung ubergeben hat

Die einzige Abweichung von dem Verse liegt in dem dargebrachten Gerenstande In der Replik in Tempel 41) ist es chenfalls ein Rauchergef. R. Daß aber dieses erst spater an die Stelle einer Ollampe getreten ast howeist das entsprechende Bild in Tempel a. Anlage A zu Idvantšahri, no uni erkennbar eine Lamne mit brennendem Dochte dargestellt ist 2)

3 'In dieser heblichen Stadt verchrie ich, als ich ein Großkaufmann war den ruhmreichen, vollkommen erleuchteten Buddha namens Sikhin mit Viharae3)

Das Bild (Nr 9 in Tempel 44)) stimmt in keiner Weise zu dem Verse Vor dem im Redegestus dargestellten Buddha kniet rechts mit gefalteten Handen der Bodhisattaa, aber nicht als Sresthin, sondern in der Tracht eines Königs Allerdings finden wir dieselbe Figur in 8, wo wir nach dem Verse cheufalls einen Sresthin erwarten müßten. Der Schluß den man darnus ziehen könnte, daß der zentralasiatische Maler von dem Krosthin one falsche Vorstellung hatte, wird aber dadurch hinfallig daß in 6 der im Verse genannte Sresthin richtig als Kaufmann dargestellt istel. Hinter dem Könng steht seine Gemahlin<sup>6</sup>) Unten links ist wieder der Könng dargestellt wie ihm von einem Mönch eine Tonsur geschoren wird. Die Vihārna fehlen das Haus in der linken oberen Ecke kann sehen deshalh kaum einen Vihära darstellen, weil in dem Hofe eine Anzahl Pforde sichthar sind Wir können also aus dem Bilde nur eine Legende beraustesen daß der Bodhisattva als König den Buddha Sikhin irgendwie verehrte das Vyakarana empfing und dann in den Orden eintrat Ahnliche Geschichten werden im Buddhavamsa und in der Nidänakatha von dem Bodhisattva unter Kondañña Sujāta Phussa Vessabhu und Kakusandha erzahlt') Hier ware also anders als in allen vorher besprochenen Bildern das Vvå karan i und ein spiterer Vorgang dargestellt. Die Annahme daß die Ver chrung gerade in dem Eintritt in den Orden bestand also dem Vyākar ina vorausging verbietet sich durch den Umstand, daß dann der Bodhisattva

<sup>9</sup> Chot-cho Tafel 37

<sup>1)</sup> Grünwedel, B richt über archäologische Arbeiten in Idikutschare und I m Lebung S 64ff Tafel 6

<sup>2)</sup> Der zweite phila hat eine Silbe zu weing. Viell icht ist Sikhindinna geseieren ih zu lesen in dieser heblichen Stadt des ruhmrsichen S' Sambuf Dah steht für sim Lu I that Schreibungen wie rat drau für eithärach sind nuch in den Handschriften haufig

<sup>4)</sup> Die Abweichungen sind unbedeutend

<sup>3)</sup> Dall der in Nr 11 ersel emende Bodhisattva kein Sresthin ist, wie d'e Vreangibt, bedarf keines Beweises

<sup>4)</sup> Subroten 5 265

<sup>1)</sup> Die Prandhearya unter Sikhin ist aber im Buddhayanpsa und in der Nalan katha (Jat I, 41) wie im Mahavastu ganz anders

beim Vyakarana nicht in weltlicher Tracht und von seiner Gemahlin be gleitet erscheinen durfte, sondern das Mönchsgewand tragen milbe. Finen so schweren Verstoß gegen die Logik wird man dem Valer doch meht zu trauen durfen. Wir mussen uns auch huten zu glauben, daß alle diese Bilder nich demselben Schema komponiert seien. Originale Schöpfungen sind es ja uberhaupt meht. Wahrscheinlich hat jedes Bild seine eigene be sondere Geschichte<sup>1</sup>) und was sie uns gleichartig erscheinen lißt, sind nur gewisse Außerlichkeiten, die mit dem eigentlichen Inhalt des Bildes nichts zu tun haben.

Auch hier scheimt, ahnheh wie in Nr 2 mit dem Ornument des Randes der Aureole und der Vestea des Buddha auf seinen Namen angespielt zu sein. Von Le Coq nennt es fragend 'vielfarbige palmenwipfelformige Lotus blutter', mir scheinen es deutlich die Augen des Pfauenschweifes zu sein, die gewählt sind weil der Name des Buddha 'Pfau' bedeutet. Dieselben Pfauenaugen finden sich aber auch in Nr 8 bei dem Buddha Sunetra 'Schönauge wo die Bezugnahme auf den Namen, wenn sie auch micht un mötlich ist doch ferner biest.

6 Mit einem Elefanten einem Pferde, Gold Frauen Juwelen und Perlen'i zog ich als Großkaufmann aus, um die sechs Jinas zu verehren'

Über den Vers habe ich schon S 259 gesurochen. Die Übersetzung von uduanam kriam kann nicht als ganz sicher bezeichnet werden, von der Her stellung eines Gartens kann hier aber kaum die Rede sein. Daß gerade sechs Gaben genannt sind wird nicht zuf illig sein, nach dem Verse be schenkte der Bodhisattya offenbar ieden der sechs Buddhas mit ie einem der angegebenen Gegenst inde Auf dem Bilde (= Nr 10 in Tempel 4) scheint die dritte Darbringung dargestellt zu sein und zwar gleich in Ver bindung mit dem Vyakarana In der rechten Ecke knien vor dem redend dargestellten Buddha zwei Kaufleute mit Schusseln auf denen straff gefullte Beutel hegen in den Handen. Naturlich kann nur der eine der beiden der Bodhisattva sein der andere muß als sein Begleiter gefaßt werden Auch in dem Kaufmann der auf der linken Seite ein Pferd ein Maultier und ein Kamel am Zugel halt möchte ich nur einen Begleiter schen Interessant ist die Gottheit die sich über dieser Ligur nach unten beugt Die Arme sind in Brusthöhe erhoben und ihre Haltung scheint Staunen auszudrucken , bemerkt von Le Cog Auf der Replik ist sie nach Grunwedel dargestellt 'nach unten greifend um etwas herbeizuholen' Wir haben also auch hier offenbar wieder einen Devaj utra vor uns, der bereit ist, die Geschenke fur den Buddha in Empfang zu nehmen

8 'Sunetra den Fuhrer der Welt verehrte ich damals als ich ein Groß kaufmann war mit einem Juwel und einem lieblichen Vihära'

<sup>1)</sup> Fur Nr 7 luße se sich vielleiel t sel en j tzt sel reiben da hier die Anfange in der Gandlarakunst klar zutage liegen

<sup>1)</sup> rate mult blish stel t offenbar für rat samultablis

Durstellung der männlichen Brust zu erkennen, z. B. die gegenüberstehende Figur des Bodhisattyn Hier liegt also zweifellos ein Fehler des Malers vor. Wahrscheinlich wurden die Burtehen, die in dieser Kunst überhaupt einfach zum konventionellen Zeichen der Männlichkeit berabgesunken sind, erst am Schluß, nachdem das Gemalde unter Benutzung von Schablonen fertiggestellt war, mit feinem Pinsel eingezeichnet; dabei hat das arme Madchen durch ein Verschen eine Geschlechtsveranderung erfahren. Man scheint ubrigens den Fehler spåter selbst bemerkt zu haben. Das Mannweib zeigt als einen ganz besonderen Schmuck auf jeder Seite des Schnurzbartes drei schwarzgrane Linien, die fast wie ein Katzenbart aussehen. Schwarzgraue Tünfelchen umgeben auch das Bartchen an der Unterlinge Sie sind sicherlich nachtraglich hinzugefugt und rühren entweder von einem Kenner her. den der falsche Bart störte und der ihn gewissermaßen ausstreichen wollte. oder von dem Maler, der sich seines Fehlers bewußt wurde und mit den Linien und Tupfen andeuten wollte, daß der Bart wieder zu entfernen sei; zur Ausführung der Korrektur ist es dann nicht gekommen. Das Bild zeigt noch einen, vielleicht sogar noch zwei abnliche Pehler. Was dem Madchen zuviel gegeben 1st, hat der ausgestreckte Bodhisattva zu wemg erhalten, bei ihm ist der Schnurtbart vergessen worden. Anderseits ist die Figur, die ich vorbin als Gottheit erklirt habe, die die Lotusse für den Buddha in Empfang nimmt, in der Replik in Tempel 4 nach Grünwedel ein Madchen Dann kann sie aber wohl nur als das Madchen gedeutet werden das die Lotusse bringt, wieviel Blumen in der Replik auf der Schale liegen, gibt Grunwedel nicht an

Die ubrigen Verschiedenheiten in den beiden Darstellungen sind von geringer Bedeutung. Der Buddha tragt in Tempel 4 nicht nur einen Lotus in der Hand, sondern er hat sich auch Blumen hinters Ohr gesteckt. Der stehende Bodhisattva blickt dort nach ruckwarts herab, und anstätt der beiden Gottheiten stehen aben rechts zwei Mönche.

13 'Als ich ein Rsi war, verehrte ich S , den Herrn der Dreiwelt mit einem hübschen Bastgewand wurde er von mir bekleidet '

Dis Bild (Nr 15 in Tempel 4) zeigt wieder den Doppelvorgang der Gabendarbringung und des Vyäkarana. Links steht ein schwarzhaariger Brahmane mit einem Tigerfell in den Handen. Rechts kniet vor einer Schilfhutte ein braunhaariger Brahmane, der ein Pantherfell tragt und von dem redend dargestellten Buddha das Vyäkarana empfangt. Nach dem, was wir oben unter Nr.1 und 5 feststellen konnten, kann es trotz der Verschiedenheit der Haarfarbe und der Gabe meht zweifelhaft sein, daß beide Male derselbe Brahmane gemeint ist. In der Replik fallt überdies die eine Verschiedenheit fort; nach Grunwedel halten hier beide Brahmanen ein Goldgewand in den Handen<sup>1</sup>). Das valleda, unter dem sich diese Zentral-

Dienso gibt Grunwedel bei der Beschreibung der Replik in Halle 10 (a. a. O. S. 261) an, daß die beiden Brahmauen Goldstoffgewander in den Handen tragen.

asiaten wohl nichts Rechtes vorstellen konnten hit sich also zunächst in ein Goldgewand verwandelt und dinn weiter teils in ein Panthier, teils in ein Tigerfell, die beiden für die Brahmanen der zentralasiatischen Kunst charakteristischen Kiedungsstucke

12 Der Vers fehlt Das Bild (Nr 14 in Tempel 4) stellt eine ahnliche Szene dar wie Nr 3 Ein Mönch schert einen König

15 Der Vers ist fast verwischt Was zu erkennen ist, lautet in der Übersetzung etwa 'In nichtiger Weise wurde der Buddha vereint er fullt(?) der Wunsch') und das Reich des Dharma von mir, als ich ein Könie war durch Glauben (erlanch)

Das Bild (Nr 6 in Tempel 4) zeigt links vor einer Schilfhutte einen Brahmanen, der vor dem im Redegestus dargestellten Buddha kniet. Rechts steht ein Brahmane, der auf einer Schussel die sehon mehrfach erwähnten Kuchen oder Opfergaben darbringt. Der Bodhisattva ist also einmal als Darbringender, einmal als Empfanger des Vyäkarana dargestellt. Kleine Unterschiede in der Farbe des Haares und der Haut sind unch her wie in Nr 13 vorhanden und ebenso wie dort zu beurteilen. Wenn in dem Vers das Wort rajabhilena absolut sicher stande, wurde hier wieder ein unver einbarer Gegenstiz zwischen Vers und Bild zu konstitieren sein. Ganz unmöglich ist es aber nicht daß dryabhilena 'als ich ein Brahmane war', dagestanden hat wenn auch die vorhandenen Spuren mehr auf ra als auf dits weisen.

14 'Als ich den Angirasa am Ufer des Flusses stehen sah setzte ich der ich ein Karawanenkaufmann war auf einem Schiff den Weisen über den Fluß

Auf dem Bilde (Nr 5\*) in Tempel 4) ist der Buddha im Redegestus auf einer Art Fahre stehend dargestellt. Er wendet sich drei Kauffeuten zu von denen zwei kinei einer aufrecht steht. Es ist meht leicht zu asgen wer von ihnen als der Bodhisattva anzusehen ist. Man möchte am hebsten den schönen beturbanten Greis dafür erklaren wenn micht der kineide und eine Schale mit irgendwicher Speise tragende Jhann durch seinem Platz im Vordergrunde des Bildes großeren Anspruch auf diesen Namen machen könnte. Auf der gegenüberhegenden Seite begen im Vordergrunde ein kamel und ein Esel beide mit Warenballen bepackt, dinhuter kuitet ein Kaufmann mit gefalteten Handen ein anderer sicht aufrecht da in den Handen ein Schussel auf der gefullte Beutel liegen. Diese beiden Personen sind wohl nur als Begleiter zu denken so daß das Bild Darbringung und Vyäkarana

<sup>1)</sup> Ist purno manorathah zu lesen?

<sup>1)</sup> Unwesentich et daß in der Repilk oben links Cotthert und Monch der Leit nie der Norden Da unter Angaben Crunwedet die auf eine Verschieden leit in der Komposition der Bolder sehl ellen laseen son! wie die Organale um Museum für Yallierkunde zeigen nicht neit ge Auf der linken Seite sin! auch in Trimpt! der Kauff ut dergreschtit um treit is findet sich auch in der Eisen leben dem Kanfel.

in einer Szene darstellen wurde In diesem Falle stimmt also Vers und Bild gut zusammen

10 'Unter Kasyapa'), dem höchsten der Menschen war ich der junge Brahmane Uttara Als ich das Wort des 2) gehört hatte, faßte ich den Entschluß, in den Orden einzutreten

Ende der Übung aller Tugenden in der dritten Asamkhyeja Periode' Auf dem Bilde (Nr 4 in Tempel 4) steht rechts ein kleiner Brahmanenknabe mit einer Schale voll Blumen Sem Stand ist durch die Waden 
strumpfe aus Pantherfell gekennzeichnet, die auf diesen Bildern nur brah 
manische Asketen tragen Auf der anderen Seite kniet ein Mann im Mönchs 
gewand, der die charakteristischen Merkmale des Buddha Usnisa und 
Urnä zeigt Ihm wendet sich der große Buddha zu, die Gebirde der rechten 
Hand scheint Rede auszudrucken Es kann kaum einem Zweifel unter 
liegen, daß der mänara Uttara rechts im Akt der Verehrung dargestellt ist 
links in dem Augenblick, wo er nach seinem Eintritt in den Orden das 
Vyakarana empfungt Auffallend und ein Verstoß gegen die buddhistische 
Dogmatik ist nur daß er auf der rechten Seite schon mit den Attributen 
des Buddha erscheint Die Replik scheint in diesem Punkte richtiger zu 
sein wenigstens notiert Grunwedel an dieser Stelle kniender Binksu 
affialt

Samtliche Schulen stimmen darin überein daß der Bodhisattva das Vyakarana von Kasyapa als ein junger Brahmane (mänaia) empfing Seine Geschichte wird im wesentlichen gleich ausführlich und mehrere Male im Mahävastu I 319—337, kurzer im Buddhavamsa und in der Nidänakathä Jat I 43 erzahlt<sup>3</sup>) In allen drei Werken ist sein Name Jyotipäla (Jotipala) im Svagatavadana des Divyavadäna (193) wird aber erwähnt daß der ehr wurdige vollkommen erleuchtete Kaśyapa dem Uttara manaia das Vya karana erteilen werde Du manaia wirst wenn das Leben des Menschen hundert Jahre währt der Tathägata der Arhat der vollkommen erleuchtete Säkyamuni sein. Hier zeigt sich also wieder die genaue Übereinstimmung des Verses mit der Tradition der Savästivädins<sup>4</sup>).

Aus dem Vergleich der Aufschriften mit den Darstellungen ergibt sich daß die Maler unmöglich nach jenen Versen gearbeitet haben können Man mag noch so vieles aus reiner Unachtsamkeit erklagen oder aus Miß

<sup>1)</sup> Lies Kāśyape statt Kāśyapo

<sup>2)</sup> Ich vermag das fehlende Wort nicht l'erzustellen \*

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Der Bodhssattva tritt auf Anraten seines Jugendfreundes des Töpfers Ghatikara in den Orden ein Es ist sehr wahrschenlich daß darauf auch in dem Verso mit den Worten na s alavarca årutta angespielt ist der Freund wurde dann hier einen anderen Namen fuhren. Übrigens ist der manava in den Erzahlungen er heblich alter als er auf dem B ide erschen.

<sup>4)</sup> Übrigens kennt auch der Buddhavamsa und die N danakathā (Jat I 37) eine Pranidhearya des Bodh sattva als Uttara ma ava sie verlegt se aber unter den Buddha Sumedha.

verstandnissen oder aus einer Freude an malerischem Wechsel die sich uber die Gebote der Logik hinwegsetzte, es ist schlechterdings unmöglich, daß man einen König darstellte, der sich in den Orden aufnehmen laßt, oder einen Mönch, der die cirara Gabe macht, wenn der Text, dem man zu folgen hatte, von einem Sresthin erzahlte der Viharas stiftete. Diese Maler, oder vielmehr die Kunstler, die ursprunglich die Bilder schufen, von denen uns hier nur handwerkmaßig hergestellte Konien vorliegen mussen einem Text gefolgt sein, der sich in manchen Punkten von dem Werk, dem die Verse entnommen sind, unterschied Das ist an und für sich nichts Auf falliges Die meisten Pranidhi Legenden sehen sich zum Verwechseln ahn lich, nur wenige, wie die zu Dînamkara oder Kāsvapa gehörigen, tragen ein individuelles Genrage So wurden sie miteinander vertauscht oder ver mengt und zwar nicht nur in den verschiedenen Schulen, sondern sogar in derselben Schule, wie die oben aus dem Vahavastu angeführten Bei spiele zeigen. Wie kam man aber dazu, für die Bilder Aufschriften zu wahlen die mit den Darstellungen nicht im Einklang stehen? Meines Er achtens erklart sich das so, daß das ursprungliche Werk, nach dem die Bilder gearbeitet waren, verloren und durch ein jungeres, aus dem die Auf schriften stammen, ersetzt war. Als man das Bedurims fuhlte, die Bilder mit Aufschriften zu versehen griff man daher zu diesem und wahlte Verse daraus aus. indem man die Namen der Buddhas als Stichwörter nahm, ohne sich um den Inhalt der Verse zu kummern Ist diese Erklarung richtig, so wurde durch die Verse wenigstens der Name der dargestellten Buddhas gesichert sein

## Epigraphische Beitrage.

## III Das vierte Saulen Edikt des Asoka

Seit der Ausgabe der Felsen und Suufen Edikte des Asoka durch Buhler sind naheur. 20 Jahre verflossen In dieser Zeit ist eine Reihe von Arbeiten erschienen die das Verstandins dieser Inschriften über Bühler hinaus gefördert haben, niemand aber wird bestreiten, daß auch jetzt noch zahlereche Stellen und einzelne Ausstrucke der Auffleilung bedurfen Ins besondere wird die scharftere Beobachtung des Sprachgebrauches und die strengere Scheidung der verschiedenen Dialekte vielfach zu anderen Resul taten Juhren, nicht selten wird auch eine Nachprufung die Erkhrungen Kerns und Senarts die Bühler nicht angenommen hat, als die richtigen erweisen Bespiele dafür glaube ich um folgenden geben zu können

Unter den Saulen Edikten ist das værte, das den ausfubrichen Berrebt des Königs über die Lajūkas enthalt, in Delhi Sixālik Lauriyā Arnrāj und Lauriyā Nandangarh vollstandig in Delhi Virathi, Allahabad und Rām purva wenigstens in größeren Bruchstucken erhalten, sodaß über die Lesung kaum irgenden Zweifel bestehen kann Desto größer sind die Schwierigkeiten, die gerade dieses Fdikt der Erklarung bereitet. Der Be quemhehkeit halber stelle ich den Tevt des Ediktes in der Version von Ds nach der Buhlerschen Ausgabe voran mit Angabe aller inhaltlich bedeut samen Abweichungen in den anderen Versionen \*

Deranam piye Piyadası laja heram ahaf I sadurisatıyasa (1) abhisitena 1)me 19am dhammalıpı likkâpıtā[ ] Lajuka me (2) bahusu pānasatasahasesu janası ayata tesam ye abhıhale va (3)damde va atapatıye me katef . I kim ti f? [ lanikā asvatha abhitā (4) kammāni pavatavevū2) ranasa ranapadasā hitasu kham uvadahevu (5) anugahinevu cal 1 Sukhivana dukhivanam janisamti dhammayutena ca (6) riyoradisamti janam janapadam[ ] lim is [ 9] hidatam ca palatam ca (7) ālādhayevu (12) [ ] Lajukā pi laghamti paticalitare mam[ ,] pulisani pi me (8) chamdamnani paticalisamti te pi ca kani riyoradisamti yena mam layıka (9) caqhamtı aladhayıtaref 1 Atha hı payam riyataye dhatiye nisintu (10) asiathe hotif I Vivata dhati caghati me param sukham paliha tare4) [ ] (11) heram mamā lavuka katā vanavadasa hitasukhavel .] vena ete abhita (12) asiatha5) samtam arimana kammāni paratayevu tif 1 Etena me lazukānam (13) abhihale za damde zā atapatīye kate[] Ichitarīye hī esa [,] kım tıf ?] (14) rıyohālasamatā ca sıya damdasamata cāf | Ata ite pi ca me arutif 1 (15) bamdhanabadhanam munisanam tilitadamdanam pataradhanam temni dieasani me6) (16) vote dimnel / Natika ta kani nishapamsamti piri täve tänam (17) nasamtam vu nyhapavitä?) dänam dähamti palatikam upavä sam za kachamtif / (18) Ichā hi mef / heram niludhasi m kālasi pālatamāladhayeru ir 1) janasa ca (19) radhati riridhe dhammacalane samyame dāna saubhāge tr3)[ ] (20)

Den Satz tesam ye abhihāle ta damde ta atapatiye me late übersetzt Buhler (Ep Ind II S 253) im Anschluß an Kern 'I hive made them independent in (auarding) both honours and punishments. Dis ist dem Sinne nach unzweifelhaft richtig. Buhlers Erl litting der grammatischen Konstruktion des Satzes aber ist verfehlt. Er faßt alapatiye als Substan itunum ("ātmapatiyam) und übersetzt die Worte ins Sanskrit tesäm yo 'bhiharo tā dando vā [latra] maya [tesam] siatantratā krīā. Diß diese Inter pretaktion wicht richting sein. Laim. 1205 der spriter folgende Satz itena me layikanam abhihāle va damde vā atapatiye late. Hier muß Buhler abhihale und damde als Lokative fassen 'for this reason I have made the Layikas independent in (auarding) both honours and punishments. Dis aber ist aus sprachlichen Grunden unmöglich. Der östliche Didelt in dem die kleineren Edikte die Felsen Edikte von Dhauli. Jaugada und Kalsi und die kleineren Edikte bis auf die von Siddapura abgefaßt sind kennt von den

<sup>1)</sup> La und Ln otas blis tena

La āladhayeru (omitt ti)
 La La R abhīta asratha

<sup>5)</sup> La Ln R abhita asiatha
7) La und Ln nijhapa\_ptare

<sup>9)</sup> A omitt ti

<sup>)</sup> La und Ln pavatayevu ti

<sup>4)</sup> La und Ln pal l'atare te

<sup>6)</sup> A omitt me

<sup>8)</sup> A aladha jevu (omitt ti)

a Stammen nur einen Lokativ auf -asi1) Nur an zwei Stellen kommt an geblich ein Lokativ auf e vor In F XIII hest Buhler in K I'ma Kamboiesu Nabhale Nabhapamitsu Bhosa Pitiniluesu Adha P ladesu, in Sh Yona Kambouesu Nabhale Nabhitina Bhoja Pitinilesu Amdhra Pulidesu, in M Your K su Nabhake Nabhapamtisu oja Pitini su Amdha-P Die Lesung Nabhale ist aber schon außerlich recht unsicher Fur K gibt Buhler an (Beitr S 193) 'Die Ruckseite des Abblatsches zeiet Nabhake. der Vorderseite nach könnte der e Strich zufallig sein', und für M (Beitr S 227) 'Der altere Abklatsch bietet [Nabha]kao' Es ist ferner doch ganz unwahrscheinlich daß hier abweichend von dem gewöhnlichen Gebrauch em Landername im Singular stehen sollte. Dazu kommt, daß die drei danebenstehenden Wörter samtlich Dwanduss ans den Namen zweier Väller schaften sind. Das alles weist darauf hin daß Nübhala Nähhanamtisu zu lesen und daß auch dies ein Dyandya ist "bei den Nähhakas und den Nabhapanktis' Der zweite angebliche Lokativ auf e ist bhage amne in F VIII in Dh J (nur bhage a ) K, wofur G bhage amne, Sh bhage amne, M bhage ane bieten Man offegt darin, unter Berufung auf Pali aparabhage, einen adverbiellen Ausdruck 'seitdem' zu sehen. Aus dem Zusammenhang geht das keineswegs mit Sicherheit hervor, und auch der Pali Ausdruck beweist nicht viel, da sich erstens apara und anva der Grundbedeutung nach nicht decken und zweitens im Pali niemals soviel ich weiß, apare bhage oder bhage apare vorkommt Meines Erachtens kann bhage amne nur ein Nominativ sein, da die Stelle auch sonst mißverstanden ist, ge denke ich spiter ausführlich darauf zurückzukommen. In lebendigem Ge brauche sind die Lokative auf einer in dem westlichen Dialekt von Girnar und in dem nordwestlichen von Shähbäzgarhi und Mänsehra. In G finden wir trinte III Patalymite V. save kale VI. sarve kale VI. vakarane IX. prakarane XII, m(vi)nie XIII, sarasake eia vijane (\*) XIII, neben den etwas h infigeren Formen auf amhs2) Em Lokativ auf ass kommt nicht vor Der Dialekt von Girnar ahnelt in diesem Punkt wie in anderen dem Pali, wo der Lokativ auf -e. amhi und asmim ausgeht und unterscheidet sich seharf von dem östlichen Dialekt. In Sh und M finden wir Lokative auf e asm und ast In Sh sind die Formen auf e am haufigsten in M die Formen auf ass Nur die Endungen e und asps werden dem eigentlichen Dialekt angehören, die Formen auf -ass können wir mit größter Wahrscheinlichkeit als Fnt lehnungen aus der im östlichen Dialekt abgefaßten Vorlage betrachten und zwar hat sich M wie fast immer dieser Vorlage genauer angeschlossen als Sh

<sup>1)</sup> In K vom rehnten I d kt an natürlich auch -ali und an gesehrichen. Die Vermitting Buhlers (I p Ind II, 270 Note CS) daß in S 7 dal um 3 mass ein Sel reib fehler für dahuke januar s i ist abzulchin in. Bul ler s lb t verweit auf d in Lokativ und draume in S 5.

<sup>1)</sup> I inmal in I I randsammh

Abhhāle und damde können also an der zweiten Stelle in unserem Edikh nur Nominative sein, und alapatiye muß ein Adjektiv sein, wie sehon Kern, Jaart S 95, gesehen hat, der es richtig durch statantrah wiedergibt Es ist in beiden Fallen wörtlich zu übersetzen 'Das Belohnen oder Strafen seitens der Lajjūkas ist von mir von ihnen selbst abhangig gemacht worden 'Atapatiye ist wahrscheinlich eine adjektivische Weiterbildung von ätmapats mit dem Suffix ya, wie Sk arya, yonya von ait, yon. Die Zuruckführung auf ein Bahuvrih "ätmapatika die dem Sinne nach wohl möglich ware, wird dadurch erschwert, daß sich in diesem Dialekte kein sicheres Beispiel für den Ausfall des suffivalen k mit ya sruti findet, nila thiyam in FIX Dh (K nilathiyām, Sh nirathriyam M nirathriya, aber G niratham) ist leichter auf "nirathyam, eine Bildung wie "atmapatya, zuruck zuführen als auf "nirathilam, wie Franke, WZKM IX S 347, vorschlagt, und die von Bühler (Beitrage, S 298) gegebene Ableitung von getaya (S 1) aus getaläh ist ganz problematisch.")

Was die Bedeutung von abhihāla anbetrifft, so möchte ich es lieber durch den etwas weiteren Ausdruck. Belohnen' wiedergeben als durch 'awarding honours', wie Buhler sagt. In der von Buhler Beitrage S 283f, aus Jāt 515, 6 angefuhrten Stelle abhihāram imam dajjā aithadhammānusaithiyā be deutet abhihāra in Übereinstimmung mit der Grundbedeutung von abhihr, michts weiter als 'Geschenh.' 'Gib Iphin] diesen [niskā Goldes] als Geschenh tir die Unterweisung im Artha und Dharma' Daß der Kommentar pujam karonto sagt beweist für den der die vielen Fehler dieses Werkes kennt, gar nichts Auch der Ausdruck kadisanābhihārasaiklāro (Jāt V, 60) bedeutet kaum, wie Buhler meint 'durch das Angebot der Ehre eines Sitzes gastlich empfangen sondern 'durch [Anerbieten eines] Sitzes und Darbringungen gastlich auf genommen', unter dem abhihāra werden wir her die Darreichung von

<sup>1)</sup> Die Etymologie, die Michelson, IF XXIII, 264ff, von dem Worte gibt, muß ich freilich ganz ablehnen. Nach ihm ist geraya mit Haplologie aus \*gerarayas, whose period of life is attendance , entstanden Die Wurzel gev ist nur aus dem Dhatupatha bekannt. Ich bin der letzte, die Angaben der indischen Grammatiker im Bausch und Bogen zu verwerfen, wenn man aber im Dhatimatha nebenemander seer, geer, gleir, perr, merr, mlerr, derr kherr, plerr, kerr findet, alle mit der Bedeutung serane und mit Ausnahme des ersten unbelegt so wird meine ich das unbedingte Vertrauen in die Realitat gerade des gerr doch wohl etwas erschuttert werden es kann geradeso gut auf Verderbnis beruhen, wie z B Lherr, das sicherlich nur schlechte Schreibung für gerr ist Bei dieser Unsicherheit auch noch die Haplologie als Erklirungsmittel her anzuziehen scheint mir über die Grenzen des Zulassigen hinauszugehen. Das Schlimmste aber ist vielleicht die souverane Verachtung mit der die Bedeutung behandelt wird oder glaubt M wirklich einen Sanskritisten überzeugen zu können, daß der Inder jemals einen so absolut sinnlo-en Ausdruck wie 'dessen Lebensperiode Dienst ist' geprägt haben sollte und daß dieser dann weiter auch noch die Bedeutung 'medrig' angenommen haben könnte, denn daß in der Reihe ukaså ca geraya ca majhima ca nur dies die Bedeutung von geraga sein kann wird doch wohl kein I insiehtiger bezweifeln. Ich kann in solchen Ltymologien, die leider durchaus nicht vereinzelt da stehen nur Spielereien sehen die eine Förderung der Wissenschaft nicht bedeuten

arghya, madhuparka usw zu verstehen haben. In dem Edikt ist abhihâla sicherlich in erster Lime von der Begnadigung zu verstehen, d. h. von dem Befreien aus der Gefangenschaft, von dem auch in F.V. und Sep I die Rede ist, und wie wir sehen werden, von dem Erlaß der Todesstrafe. Was hier abhihāla und damda genannt wird, wird meiner Ansicht nach in Z.6 durch sublivjana dukhiyanam bezeichnet. Kern übersetzt sukhiyana dukhiyanam bezeichnet. Kern übersetzt sukhiyana dukhiyanam panisamin 'kennis nemen vin hetgeen genoegen of ongenoegen wekt', Senart 'ils rendront compte des progrès ou des souffrances', 'they will make themselves acquainted with their good and evil plight', Buhler 'they will know what gives happiness and what inflicts pain'. Ich muß gestehen diß ich mir bei diesen Übersetzungen mehts Rechtes denken kann. Meines Er achtens sind enkhiyana und dukhiyana meht Adpkitive, sondern Nomina actionis die hier im Sinne des Infinitirs stehen') 'sie werden verstehen, Freude und Schmerz zu bereiten', namlich Freude durch den abhihāla, Schmerz durch den Aamda.

In dem folgenden Satz ist das einzige Wort, über dessen Bedeutung Zweifel bestehen können ähammagutena Dhammaguta kommt noch ein mal in S 7 und mehrfach in F V vor An unserer Stelle übersetzt Bülber es wie vor ihm Burnouf und Kern 'in accordince with the principles of the sacred law', indem er ähammagutena einem Sk. ähammagutig gleichsetzt Ich halte das für ausgeschlossen, di das Wort in keiner anderen Stelle, wo es vorkommt diese Bedeutung haben kann Wahrscheinlich hat Thomas und V Smith recht, die in ähammaguta einen bestimmten Beamten er kennen (Ind Ant XXVIII, S 20ff) der Singular wurde hierzur Bezeichnung der jäti stehen

Wesentlich anders als meine Vorganger verstehe ich die folgendem patre lajuka pr leghamt patrealitate mam putrisäm pa me chamdamnäm patrealisamt Senart falls chandamnäm als Dvandva aus chanda und äpää und ubersetzt (Ind Ant XVIII, 9) "The rajukas vill set themeclies") to obey me, and so will my purushas also obey my wishes and my orders" Die Übersetzung ist inhaltlich und formell anfechtbar Van vermilt jede Ge dankenverbindung mit dem Vorausgehenden und beide Sitze sind zum nindesten uberflussig Wozu sollte der König denn der Welt eine os solbst verstandliche Sache verkunden wie die, daß seine Beamten ihm gehorchen" Diese Schwierigkeiten vergrößern sich noch in der Buhlersehen Übersetzung But the Lajukas are cager to serve me My (ofter) servants also, who know my vill will serve (me)" Das hinzugefugte 'but' zeigt daß Buhler den Mangel des Zusammenhanges mit dem Vorausgehenden gefuhlt hat Wahrend Senart unter Berufung auf 81 — er hitte hinzufugen können

<sup>1)</sup> Ngi F XIII Sh yam sako elan anaye was verzuhen werden kann , gegen uber G ya sakam ekamitate

<sup>\*)</sup> Senart wollte loghamts zu coghamts verän iern weil er irrtumlich annahm daß das die Lesart von La und Ln sei

S 71) — die lajūkas den pulisas gegenuberstellt (Inser Piy II, S 34f) faßt Buhler pulisa als den allgemeinen Ausdruck für Beamter, unter den auch die Lijūkas fallen, und ist so gezwungen, ein 'other' zu erganzen Es ist aber doch kaum denhbar, daß dieses für den Sinn wichtigste Wort weg gelassen sein sollte Buhler, der chandannäns, gewiß einfacher als Senart, als Tatpurust = Sk chandajūh nimmt, muß ferner zu paticalisamts ein mam erganzen, und wenn auch in diesem Fall die Erganzung vielleicht nicht unmöglich ist, so wird das Fehlen des Wortes doch sieher als Harte empfunden Und dabei sind die Sätze genau so nichtssagend wie in der Übersetzung Senarts Schwerer als alles das wiegt aber vielleicht ein grammatisches Bedenken Pulisāns soll nach Senart wie nach Buhler ein Nom Plur sein, wir mußten also einen Geschlechtswechsel annehmen, der bei einem Wort we pulisa doch geradezu unerklarlich ware Dazu kommt, daß in S 1 und S 7 der regelrechte Nominativ pulisā belegt ist

Alle Schwieriskeiten verschwinden, wenn wir pulisans chamdannans als Akk Plur fassen und fur laghamts die Buhlersche auch lautlich nicht einwandfreie Gleichsetzung mit Sk ranghante aufgeben und zu der Er klarung zuruckkehren die Kern, Jaart S 96, gegeben hat Laghati ist Sk arhati und arghati, Pali arahati und agghati Wahrscheinlich steht laghatı fur \*alaghatı aus arghatı wie halam fur ahalam usw möglich ist es aber auch daß arghats mit wirklicher Metathesis zu \*raghats laghats geworden ist Allerdings kommt im Cale Bairāt Edikt alahāmi vor, das un zweifelhaft Sk arhāmi entspricht aber gerade in diesem Edikt finden sich auch sonst Formen, die von dem gewöhnlichen Gebrauch abweichen. ich brauche nur an den Genitiv hama gegenüber mama und den Instrumental hamıyaye gegenuber mamaya, mamıya (S 7) mamaye (Sep II Dh) mamı yaue (Sep II J) zu erinnern Wahrscheinlich sind solche Formen dem Einfluß des Lokaldialektes zuzuschreiben. Der Sinn des ersten Satzes scheint mir jedenfalls zu sein 'Auch die Lajjūkas mussen mir gehorchen' Diese Bemerkung hat ihren guten Grund Der König hat vorher gesagt. daß er die Lauwkas in bezug auf die Belohnungen und Strafen, die sie be stimmen, töllig unabhangig gemacht habe nun schrankt er dies dahin ein, daß naturlich die Lajjūkas ihm zu gehorchen hatten 'Und', fahrt er fort, 'auch den Beamten die meinen Willen kennen, werden sie gehorchen' Unter diesen Beamten sind sicherlich nicht, wie Buhler meint, die Prativedakas zu verstehen, die doch nur einfache Spione sind, sondern hohe Wurdentrager wie die Kumaras oder die Dharmamahamatras oder Beamte, die mit besonderen Missionen in die Provinzen geschickt wurden. Es ist ganz wohl möglich, daß chamdamna eine bestimmte technische Bedeutung hat und die Beamten charakterisiert, die als Stellvertreter des Königs auf-

<sup>3)</sup> S I Ds. pulisa pi ca me ukasā ca ģevayā cā majhima cā hemevā amtamaha mata pi, S T \*pulfisa pi bahune janasī ayatā lajūkā pi bahukesu panasatasa hasesu ayata.

treten Faßt man die beiden Satze in dem angegebenen Sinne, so schließt sich auch das Folgende ungezwungen an "Auch die werden einige ver mahnen, so daß die Lajjukas imstande sein werden!) mich zufriedenzu stellen." Unter den kūm sind nach Bühler zunachst die Lajjūkas selber gemeint, dann aber wohl auch Untertanen im allgemeinen. Da rijoradi samtis hier kaum eine andere Tatigkeit bezeichnen kann als das unmittelbar vorhergehende rijoradisamti, so glaube ich daß wir den Gedanken an die Vermahnung der lassigen Lajjūkas aufgeben mussen!) Asoka will sagen, daß die Beamten "die des Königs Willen kennen", ermahnende Erlases an das Volk richten und so die Lajjūkas in ihrer Tatigkeit unterstutzen werden Grammatisch ist, wie ich nachher zu zeigen gedenke, auch noch eine andere Auffassung von kant möglich, der Sinn wurde dadurch nicht verandert werden.

Ist meine Erklarung richtig so wurde in dem östlichen Dialekt, den chals Alt Ardhamagadhi bezeichne<sup>3</sup>) der Nominatur Pluralis der a Stumme auf å der Aktivativ auf am gehildet Nom putisā Akk pulisam Ich glaube zeigen zu können, daß dies die regelmaßige und einzige Bildungsweise in diesem Dialekt ist Die in Betracht kommenden Stellen sind die folgenden

F MI K derand psye Psyadası laja gürüpüsamdanı 1) parasıldını gaha thanı vi psyeti Der gottergeliebte Konig Priyadar'an ehit allo Sekten. Asketen wie Haushalter' Auch luer ist päsamdanı der regelrechte Akkusatıv zu dem Nominativ päsamda, der in demselben Edikt zweimal erscheint

<sup>1)</sup> Daß coghat das mel rmals in den Separatedakten wiederkehrt Futurum von cal können' ist hat Franke WZKM IN S 340ff über allen Zweifel erhoben Die Annahme daß dieses Futurum präsentische Bedeutung angenommen I abe ist völl g über flüsser.

<sup>1)</sup> So such Senart als répandront les exhortations afin que les répulsas a apilleur à me seit faire Spater [Ind Ant VIII 8 6f 9) sucht er in dem mit géna beginnenden lachvatze einen ganz an leren Sinn worm ich ihm nach dem oban Bemerkten nicht folgen kann.

<sup>3)</sup> Siehe Bruch t cke bud liustischer Dramen S 40

<sup>&#</sup>x27;) Die ubrigen Versionen ze gen diß g\u00e4r\u00e4r\u00f6nad\u00e4nis kompositum ist also killerhaft f\u00fcr gramd\u00e4ni stelt. Die Orthograf due ist in diesem Teile der In sehreft ist zehlecht.

pujetavya cu palapāśadā 'Andere Sekten sınd zu ehren', savapāsamda bahusutā cā kayānāgā(gamā) ca huveyu ti 'Mögen alle Sekten vielerlei hören und gute Lehre haben' Weitere Belege fur den Nominativ von pāsamda und gahatha oder gihitha hiefert F XIII ya tatā vasati bābhanā va sama(nā') vā ane vā pāšamda gihithā vā'i) 'Überall wohnen Brahmanen oder Asketen oder andere Sekten oder Haushalter'

F III Dh palisā pi ca uutāni anapauisati. K palisa vi ca anapayısami: Buhler hat die alte Erklarung, wonach ากเปลีกะ quitant ein Sk quitan vertreten sollte, aufgegeben und übersetzt das Wort durch 'das Geziemende', 'what is befitting', weil in drei2') Versionen das Neutrum Pluralis stehe und die in G entsprechende Form unte ebensogut Akk Sing des Neutrums wie Akk Plur des Maskulinums sein könne (Beitr S 22) Beides ist nicht richtig. An und für sich könnte gulans so wohl Akk Plur des Maskulinums wie des Neutrums sein, und in dem westlichen Dialekt von G gibt es kein sicheres Beispiel für den Akkusativ Singu laris des Neutrums auf e Nach den Ausfuhrungen von Thomas (Ind Ant XXXVII, S 20ff , JRAS 1909, S 467) kann es aber auch nicht mehr zweifelhaft sein, daß with hier bestimmte Beamte bezeichnet3) und daß wir zu übersetzen haben 'Auch sollen die Parisads die Yukta Beamten be auftragen ' Auch fur ein Wort mit dieser Bedeutung erscheint mir die An nahme neutralen Geschlechtes völlig ausgeschlossen, vutans ist der regel rechte Akkusatıy zu dem Nominatiy mila der im Anfang desselben Ediktes ta vipitasi me yutā lajuke ca erscheint Dh ile casu rasesu anusayanam nikhamavu K sarata rintasi mama vuta lajuke pādesile pamcasu pamcasu vasesu anusamyānam nilhamamtu Überall sollen in meinem Reiche die Yukta Beamten und der Lajiuka und der Pradesika alle funf Jahre auf die Rundfahrt ausziehen

Dumit ist die Zahl der sicheren Belege für den Akk Plur von masku linen a Stammen erschöpft\*) Die Texte enthalten noch zwei weitere

Beitr S 60 las Buhler på\u00e9andogihith\u00e4 als Kompositum vgl S 85 Note 7
 Puter (I'p Ind II, S 464) hat er das init Recht wieder aufgegeben

<sup>2)</sup> Richtiger letzt vier denn auch M hat gutani

<sup>3)</sup> Im ubrigen verstehe ich freilich den Satz ganz anders als Thomas, wie ich spater zeigen werde.

<sup>4)</sup> Nach Buhler existerte allerdings in der Alt Ardhamfgadha unde eine Form ices Akk Plur auf e. Im ersten Separatedikt von Dh heet er syme ein Ipt tasmakhatena solavija andala pie a tase khanan khanan ekena pi sotavija. In omtala pi ca tase wich ir den Vertretter von Sk antardpi en tegda 'und auch in der Zwischenzeit zwischen den Trystangen' (Bester S 141). Aber in der Parallelstella im zweiten Separatedikt heült es in Dh. syom en lips anuolitummdsanj tasena nakhatena sotavija' khanan ei kahanat khanas anutaki pi tasena ekena pi sotavija und in J. syam en lips anuolitum måsnin sotavija' tasena antalal pi en sotavija' lähane samiam ekena pi sotavija' Mennes Trachtens unvellen selond diese Stellen genugen, um tase, wenn es wirkledi daktände, als Schright her für tisena zu erklären. Buhler selbst aber gibt an (Bestrage S 131, Note 18) dab hinter tise eine große Abechurfung mit verschiedenen Rissen folgt, und

Formen, die aber nicht beweisend sind amlamdhani und dhamma paliväväni Der Akkusativ ankamdhant 'Feuermassen' oder 'Feuerbaume' findet sich in F IV Dh und K. Allerdings ist skandha im Sanskrit Maskulinum, bei der Bedeutung des Wortes ware es aber immerhin möglich, daß in diesem Pall ein wirklicher Geschlechtswechsel stattgefunden hatte, wie er bei anderen Wörtern, die Dinge oder Abstrakte bezeichnen, zuweilen eingetreten ist Dhammapalıyayanı erscheint im Calc Bairat Edilit imanı bhamte dhammavaltuavānt ernavasamukase altvarasānt anāgatabhavānt munigāthā monevasūte upatisapasine e că lăghulorade musarădam adhinicia bhagarată budhena bhante etanı bhamte dhammapalıyayanı ichamı kimii bahuke bhikhupaye că bhilhuniye că abhilhinam suneyu că upadhâleyeyû că 'Folgende Gesetzes stellen (folgt die Aufzahlung), von diesen Gesetzesstellen wunsche ich, daß viele Monche und Nonnen sie haufig hören und bedenken ' Etans dhamma paliuājuāni ist unzweifelhaft Akkusativ, und da es offenbar nur das vorauf gehende ımanı dhammapalıyayanı aufnımmt, so könnte man versucht sein, auch dieses als Akkusativ zu erklaren. Allem die Titel der einzelnen Stellen sind im Nominativ gegeben und das macht es wahrscheinlich, daß auch ımanı dhammapalıyayanı Nominativ ist Eine solche Voranstellung des Hauptbegriffes im Nominativ ohne Rucksicht auf die Satzkonstruktion ist ım ganzen Gebiet der indischen Sprache nicht selten Dhammapaliyayanı ware dann ebenso zu beurteilen wie die nachher (\$ 284f ) angeführten Nomi native auf -āni

Die eben erwahnte Stelle in F IV Dh K enthalt auch den einzigen Geleichte den analogen Ausgang auf im Sie lautet in Dh haltinn agikim dhäni amnäni ca dixiyāni läpāni dasayitu munisanam in K hathini agikim dhäni amnani cā dixiyāni läpāni dasayitu munisanam in K hathini agikim dhäni amnani cā dixiyāni läpāni dasayitu jonassi Elefantien und Feuermassen und andere hummlische Dixtellungen den Leuten gezeigt habendi). Ich halte es fur ausgeschlossen daß das Wort fur Elefant jemals zu einem Neutrum geworden ist Hathini ist offenbar die regelrechte Form des Akk Plur, wie der dazugebörner Nomintii kautet lafts sich meht feststellen

Diese Bildungsweise des Akk Plur des Vaskulinums ist in der Alt Ardhamägadhi nicht auf das Nomen beschrinkt, sie findet sich ebenso bei dem Pronominalstamm ka<sup>2</sup>) S 4 Ds La Li te pi ca kani trijoradisamti 'auch

Senart hat ohne weiteres tisena gelesen. Es erscheint mir danach keinem Zweifel zu unterliegen, daß hier der Instrumental vorliegt.

<sup>1)</sup> Vel zu der Stelle Bhandarkar Ind Ant VLII, S 25ff

<sup>3)</sup> In allen nachher angcührten Stellen ast ku in in lefuntern Sinne verwendet Beloge für diesen Gebrauch im Sandru verseichene die Peter-burger Wiedreburder Buhler (Beitr S. 298) glaubte auch in der Jätakaprosa 1, 62, 27 einen Beleg gefunden zu haben tom seiten Sarfogokunden titla bombhenskundrum dahare is mat manilabri sose zu punktum verseignen a mith ko gescha tem puschd in, "Mitu Leber, halte Satp blat akum'ten nicht für unmundig wenn auch mennand imstande ist, die Frage zu Besen, gibt und befrage ihn. Hier begt aler selbetveretlichliche mur ein Verseben

die werden einige vermahnen', S 4 Ds A La Ln R nātikā (fehlt in A) va kans nijhapainsamis 'entweder werden die Verwandten einige bedenken machen'. S 6 Ds La Ln / immam (Ds kimam) kani sukham avahami ti 'mochte ich doch einige zum Gluck führen. S 7 Ds king su kans abhuumnamaueham dhammaradhiya ti 'wodurch könnte ich wohl einige emporheben durch das Wachsen im Gesetz', TVI J Dh K hida ca kani sukhayami (K sukhayami) 'sowohl hier berlucke ich einige' In allen diesen Fallen ist die Beziehung des kant auf Personen vollkommen sicher, ebensowenig laßt sich bezweifeln. daß das Wort in den drei letzten Stellen ein Alkusativ ist. In den beiden ersten Stellen ware indessen auch eine andere Auffassung möglich. Pischel. Grammatik der Prakritsprachen, § 357, hat bemerkt, daß in der Ardhamagadhi des Jama-Kanons Pronomina, die sich auf Maskulina beziehen. zuweilen neutrales Geschlecht zeigen Seine Beispiele beziehen sich alle auf Plurale evävanti savväianti logamsi kammasamärambhä (Āvār 1. 1. 1. 5 7) = etävantah sarre loke karmasamärambhäh, ävanti kev' ävanti logamsi samanā ya māhanā ya (Āvār 1, 4, 2, 3) = yārantah ke ca yāranto loke śramanāś ca brūhmanāś ca, yāim tumāim yāim te janaga (Āvār 2, 4, 1, 8) = yas tram yau te janakau, yaim bhikkhu (Ayar 2 7 1, 1) = ye bhiksavah. jāvants 'vijjāpurisā saire te dukkhasambhavā (Uttar 215) = yāvanto 'vidyāmirusah sarie te duhkhasambhavah1) Ahnlich wird nun auch in \$ 5 nans und kan auf Maskulina und Feminina bezogen, die sogar im Singular stehen wober aber zu beachten ist daß der Singular, wie schon Buhler bemerkt hat (Beitr S 262) hier im kollektiven Sinne gebraucht ist. La Lin ajakā nāni elaku ca sūkali ca gabhini va pāyamīnā va avadhya potake ca kāni āsammāsike2) Tolgende weibliche Ziegen Mutterschafe und Saue, [numlich] die welche trachtig sind oder saugen, durfen nicht geschlachtet werden und gewisse [threr] Jungen [namlich] die, welche noch nicht seehs Monate alt sinds) Ich halte es daher fur möglich daß wir auch in den beiden

Fausbolls vor Faist zu lesen sace pi pañham vissajjanen atthiko, wenn du die Lösung der Fram wurschest

Frage wunschest

1) Das Beispiel aus Sûvag 504 gehört meines Frachtens in eine andere hategerie

<sup>1)</sup> Mit unwesentlichen Abweichungen nuch De Dm

<sup>3)</sup> Nach Frank. WZEM LN, S 342f ast galabata em Wort, em Wette hildung von gola muttels des Suffixes dina, das 'emfach die Rolle eines 'varluka Suffixes angenommen hat, und des Ferminneuffixes dal. Ich stimme vollkommen med dem Verfasser überein, wenn er sagt, daß die Frikarung zu viele zum Tul unge wöhnliche Zwisch angleder erforden, um vollstandig hundig zu sein. Ich bewerfle segar die Fristeriz des von Franke entdeckten Svarfluka Suffixes das Seine Bei spile sind Palt gimdan. Soninnermonat, raushan Zwegenzeit, erapha "lasja, soild han 'Segenwanisch, tracchdina Tiert, putlina 'Solin' Gimbana und erstehna verlanken wie sehon Chil leis richtig geschen hat, there Ursprung dem Gr. Plur, der im Datum (giml dan pulliki neba ngudapaliki nise) bestandig gi braucht wurdt nijdt ville 24 gidabp rimmale mäne gimbanam her ist naturlich gimbanam ten paut kim Nom. Sing, sondern der regelrechte Gn. Plur Lenghaa in Ját. 532, 25, 513, 187, 200 und nach dem Metzina für resea jane onzuestern in Suttanqulka.

Stellen in S 4 kän mit te bzw. nätikä zu verbinden haben 'auch von diesen werden einigo vermalinen', 'entweder werden die Verwandten, falls welche da sind, bedenken machen')'

Dieselbe Bildungsweise zeigt sich endlich auch beim Personalpronomen tuphe und aphe, das Schwanken der Texte beweist aber, daß sie hierher erst sekundar vom Nomen ubertragen ist. In den Separat-Edikten von Dhauli und Jaugada findet sich der Nominativ tunke an folgenden Stellen I tuphe (J phe) hi bahūsu panasahasesu āyatā (J āyata), no ca tuphe etam (Dh omitt tuphe etam) pāpunātha, delhata (J dalhatha) hi tuphe etam (J omitt elam), tunke canhatha sampatinadavitate (fehlt in J). II patibala (J alam) hi tuphe asvāsanāve, tuphe (J omitt tuphe) svagam (J add ca) āludhayısatha, tuphe (J omitt tuphe) caghatha sampatipādayıtave (J sam patroatantare) Die gleiche Form tunke und anke wird im zweiten Separat Edikt von Dh fur den Akkusativ gebraucht etasi athasi hakam anusasami tuphe 'In dieser Sache unterweise ich euch', atha ca atanam heram deranam mye anulampati aphe 'und der Göttergehebte hebt uns wie sich selber' Aber in J lauten die Akkusative tunbens und anhens Die entsprechenden Stellen lauten hier etaye ca uthaye halam tuphens anusasams, atha atanam anulampats heram anhens anulampats, dazu kommen die beiden Stellen tunhens anusässtu, tunhens hakam anusässtu 'euch unterwiesen habend, wo in Dh das Pronomen feblt

Daß in der Alt Ardhamagadhi der Akkusativ Pluralis der maskuluten vokalischen Strumne auf in mit Verlingerung des Stammuslautes gebildet wurde, erscheint mir danach unbestreitur. Die Flevion war also Sing Nom pulise, Akk pulisam, Plur Nom pulise, Akk pulisam. Die Neutra andererseits werden in der Regel flektiert. Sing Nom däne, Akk dänam, Plur Nom däne, Akk dänam, Plur Nom dänam, Akk dänam, Die Soich unter diesen Verhaltmissen die Form auf -äm leicht auch bei ursprunglichen Maskulina in den Nom Plur eindrangen konnte ist begreißteh und tatsrehlich bieten die Texte datur eine Reilie von Beleren. Die folgende Liste zwit aber, daß diese Formen

<sup>455</sup> giht offenbir auf \*misfolgona zutruck, wie Mogoillana auf Maulgalylyana Ancodna oder Aufujana auf Autugana, dia dia Suffix Japan meinti mur patronymisch verwendet wird, zegit Rämdyana 'Bama betreffend Sotthana et selbet vertämdich meht = Sk erasit, sondern — Sk zeustjoppana, ; + a ist zu å verschimolten und \*sotthdynna weiter zu sotthan geworden. Das Tier heißt trygere nich seinem wise rechten Gange irrgupgaladam. Si dändam kommt in Räm in des Bedeutung dir Tiero vor (PW), tgl auch trygogjana krebs Ich ische daher in transchane ein Bahuxtih aus trasfol und ayana diessen Gang wagerecht ist \*trasfolgona mußte traschdam eriche Tie bliebt nur putätanam in Mil 241 Teils 5, das sehon Trencher als kaum richtig bezeichnet hat mir seheint es dem putänam von Zeile 10 sein Dasein zu virfanken.

i) Lyoradisamti ware dann bei der Wiederholung ohne Objekt gebraucht Fbeneo wird paliyotad in 57 einmal absolut gebraucht einmal mit dem Objekt verbunden: ete paliyoradisamti pi heram ea heram ea paliyoraditha janam d'am mayutam.

ubertragung nur bei Wortern stattgefunden hat, die durch ihre Bedeutung nicht vor einer Neutralisierung geschutzt waren S 5 Ds Dm La Ln mini amnāni m visanikāvāni no hamtarivāni 'auch andere Tierarten durfen nicht. getötet werden', S 5 Ds Dm La Ln pamnavisalı bamdhanamokhanı katanı 'funfundzwanzig Freilassungen von Gefangenen sind gemacht worden'. S 7 dhammathambhani latani 'Gesetzessaulen sind gemacht worden'. S 7 ata athi siläthambhani ia 'wo entweder Steinsaulen sind'i). S 7 magesu m me nıqohānı lopāpıtānı chäyopagānı hosamtı paşumunısānam 'auf meinen Befehl sind an den Wegen Bamanenbaume gepflanzt worden, sie werden Menschen und Tieren Schatten spenden'. S 7 amnan in en bahulkanil dhammanıyamanı yanı me katanı 'es gibt aber auch viele andere Gesetzes verbote, die ich gemacht habe', F I J K2) timni yeia (K yeia) panani ālabhıyamtı 'nur drei Tiere werden geschlachtet', F I J Dh3) K etāni m cu (K ca) tımnı (K tını) nananı vacha (K omitt vacha) no alabhunsamtı aber auch diese drei Tiere werden in Zukunft nicht mehr geschlachtet werden', F II Dh J4) K lukhāni ca (K omitt ca) lopāmtāni (K lomtāni) 'auf memen Befehl sind Baume gepflanzt worden's)

Vielleicht bildeten in der Alt Ardhamägadhi sogar die Feminina ihren Akk Plur auf ni Der einzige Akk Plur eines Wortes, das seiner Bildung nach Femininum sein mußte, ist anusathini<sup>4</sup>) in S 7 Ds. dhammänusathini

2) In Dh 1st nur timns und labhiya erhalten

3) In Dh fehlt etanı pı cu 4) Im J fehlt lopapıtanı

1) Unsicher weil nur zum Teil erhalten ist asta tant in Sep II Dh. wofur J assasanivă ca te bietit Osadhani in F II Dh J K entspricht formell Sk ausadha, der Bedcutung nach Sk. osadhi. Das Prudikat zu osadhani wie zu dem im folgenden Satz vorkommenden müläns und phalans zeigt die Fridung a so k osa dhāni manusopagani cā pasopagāni cā atatu nathi saratu halāpitā ca lopāpitā cā [] eramevā mulāni cā phalāni cā atata nathi saratā lālapitā cā lopāpita cā und ent sprechend in Dh J Sh und V aber nicht G Sonst findet sich kein Nom Plur Neutr auf & Michelson, IF XXIII S 249, erklart allerdings palana (Dm /pala/nam La In R pālana) und sukhīyanā (De sukhiyanā La Ln sukhīyana) in S I fur Nom Plur Wenn auch kein anderes femin Nomen actionis auf and im Sanskrit oder Prakrit belegt ware, wurde meines Erachtens die Fxistenz der Form aus der Inschrift hervorgehen Kein Philologe, der auch nur eine Spur von Stilgefühl hat wird ver kennen, daß in einem Satz wie esu hi ridhi ya iyani dhammena palana dhammena ridhane dhammena sukhiyana dhammena qoti ti (S 1) valana und sukhiyana nur Nom Sing sein können so gut wie eidhane und goti. Nun sind aber auch die Ferminna auf and seit der vedischen Zeit so laufig daß es sich wirklich nicht verlohnt. Bei spiele anzuführen, und in S.7 steht außerdem der Instrumental eindhäyd khāyanāyā, in F VI der Lok samtilanā ja (Dh J, samtilanāye K, samtiranāya G, samtiranaye Sh M) Nom Sing sind chanso patitedana in F VI, (Sh M patitedana) -samtland in F VI (mit entsprechenden Varianten) und in F IV rimanadasand K. vimanadasana ca hastidasana ca G. Mukha im S.7 ist schon von Senart richtig als 'Agent, Vermittler erklirt worden, mukla ist hier offenbar, weil es sich auf eine Person bezieht, zum Ma-kulmum geworden

<sup>1)</sup> In der Inschrift von Saha-räm steht der Nom Plur silathambha

<sup>1)</sup> Dhammanusathini steht vielleicht für di ammanusatti inni, entstanden unter

anusāsām 'ich erteile Unterweisungen im Gesetz' In demselben Edikt begegnet das Wort im Nom Plur dhammānusalhim turdhām ānapatan 'mannigfache Unterweisungen im Gesetz sind angeordnet worden. Dieser Nominativ wurde sich am leichtesten durch Übertragung aus dem Akku sativ erkliren und daß das Wort nicht einfach Neutrum geworden ist, macht der Instrumentil anusalhiyā, anusalhiyā (S 1) dhammanusalhiyē (F IV K) der die feminine Endung zeigt, wahrscheinlich!)

Es erhebt sich nun weiter die Frage sind diese merkwurdigen Fornen des Akk Plur auf die Alt Ardhamigadhi beschrünkt oder sind sie auch in dem nordwestlichen Dalekt, der durch die Edikte von Shahbägarh und Mansehru reprisentiert wird, und in dem westlichen Dalekt, der uns in dem Edikt von Girnar vorliegt, heimisch? Die Entscheidung der Frage wird durch die eigentumlichen Verhältnisse, unter denen diese Versionen entstanden sind erschwert. Sie bieten bekanntlich nicht den reinen Lokaldrückt sondern sind mehr oder weniger unvollkommene Übertragungen aus dem in Alt Ardhamiagadhi abgefüßten Original Überein stummungen zwischen den Dialekten dieser Versionen und der Alt Ardhamiagadhi konnen daher nur dann ils beweiskt fürg für die Gleichheit der Sprache angesehen werden wenn sie aussahmislos sind jede Abweichung dagegen spricht für Verschiedenheit in der Sprache

In Sh und M finden wir nun tatsachlich an den Stellen die den oben aus K angeführten entsprechen eine Reihe von All ustriten auf ni, F XIII Sh oast anwecena dernan priyas trynnik Adigani F XII Sh devanam priyo Priyadrasi raya sacraprasandani pravrantani grahathani ca pupti). Bi II Sh parifa ja pudung gananas anapedanis, M parisa pi Ca yutani gananasi anapayishi. M parisa pi ca yutani gananasi anapayishi. Dagegen ist in F IV die Form auf ni beestigt Sh hastino jotikamdhani anani ca diram rupani drakajiti yanasa M lastine aylamdhani anani ca diram rupani drakajiti yanasa Das ist sicherich meht ohne Absicht geschehen und wir dürfen meines Crachtens aus der Anderung des Textes schleßen daß solche Formen wie hathini dem nordwestlichen Dialelt fromd waren

Best tigt wird das durch die Anderung in F VI wo dem hida ca kant sukhayāmi von J in Sh und V ia ca sa sukhayāmi entspricht. Die Form sa ist schwierig Buhler (Beitr S 173) hat vie als Gen part = Sk. esām erklirt

d m Linfluß von tie ne (S.4). Allerdings sollten wie dann de Schreibung dham natuuralt innis erwarten vol in demselben I dikt ab yunnasi isai annessi www. In S.3 De Din La Lin haben wir den Nom Hur des Neutrums dess a ngimti i

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Instrumental eines maskul nen o i r nei tral n i Stammes ist allerdingen eht belegt.

<sup>1)</sup> In M fehlt de Stelle Der Sommatis liutet in Sh in l M Kalija

Die zi gel er gen Som native lauten in Sh paraprasanda savraprasanda, prasa da gral alla in M paraprasada savrapasa la

Wie dem aber auch sein mag, die Beseitigung des Lant zeigt jedenfalls, daß eine solche Form nicht dem nordwestlichen Dialekt angehörte

Waren die Akkusative Plur Mask auf -n; dem Dialekt fremd, so kann die Endung n; hier auch nicht in den Nom Plur eingedrungen sein, und wir mussen den Nominativ auf ä erwarten Tatsachlich hat auch der Ubersetzer von Sh in der einzigen Stelle, die eine Vergleichung gestattet<sup>1</sup>), in F I das timm pänänt verandert Er sagt trayo to prana hamñamit, eta pi prana trayo paca na arabhisamit, wahrend in M auch hier wieder die Ardhamagadhi Formen übernommen sind tim ye pranam a bhi ti, etam pi cu tim pranam paca no arabh

Mit noch größerer Bestimmtheit lassen sich die Formen auf -m als dem westlichen Dialekt fremd erweisen Allerdings bietet auch G in F XII den Akkusativ auf äni deränam prije Prijadasi rägä saiapäsamdäni ca pavagitäni ca pharasiäni ca pharagiani in in F VI entspricht dem hida ca käni sukhayämi von J idha ca nani sukhäpayämi! In F IV ist aber der Text wieder geandert hastidasana? ica agikhamdhäni ca añäni ca diyiämi rupäni dasayitytä panam, und F III zeigt die bekannte Form des Akk Plur auf e parisä pi yute ääapayisati gananäyam. An den drei Stellen, die Nominative Plur auf äni enthalten, sind in G dafur die Formen auf ä einigesetzt F I it eia pränä ärabhare ete pi tri pranä pachä na ärabhisare, F II vrachä ca ropäpitä

Daß in dem Dialekt von Girnär der Akk Plur der a Stamme auf ea ausgang, laßt sich aber noch durch zwei andere Stellen erweisen<sup>8</sup>) In In FVI steht in Dh se mamayā kate savata patiedakā janasa atham patiedayamtu me ti savata ca janasa atham kalami hakam 'ich habe an geordnet daß mir uberall die Spione die Angelegenheit der Leute vor tragen, und uberall erledige ich die Angelegenheit der Leute 'Dem atham entspricht in J<sup>4</sup>) und K ebenfülls atham in Sh atham und athra in M beide Male athra G liest anstatt dessen ta mayā eram kalam sanatra patie redakā stitā athe me janasa patiedelhā iti sarvatra ca janasa athe karomi Es ist unmöglich das athe von G direkt dem atham, athra oder athra der mbrigen Versionen gleichzussetzen de sich in der genzon Inschrift kein Beispiel für einen Akk Sing Mask oder Neutr auf e findet') Athe kann

<sup>1)</sup> Die Stelle in F II lukhani ca lopāpitani oder lopitāni ist in Sh ausgelassen und in M verstummelt rucha pita

<sup>2)</sup> Die Nominative lauten parapāsamdā, sarapāsamda

<sup>3)</sup> Die Stelle in F MII, die den Akkusatz von Kalimg? enthielt, ist in G nicht erhalten

<sup>4)</sup> hastidasana ist Nom Sing und gehört zum Vorhergehenden

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Daß die beiden Formen auf e m F III G röjüke co prüdenle ca keine Akku sative Plur sind, wie Pt chel, GGA 1881, S 1326f, annahm, sondern stehengebliebeno Ardhamagadhismen, braucht nach den Bemerkungen Buhlers (Bettr. S 19) wohl meht mehr gesagt zu werden.

<sup>4)</sup> Das zweite atham ist in J nicht erhalten

<sup>1)</sup> In F VI entermeht dem saram kalam von Dh J K, d in sarram kalam von

hier nur der Akk Plur sein der dem Sinne nach durchaus berechtigt und sogar besser ist als der Singular<sup>1</sup>)

In F XII fahrt G meh den vorhin angeführten Worten derunam pige Pigdasi räjä satapäsandän sa pavajitani sa ghanislani sa päyajat fort dänena sa tividhaya sa paujaja pijajati ne'i 'und er verehrt sie mit Gaben und mannigfacher Verehrung' Die beiden letzten Wörter fehlen in allen anderen Versionen Sie sind also unzweifelhaft ein selbstandiger Zusatz des Beamten der die Übersetzung anfertigte, und wenn er da wo er meht durch die Vorlage beeinflußt war, den Ahkusatii ne gebraucht, so können wir diese Form mit Sicherheit dem nans in F VI gegenuber als die echte Form des westlichen Dialektes betrachten Auch hier zeigt sich wieder die nahe Verwandischaft des westlichen Dialektes mit dem Pali

Wir haben in dieser verschiedenen Akkusativhildung ein neues und wie mir scheint wichtiges Unterscheidungsmerkmal zwischen den östlichen und den westlichen Dialekten. Sie hat aber auch noch ein weiteres Interesse Ich brauche die Grunde nicht zu wiederholen, die für die Annahme sprechen daß die altesten buddhistischen Schriften in Alt Ardhamagadhi abgefaßt waren und daß die Werke des uns vorliegenden Pali Kanons wie die des Sanskrit Kanons wengstens teilweise Übersetzungen von Werken in Alt Ardhamagadhi sind. Ist das richtig so ist a priori anzunehmen daß bei der Übertragung gelegentlich Akk. Plur auf in stehengeblieben sind, und zwar werden wir sie hauptsachlich in Versen erwarten durfen, wo das Metrum einer Umsetzung in die innier um eine Silbe kurzere eicht Pali Form Schwierigkeiten bereitete Ich habe daraufnin die Verse des Dhamma pada des Suttampata und des Jataka Bd. 3—5 durchgesehen und die folgenden Akkusative auf in von Maskulinen und Teminnen gefunden.

attha<sup>4</sup>) SN 58 añhāya atthāns reneyya kamkham, Jāt 329 3 jūnāss atthāns anagatāns

ālaya āsava<sup>5</sup>) SN 535 chetvā āsavām ālayām

Sh dem saxram kala sarra kalar sarra kala von M in G sare kale (Z 3) sarre kâle hizuvetellen ist. Diese Formen auf e sind aber Lokative wie schon Senart Inser II S 340 bennerkt hat

<sup>1)</sup> Sel on Pischel GGA 1881 8 13°6f wollte athe als Akk Pl u fassen hielt aber auch die Erklarung als Akk Sing des Neutrums für möglich

<sup>4)</sup> Das ne est vollkommen deutlich Bettr S "3 wollte Buhler na lesen un? d es als Schreibfehler erklaren Später sehe nt er seinen Irrtum selbet erkannt zu haben denn in der Ausgabe in der Fp Ind hat er se ohne weitere Bennechung aufge nommen.

denn in der Ausgabe in der I'p Ind hat er sie ohne weitere Bemerkung aufge nommen

\*) Die Leiste soll nur Besip ele geben un in macht auf Vollstandigkeit kennen An

spruch Seltene oder zweifell afte Worter sind dal er auch mel t aufgenommen Dru

Stellen zu in aus Jat 160 um 540 hunzuefuzt

<sup>4)</sup> artha ist allerdings im altesten Vedisch Neutrum aber im Pali sonst Mas kul num

<sup>2)</sup> Sk. alaya komrat um F pos zuweden auch als Neutrum vor Im Pali st 1 t der vom Plur alaya z B Dh 411 = SV 635 (dlaya Druckfehler)

kaccha oder kacchā Jāt 536, 17 thanānı kacchānı ca dassayantī kappa SN 517 kappānı viceyya kevalānı

kāma SN 60, Jat 408, 6, 509, 23 25, 535, 21 hitvāna kāmāni yathodhskāni, Jāt 509, 22 24 hitvāna kāmāni manoramāni, SN 771 tasmā jantu sadā sato kāmāni parivajjaye!), Jāt 467, 8 apacineth' eva kāmāni, Jāt 507, 4 na ca kāmāni bhuñjati, Jāt 507, 5 ko me puttam palobheyya yathā kāmāni patthaye

kıpıllıka Jat 490, 11 cammīkathūpasmım kıpıllıkānı nıppothayanto tuvam pure carāsı

gantha SN 912 visayja ganthāni munidha loke

gāma, gāmavara, gāmantala SN 118 yo hantı parırundhatı gāmānı nıgamānı ca, Jāt 456, 3 dadāhı me gāmavarānı pañca, Jāt 456, 12, 512, 29 dadāmı te gāmavarānı pañca, Jāt 514, 14 dassāmı te gamavarānı pañca, Jāt 160, 2 gāmantalānı sevassu tandula Jat 417.1 mithā tıtā dhovası tandulānı ?

danta Jāt 514, 32 chetrāna dantānı gazuttamassa, 35 39 ādaya dantānı gazuttamassa, 36 disiāna dantānı gazuttamassa<sup>3</sup>)

dhamma Dhp 82 et am dhammāni sutvana irppasīdants pandītā') nīgama Siehe unter gāma

nıraya Jat 522, 25 etanı sutra nırayanı pandıto5)

milika Jät 478 10 alattham satta nilihäm surannassa janādhipa\*) pañka Jät 522 10 so nesam pañkām tnjākarissati, Jät 522, 11 Kondañia nañkām innalianohi?

patha Jät 499 2 kenänusutho udham ägato si vanubbaka cakkhupathäns yäcutum, Jät 499,3 tenänusutho udham ägato smi vanubbako cakkhupathäni yäcutum, Jät 499,4 dadähi me cakkhupathäni yacito

pabbata Dhp 188 bahum te saranam yantı pabbatānı tanânı ca, Jät 427, 4 olokayanto vakkango pabbatānı vanânı ca, Jät 492, 1 yad esamānā vicarimha pabbatānı vanānı ca, Jät 519 20 (tande)

Der Text fahrt fort te pahäya tare ogham In demselben Kamasutta steht der Nom kuna 767, der Akk. kame 768, 769

<sup>2)</sup> Nom Plur tandulā, z B Jāt 316, 4

<sup>3)</sup> Nach PW einmal dantāni auch im Rām Der Akk dante in demselben Jat G 31 35, der Nom dantā G 35

<sup>4)</sup> Trotzdem dhamma unzahlige Male als Mask, vorkomunt, ist doch gerade bei diesem Wort vielleicht Geschlechtswechsel eingetreten, denn auch der Nom Plur dhammdn, kommt vor (siehe nachber) und der Nom Sing dhammam erscheint Jät 537, 56 n atthi seceni kuto dhammam

<sup>1)</sup> Akk Plur mraye, z B Jat 530, 14, Nom Plur mraya, z B Jat 530 16

<sup>9)</sup> Nach dem PW ist nigla im Sk auch Neutrum, aber selten. Auch für das Pali verziechnet Childers nillham, der Akk nillhe steht aber z B. Jat 478, 13 (jätarupamaye nillhe suvannassa catud lasa). 456, 3–12 (parosahasani en suvanna nillhe).

<sup>1)</sup> Akk Plur panhe chenda G 9

pabbatām vanām ca, Jāt 540, 14 sammodamāmā gacchāma pabbatām vanām ca, Jat 356, 2 vikriya sānūm ca pabbatām ca pabbava Jat 413 5 pārssim giridiggām nadīmam pabbavām ca parissaya<sup>1</sup>) Dhp 328 SN 45 abhibhuyya sabbām parissayām, SN 965 athāparām abhisambhatevya parissayām kusolānvesi,

SN 969 villhambhaye tani parissayani

pahāra Jāt 445, 2 datrā mukhapahorāns

pāna Dhp 270 na tena ariyo holi yena punāni himsati, SN 117 yo'dha pāṇāni himsati

pāda Jāt 505, 12 randams pādāns taram jansnda, Jāt 524 23 pādāns pakkhalays me jansnda, Jat 540, 43 santam padāns neyals

pasa Jat 484 3 oddentu vālapāsāns

puttala Jāt 357, 3 vadhissāmi te latukile puttalāni") bandhava SN 60 dhanani dhaññāni ca bandhavani ca hitvāna

balıradda Jät 524, 8 dadâmı vo balıraddânı solasa

bhura Jat 513 15 pri assa paggayha bhuran kandati

magga Jat 523. 3 tassa maggans ācara

lata Jat 519, 20 (vande) tinalatani osadhuo

tananta Jat 397, 2 handa dans tanantans pakkamams yathasukham tinicchava SN 894 hitsana sabbans tinicchavans 3)

truchag St. 796 tasmā tradām artiratio, SN 907 tasmā tradam notiratio)

teda SN 529 tedans riceyya kevalans

santhara SN 844 game akubban mun santharanı, Jüt 456 10 büla ca kho eungatısantharünı pubbe kutam tapı etnäsayanlı Jat 456 11 dhıra ca kho sangatısantharünı pubbe kutam rup na näsavantı<sup>5</sup>)

sabhā Jāt 477, 14 gottham majjam kirāsam vā sabhani kiranan ca j arakā parivajichi

samudda Jät 327, 2 katham samuddam patars katham patars he bukam | katham satta samuddans katham sımbalım aruhs

bukam | katham satta samuddam katham sımbalım aruks Viel seltener ist der Nom Plur eines Vaskulmums auf m Ich habe nur notiert

älambara Jat 535 15 pänissarä mutingä ca murajalambarāni ca suttam etam pabodhenti

<sup>3)</sup> Clul lers setzt offenbar auf Crund der Stelle aus dem Di p ein Neutrum parissoyam an Der Nom parissoya stell z. B. 8\ 770 (maddante nam parissoya) \, 960 (dat parissoya lole ver binkli u abhesinbhare)

<sup>1)</sup> In demselben Jit in G 1 2 4 d r Akk Plur puttake

<sup>1)</sup> Nom Plur einicchauft z B SN 866 rinicchauft raps Luto pahat?

<sup>4)</sup> Nom I har revidit 2 B SN 829 ete revi il samanesu jatt 862 863 kuto (pred) pal eti kalai a revidit

<sup>4)</sup> Norn Sing santharo z B 55 245

Gelegenbeit 1) darsuf hingewiesen, daß, wenn die Tradition richtig ist unter Ardhamāgadhī nur Alt Ardhamāgadhī verstanden werden konne und daß spater eine Übertragung in Mittel Ardhamagadhi stattgefunden haben musse, die sich von dem alteren Dialekt durch größere Konzessionen an die westlichen Dialekte unterschied. Diese Ansicht wurde meines Erachtens bewiesen sein, wenn es gelingen sollte. Formen des alteren Dialektes wie die Akk Plur auf ni in den vorliegenden Texten nachzuweisen. Solche Formen begen in der Tat vor. Pischel a. a. O. 8.358, zitiert aus alteren Jama Schriften die folgenden Akk Plur von maskulinen a Stammen qunaim2), pasinani pasinaim, panani, panuim, phasaim, masaim, rukkta ns, von maskulinen s Stammen sihins, sälins, von maskulinen si Stam men uŭim, hevim von femininen a Stimmen tavani (Sk. tracah), opan tryanı pauvarı bhamuharı Andere Belege3) sınd rasvavararı = Sk rāgācārān (Āvār II. 4, 1, 1 se bhallhū rū ımāim tatyāyārāim soccā nisamma imaim anayaraim anayariyapuvvaim janena), gamani = Sk grāman (Āvār II. 1. 4. 5 khuddūe khalu ayam gāme hāhıragāni gamāni bhikkhāvarivāe vavaha), parvavāim = Sk. parvatān (Āvar II 4, 2 11 12 tah' era gant' unanaim4) parvayaim vanani va), payaim = Sk vadān (Āvār II. 13, 2 se se paro pāyām samvāhejja, vgl II, 13 3-9 19 21), sammambhāveyāsm = Sh. samyagbhāvetan (Vavahāras I, 34 jatth eva sammambhavıyaım pasena tes' antie aloena), saddaim = Sk sabdan (Avar II 11, 2 egasyasm saddasm sunets, vgl II 11, 1 3 4) In Ayar II, 11, 5-15 erscheinen Reihen von Akkusativen auf -ans, darunter von Mas kulmen attans 9. attālayāns 9. āramāns 8. kalahāns 15. gāmāns 7. negamāns 7, °samnuesanı 7, paviayanı 6 sagaranıs) 5, von Femininen pavanı 8, phalihans 5 opantiyans 5 Daß die gleiche Bildung auch beim Pronomen tad vorkam zeigt die von Pischel § 357 aus Suyag 504 angeführte Stelle ge garahıya sanıyanappaoga na tanı serantı sudhıradhamma In Ayar II. 10, 10 sha khalu gāhāvati vā gāhāvatiputtā vā salini va tihīni vā muggāni ra masans va tilans va kulatthans va javans va javajavans va paterimen ta patirinti va patirissanti vu sollen nach Pischel die Formen salim whim durch Anlehnung an die folgenden Neutra entstanden sein Ich kann diese Erklurung nicht gelten lassen, denn die folgenden Wörter sind samtlich von Haus aus so gut Maskulina wie sale und gribe Wenn wie mit Schubring mitteilt, die gleiche Reihe noch durch gohumans erweitert, in Kappas II, I erscheint, wo sie dem Zusammenhang nach nommativisch

<sup>&#</sup>x27;) Bruchstucke buildh Dramen S 40f

<sup>1)</sup> Uber den Wechsel von dien un i des vgl Pischel § 367

a) Ich verdanke die ersten drei Stellen und die Stelle aus dem Vavahäras. Herri Dr. Schubring.

<sup>4)</sup> So set nach Schubring mit B zu lesen. In 12 i t nur gamtum und parcul'm ub chiefert. Die Stello ist wie Schubring erkannt hat, metrisch. Igl. pabbatini windin ei im Pali, oben S. 289f.

<sup>4)</sup> Hinter sardns ed en fichlt nur in A

refaßt werden muß, so werden wir diese Nominative auf gleiche Stufe mit den Nominativen stellen mussen, die ich S 285 aus den Inschriften geceben habe Pischel fuhrt als Nominative nur itthini tā purisāni tā aus Āvār II. 11. 18 an se bhillhū iā annavarāim virāi arūvāim mahussa rāim¹) eram rānenā tam rahā ilthini iā murisāni iā therāni iā daharāni iā marihimäni vä äbharanatibhusiyani ta qayantani ta tayantani ta2) annavarāvm³) vā tahavvasārāvm virūvaruvāvm mahussavāvm kannasovavadivae no abhisamdharena gamanae Seine Erklarung, daß hier die neutrale Form im Sinne von 'ctwas Weibliches', 'etwas Mannliches' aufzufassen sei, scheint mir ausgeschlossen zu sein. Aber auch die Annahme eines Nominativs ist nicht unbedenklich, da in der Sprache der Inschriften Nom Plur auf ni bei Wörtern, die mannliche oder weibliche Personen bedeuten, nicht vorkommen. Ich sehe indessen auch keinen Grund, warum atthing und puresang nicht als Akkusative gefaßt werden konnen die dem mahussavāum (= Sk. mahotsavān) koordiniert sind. Aber auch wer an dem Nominativ festhalt, wird zugeben mussen, daß diese Formen aus dem Ak kusatıy ubertragen sınd wo die Endung na ursprunglich berechtigt war Auf einen einfachen Geschlechtswechsel durfen wir meiner Ansicht nach aus diesen Formen so wenig schließen wie aus den Pahformen. Ein solcher Geschlechtswechsel mußte sich auch im Singular zeigen. Pischel selbst aber kann keinen einzigen Beleg für den Nom Sing eines a Stammes auf am anfuhren er beschrankt sich darauf, auf Hemacandia zu verweisen, der I. 34 khaagam mandalaggam kararuham neben khaago mandalaggo, Largruho lehrt. Selbst wenn die Regel richtig sein sollte, besagen derartige vereinzelte Falle naturlich nichts

Von Interesse ist es endlich auch zu sehen wie sich die Mittelprakrits außerhalb der Jaina Literaturt) zu den Formen auf in verhalten Fur den Nom Plur Mask gübt Pischel § 358 einen Beleg aus der Mäharästri kannaim = Sk. Jarnau Häla 805 Tatsachlich liest auch Weber dort de suhaa kim pi jampasu piamlu kannäi me amiam o Holder, sprich doch etwas, laß meine Ohren Nektar trinken' Lainau me ist aber naturlich mehts weiter als falsehe Ahtrennung von Laina mee' diese Obren' Dawnt sehnundet der einzige Beleg für den Nominativ mit scheinbar neutraler Endung und es bleibt nur die Angabe der Grammatiker (Hem I, 34), daß man gunäim, deräim, bindüm riükhäüm neben gunä, devä, binduno, rükhä brauchen könne Als Beleg kann Hemacandra nur einen Akkusativ anführen vihatehim gunäim magganti (Gaudivaho 866) Aber selbst dieser Beleg ist ganz unsicher, in der Ausgabe steht ohne Variantenangabe vihaush.

<sup>1)</sup> So ist nach Schubring zu lesen nicht mahäsat im, wie man nach Jacobis Ausgab, annehmen mußte

<sup>2)</sup> Ly folgen noch acht Part Pres

<sup>3)</sup> So ist nach Schubring mit den Hand-chriften zu lesen

<sup>1)</sup> Vom Apabhramsa sehe ich hier ab

gune rimagganti. Von Akkusativen führt Pischel aus der Mähärästri ah gesehen von der eben erwahnten Stelle, nur pavaās, gaāsm, turaās, rakkhasās an, die samtlich in der Strophe Ravanas 15, 17 vorkommen to margin gaarm turaār a rakkhasār lohramatto | rāmasarāghūadhuo nraabale narabale paatto khattum || Die Formen beweisen nichts, denn die Strophe fehlt in Krsnas Setuvivarana und Sivanārāvanadāsas Setusarani und ist daber. wie schon S Goldschmidt in seiner Übersetzung hervorgehoben hat, unecht Aus der Magadhi gibt Pischel dantaim. Sal. 154, 6 (dantaim de ganaissam), und gonāim, Mrcch 122, 15 (mama lelakāim gonāim vāheši), 132, 16 (edaim gonaim genhia) Das Wort gona findet sich in der Magadhi der Mrech noch öfter, stets lautet der Nom Plur (118 5, 12, 14) und der Vol. Plur (97 21, 98, 20, 99, 12, 100 13, 107, 18, 117, 15) gona Andere Formen des Akk Plur von mask a Stammen kommen soweit ich selie. in der Mrech nicht vor 1) Es kann sich also nicht, wie Pischel 8 393 meint, um einen Geschlechtswandel handeln der bei der Bedeutung des Wortes auch ganz unerklarlich sein wurde sondern gongem verhalt sich zu gona wie in der Alt Ardhamagadhi pulisant zu pulisa. Aus der Sauraseni führt Pischel nur gunāim. Mrcch 37, 14 (griuge manorahantarassa gunāim coria), und ricāim Ratn 302, 11 (caduriedi via bamhano ricāim padhidum paultā) an Da in S sonst der Abb Plur der Mash auf e ausgeht und Hema candra ausdrucklich für guna Geschlechtswechsel lehrt, möchte min quadim als Neutrum erklaren wenn nicht ein paar Zeilen spater (22) gerade wieder der Nominativ guna erschiene (dullaha guna erhava a). Für ricaim ware ricão ricã zu erwarten, die Frage ob hier Akkusativbildung oder wirklicher Geschlechtswechsel vorliegt ist kaum mit Sicherheit zu ent scheiden") Soweit das durftige Material überhaupt Schlusse gestattet, wurde also der Akk Plur auf auf von mask a Stammen als Fortsetzer der alteren Formen auf an fur die Maharastri abzulehnen fur die Magadhi und vielleicht auch für die Saurasen anzuerkennen sein. Das Verbreitungs gebiet wurde also im wesentlichen dasselbe sein wie in der alteren Zeit

Kehren wir zu der Inschrift zurück. In Z 13 setzt Buhler hinter para lagie ät reinen Punkt und beginnt mit etena einen neuen Satz. Tor, as fa manl feels tranquil after making over his child to a elever nurse — saying inflo himself. The elever nurse strues to bring up in child well, — exen so I have acted with my Loyales for the welfare and happiness of the provincials, intending that, being fearless and feeling tranquil, they may do their work without perplexity. For this reason I have made the Lagibar independent in (navarding) both honours and punishments. Wer diese

<sup>1)</sup> Der Akk Plur des Pronominaladj ktivs avala = Sl apara g lit auf e aus avale 118 14

 <sup>7</sup>u beselten ist daß redim in einer Rede vorkommt die dem Vid gaka in den Vind gelegt ist der nach den älteren Crammatikern Priev i ein Abset die Saurasen spreht

Übersetzung aufmerksam hest, wird fühlen, daß die Bemerkung 'intending that usw' garnicht zu dem vorausgehenden Vergleich mit der Amme naßt. Dort wird das Gefuhl der Sicherheit hervorgehoben, das den erfullt der sein Kind einer verstandigen Amme anvertraut hat, aber nichts über die Gefuhle der Amme gesagt, hier wird umgekehrt gerade von der Gemuts verfassung der Lauükas gesprochen, die doch mit der Amme auf gleicher Stufe stehen Das Richtige hatte langst Senart gesehen, der den Satz der den Vergleich enthalt, mit hitasukhave abschließen laßt und den mit vena beginnenden Satz als Relativsatz mit dem folgenden, mit etena beginnenden Satze verbindet Dann ist der Gedankenzusammenhang völlig einwand frei 'Wie man einer verstandigen Amme sein Kind anvertraut so habe ich die Lauükas eingesetzt zum Heile und zur Freude der Provinzbewohner Damit sie ihr Werk unbeirrt tun, habe ich sie selbstandig gemacht ' Was Buhler, und vor ihm Kern, zu ihrer Abtrennung der Satze bewogen hat, war offenbar das te hinter dem Relativsatze Aber dies findet sich hinter dem Relativsatze, wenn er finalen Sinn hat, auch sonst. z B Sen I Dh etäve athäve rvam lyn likhita hida ena nagalarivohälakä sasiatam samayam yūjevu tr nagalajanasa akasmapalibodhe va akasmāpalikilese va no sivā tr zu diesem Zweck ist dies Edikt hier geschrieben, damit die Stadtrichter sich iederzeit darum kummern daß die Stadter nicht ohne Grund Gefangnis oder ohne Grund Belastigung erleiden

Schwerigkeiten bereiten noch die Wörter abhitā asvatha samtam, wofur La Lu abhita asvathā samtam bieten!) Sie sind zuletzt von Michelson Indog Forsch XXIII, 232ff ausfuhrlich behandelt worden Wahrend alle bisherigen Ausleger in samtam eine Form des Partizipiums von as 'sein gesehen hatten!) faßt Michelson es als einen adverbiell gebrauchten Akk Sing Neutr des Adjektivs samta = Sk sānta, das mit dem voraus gehenden asiatha oder asiathā im Kompositum stehen soll. Zu dieser Auffassung führt ihn die Form asiatha in Ds Dm für die naturlich asiathā zu erwarten ware. Ich kann der Michelsonschen Erklarung nicht zustimmen, weil sie zur Annahme einer Konstruktion nötigt die mir formeil wie in haltlich unmöglich erscheint. In Z 4f stieht kim ti lajukā asiatha abhitā Lammān pavatayevu hier yena ete abhīta asvatha samtam avmanā Lammām pavatayevu ti. Die Worte asiatha abhitā, die dort unzweifelhaft koordimert sind!), sollen hier aussinandergensen sein und hintereinander sollen ein

<sup>1)</sup> Dm stimmt, soweit der Text erhalten ist, mit Ds R mit La Ln In A fehlt die ganze Stelle

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auch Buhlers Übersetzung zeigt meiner Ansicht nach deutlich, daß er in diesem Punkte nicht von seinen Vorgangern abwich

<sup>3)</sup> Michelson sicht wegen der Kurze des Auslautes von eseutha in zweitha abhita in De ein Kompontum Die in La Li entsprechenden Formen zweitha abhita sind aber auch nach ihm nebenenanderstehende Nom Plur die nach der Kurzungsregel aus \*aventha abhita einstanden sind und ich glaube daher an das Kompositum in De sowenig wie ein das Kompositum vigutadhar in Dz Z II desselben Ediktes, das wie

Nominativ Pluralis ein adverbiell gebrauchtes Karmadhäraya und wieder ein Nominativ Pluralis stehen die begrifflich alle auf ein und dasselbe Subjekt gehen. Man braucht nicht viel von diesen Edikten gelesen zu haben um sich zu sagen daß das stillstisch nahezu undenkhar ist. Auch bezweifle ich daß der König von seinen Lauukas batte verlangen können daß sie 'santam ihre Geschafte versehen sollten die santi und das karma pravartana sind für den Inder Begriffe die sich gegenseitig diametral gegenuberstehen Und damit sind wir aus den Schwierigkeiten noch nicht einmal herrus. Denn nun stört das a von asratha samtam in La Ln R Michelson erklart assathäsamiam als ein kompositum mit Dehnung des Auslautes des ersten Ghedes wofur er sich auf vedische Analogien bei Whitney § 247 beruft Viel ausfuhrlicher hat Wackernagel Altind Gramm II 1 \$ 56 die Dehnung im Auslaut des Vorderghedes behandelt. Unter dem Material das er beibringt, findet sich nichts was sich dem angeblichen Kompositum asvathāsamtam auch nur im entferntesten vergleichen heße Außerdem ist diese Dehnung naturlich auf feste Komposita beschrankt und kann nicht in Augenblicksbildungen eintreten wie es assathäsamtam sem mußte. Und glaubt endlich wirklich jemand, daß man ohne alle Ana logien ein Kompositum asiathasamiam gebildet haben sollte das jeder unbefangene Leser der Inschrift zun ichst in assatha und asamta zerlegen mußte?

Ich hege trotz der lauthehen Schwierigkeiten die ich bekenne meht befriedigend lösen zu lönnen keinen Zweifel daß wir an der alten Er klarung festhalten mussen und daß gena eta abhita asveitha samtam animana kammani parattageeu it wörtheh zu übersetzen ist damit diese indem sie ohne Furcht und voll Vertrauen und ohne Entimutigung sind ihre Geschifte versehen Genau dieselbe eigentumliche Konstruktion haben wir in (2) F VIII k deränam prige Prigadasi laja dasavasubhisite samtam nika mitha sambodhi 'der göttergeliebte könig Prijadarsin als er zehn Jahre gesalbt war zog auf Erl ennints aus' 'Dh') laßt das samtam fort derunam prige Prijadasi laja dasavasubhisite nikhami sambodhi was naturlich im Sinn keinen Unterschied macht Genau so ist in unserem Edikt in der Purallelstelle in Z 4 das samtam fortgetissen

Daß es sich hier um eine absolute Konstruktion handelt tritt deut heher in den folgenden Stellen hervor (3) F VII K hera kalata\*) alapa sada badham radhiyats palapasada pi ra upakaleti wenn man so handelt

derum nur wegn der Kurze des At lautes ang nonn ien is zil neben dim aber nur durch drei Worte getrennt vigatige datt je stelt. Unes I rachteis erkliven sch diese Unregelinig gebeiten vio las z gain Dis 4. Z. 14 und das is weigriott in Dis C. sehn ende lätja daraus elaß d. r. Text. von dem die Dis k. en on kopi rt. wurde die ker krung nach der V. Archsonelen Regel te gte.

<sup>1)</sup> In J ist nur der Anfang der Stelle deren a i p ye — dasa erl alten 1) kolata steht naturl eh für Lalamia n

fördert man sicherlich die eigene Sekte und tut anderseits auch der fremden Sekte Gutes', (4) F XII K tadäunathä kalata atapääsada ca chanate palapäsada pi vä apakaleti 'wenn man dem entgegengesetzt handelt, schadigt man die eigene Sekte und tut anderseits auch der fremden Sekte Übles', (5) F XII K se ca panä tathä kalamtam bäähatale upahamti atapäasmadasi 'der schadigt, wenn er so handelt, ganz gewißlich die eigene Sekte', (6) Sep I Dh hetam ca kalamtam tuphe caphatha sampatipääapitaie 'und wenn ihr so handelt, werdet ihr imstande sein, [die Leute] zu veranlassen, [mennen Dharma] zu befolgen', (7) Sep II Dh J hetam ca kalamtam tuphe (3) omit tuphe) sragam (3 add ca) äläähänyisatha 'und wenn ihr so handelt, werdet ihr [sowohl] den Himmel gewinnen ', (8) Sep II Dh hetam kalamtam tuphe caphatha sampatipädayitaie, J hetam ca kalamtam caphatha sampatipätayitaie '[Und] wenn ihr so handelt, werdet ihr imstande sein [die Leute] zu veranlassen, [meinen Dharma] zu befolgen'

Ganz deutlich ist die absolute Konstruktion, wenn das Subjekt des Hauptsatzes von dem in der Partizipialkonstruktion genannten oder zu verstehenden verschieden ist (9) F VI Dh1) tasi athasi iirāde ia nijhatī rā samtam palīsāyā ānamtalīyam patīredetarīye me tī savata saram kalam hevam me anusathe. K taye thäye viiāde niihati va samtam palisāye anamriye me sarata saram l'ālam hevam ānapayite mamayā talıyenā patı 'wenn uber diese Angelegenheit eine Meinungsverschiedenheit oder ein Antrag auf nochmalige Erwagung in der Parisad stattfindet so ist mir unverzuglich überall und zu jeder Zeit [über diese Sache] Vortrag zu halten?) so lautet mein Befehl , (10) S 7 Ds hevam hi anupatipajamiam hidatapālate aladhe hoti denn wenn man so [diesen Vorschriften] folgt ist das Heil im Diesseits und im Jenseits gewonnen' (11) F XI K se tatha kalamta hidalolilye ca kam aladhe hoti wenn man so handelt, ist sowohl das Heil ım Diesseits gewonnen ', (12) Sep I J upatipātayamtam no siagaaladhi no lana [\*la]dhi wenn man nicht zur Befolgung [dieser Vorschrift] anhalt. [findet] weder Gewinn des Himmels noch Gewinn [der Gunst] des Königs [statt]' (13) Sep II J khane samtam ekena pi sotariya 'wenn eine pas sende Gelegenheit da ist ist [dies Edikt] auch von einem Einzelnen zu horen' Ein weiteres Beispiel (14) das in diese Kategorie gehört, werden wir nachher kennenlernen

Ist das in der absoluten Konstruktion erscheinende Verbum medial so tritt statt der Partizipialform auf mam eine Form auf mäne, mane, oder mine auf (15) F XIII K avijilam hi vijinamane e tatā<sup>2</sup>) vadha vā

¹) In J luckenhaft uberhefert, das Erhaltene sturant mit dem Text von Dh. 3 Da in dem Edikt vorher alha mit patitiethe verbunden is (Dh. januasa atham patitiethayaniti. K atham jamaas patitiethait) so ist auch her wahrscheinlich alhe als Subjekt zu patitiethayanit ver es vorzieht, mag übersetzen 'so ist es mit univerzuglich anzuzeigen', so hat der Übersetzer von G die Stelle verstanden Auf keinen Fall aber ist erufde und univatt das Sübiekt zu patitiethatunge.

<sup>3)</sup> Buhler falschlich etata

malane vă apavahe vâ janasă se bâdha redaniyamute gulumute cā deranam pıyasā 'wenn man em unerobertes Land erobert - das Morden, das [dann] dort [stattfindet], oder das Sterben oder das Wegschleppen der Menschen, das erscheint dem Göttergeliehten gewiß schmerzlich und bedauerlich. (16) Sep I Dh rapatapadayamane hal) etam natha sranasa āladha no lāvāladha. die Stelle entspricht der unter 12 aus J angeführten. (17) Sen I Dh\*) sampatipajamīne cu elam svagam ālādhainsatha 'wenn ihr aber dies befolgt. werdet ihr den Himmel gewinnen' Auch das (18) mine in Sep I J Z 9 muß, wie die Vergleichung mit dem Text von Dh zeigt, der Rest eines medialen Partizips sein, das dem kalamiam in der unter 6 angeführten Stelle entsprach Endlich bin ich überzeugt, daß diese Konstruktion auch in (19) \$7 Ds vorliegt in etam era me anuiekhamane dhammathambhans katāni 'indem ich dasselbe im Auge hatte, habe ich Gesetzessaulen er richtet' Fur die Annahme Buhlers (Beitr S 280), daß anwelhamane Fehler für anuselhamanena sei, scheint mir kein genugender Grund vor zuliegen, me ist aus dem Verbande der Worte, zu denen es grammatisch gehort, herausgenommen und an die zweite Stelle des Satzes geruckt, wie ın S 7 etave me athāve dhammasāvanāni sāvāmtāni

Aus den angeführten Stellen ergibt sich daß diese Konstruktion nur in Verbindung mit dem Partizin des Prasens vorkommt, um die Gleich zeitigkeit der Handlung mit der Handlung des Hauptsatzes auszudrucken Das Partizip zeigt im Aktiv den Ausgang auf miam im Medium den Aus gang auf mane mane oder mine, einerlei ob es sich auf Singulare (2 3-5 9-16 19) oder Plurale (1 6-8 17 18) bezieht. Nur in einem Teil der Falle (1-8 17 18) ist das Subiekt des Partizips mit dem grammatischen Subjekt des Hauptsatzes identisch. Ist das Subjekt des Partizips und das grammatische Subjekt des Hauptsatzes verschieden, so wird das Subjekt des Partizips im Nominativ hinzugefugt (9 11 13 14) oder unbezeichnet gelassen (10 12 15 16 19) Das letztere ist selbst der Fall, wenn es nicht das unbestimmte 'man' ist (19) Bei samtam steht das Pradikat im Nomi nativ (1 2) Daß in den unter 1-8, 17, 18 genannten Fallen das Partizip micht etwa als Attribut des Subjektes oder einfach als Subjekt des Haupt satzes zu fassen ist scheint mir aus zwei Grunden hervorzugehen. Erstens mußte man diese Falle von den formal ganz gleichartigen Fallen 9-16, 19 treppen und für beide verschiedene Erklarungen finden was offenbar nicht angeht. Zweitens mußten dann die Formen auf -miam und mane, mine die regelrechten Nominative des Singulars wie des Plurals sein. Das

<sup>1)</sup> Senart und Buhler lesen repatipd layaminel: Wenn man die Stelle mit der unter 12 angeführten Parall Istelle in J vergleicht und insbesondere imt der unter 17 angeführten Stelle die das Gegenstuck zu ihr bildet (ampajipajamine cu etam) 20 wird man wohl nicht mehr bezweifeln daß äs hier Partikel ist

<sup>1)</sup> In I ist die Partiripialkonstrukt on nicht erhalten

ist fur die medialen Formen fast undenkbar<sup>1</sup>) und fur die aktiven Formen jedenfalls ganz unwahrscheinlich Außerdem kommt F XIV Dh J der Nom Sing mahamte vor, wonach auch im Nom Sing des Partizips eine Form auf -mte zu erwarten ware

<sup>1)</sup> Franke, GN 1895, S 538, erklart allerdings sampatiparamine in Nr 17 als einen nach der pronominalen Deklination flektierten Nom Plur. Er soll dem saun munise Sep I.J. Z 2, saie munise Sep I Dh. Z 5, nilaue F XII Sh. Z 9, natilue FVK, Z 16 entsprechen Päh und Sanskrit, S 104, hat er noch ekatie samaue Γ I Sb. Z 2 und fiatile F V M, Z 25 angeführt Er hatte auch noch niläve in F XII K. Z 34 hinzufugen können, Schart hest hier so, und die Phototypie scheint mir ihm Recht zu geben Daß es sich in den letztgenannten Fallen meist um Nom Plur handelt, ist unbestreitbar, nur in der aus F I angeführten Stelle könnte schließlich auch der Nom Sing gemeint sein. Was aber Franke nicht beachtet hat, ist, daß in allen Fallen der Nom Plur auf e mit dem Nom Plur auf e eines Pronomens ver bunden ist TVK e tā pi amne natikye. M ye ta m añe ñatike (G e ta pi me añe ñatikā. Sh ye ta pi amñe ñatika. Dh amnesu ta natiou), F MI K ane ta nikaye, Sh añe ca nikaye (G añe, ca nikāya, M añe ca nikaya), F I Sh asti pi ca ekatie samaye srestamati (alle anderen Versionen Formen auf a bzw a). Sep I Dh sare munise. J sara munise. day so als Fehler für sate munise erwiesen wird \* Es liegt hier also in der Verbindung eines Nomens mit einem Pronomen eine Assimilation der Nominalendung an die Pro pompalendung vor 10b Nom Plur auf e auch für das Pali, und zwar in erweitertem Gebrauche, anzuerkennen sind, ist unsicher, in der von Franke zitierten G 92 von Jät 545 te tattha rute ubhayo samāgate, kann samagate cinfach Fehler für samāgata sein, veranlaßt durch das rüte, mit dem der Kommentar es verbindet, oder ubhavo samagate kann unvollkommene Übersetzung eines ursprunglichen ubhave samagate sein, das der Regel entsprechen wurde 1 Fur die Erklarung des ein der absoluten Konstruktion ergeben iene Formen gar nichts, denn hier fehlt das Pronomen, das die Assimilation bedingt, und außerdem wurden die unter 15 16 18 19 beigebrachten Falle unerklart bleiben. Im ubrigen erklart Franke, GN 1895 S 536, daß er an dem Nom absol Anstoß nehme und ihn zu beseitigen wunsche, wo es irgend gehe. Wer die Annahme eines Nom absol als falsch erweisen will hat meines Erachtens die Pflicht, eine ein heitliche Erklarung für samtliche Beispiele aufzustellen. Franke macht sich diese Muhe nicht sondern greift willkurlich ein paar Falle heraus. Seine Erklarung von Nr 17 ist eben besprochen. In Nr 15 avijuam virinamane und in Nr 19 me anuvelha mone soll Lok abs vorliegen, indem me fur mays steht (GN 1895 S 536, BB XVI. S 101), es gibt keinen Lok auf e in der Alt Ardhamagadhi, und me kann nur zu katanı gehoren In Nr 16 soll vinativadayamınıkı Instrumental sein (BB XVI S 87, 110), die Form beruht auf falscher Wortabtrennung. In Nr 10 und 12 wird anupatipaiamiam und vipatipatayamtam als Genitiv erklert (BB AVI, S 87, 110ff). auch in Nr 11 in Sh wird Larantam als Genitiv erklart (ebenda S 112) Wie man hier einen Genitiv konstruieren soll, ist ratselhaft. Der Verfasser versichert denn auch, daß er hier wegen der Unsicherheit der Lesungen in den verschiedenen Versionen nicht durchaus auf seiner Auffassung bestande und sie nur für den Fall darlege, daß eine spatere Korrektur der Lesungen sie stutzen sollte. Da die Lesung in Sh ganz emfach ist, wird dieser Fall wohl kaum jemals eintreten. In Nr. 13 soll Lhane samtam wieder Lok abs sein, zur Erklarung von samtam, das doch nicht die entfernteste Abnlichkeit mit einem Lok hat, wird nur '(für samte)' hinzugefügt (ebenda S 103) Dagegen sollen nach Palı und Sanskrıt, S 105f, die Formen auf -am in Nr 2-4 und 11 Nom Sing mase, in Nr 6-8 vielleicht Nom Plur mase sein

Fur die sprachwissenschaftliche Erklarung mussen wir von den me dialen Formen ausgehen die Nom Sing des Maskulinums aber auch des Neutrums sein lönnen, da in diesem Dialekt auch der Nom Sing des Neutrums unter dem Einfluß der maskulinen Stamme gewöhnlich die Endung e zeigt Nimmt man das letztere an so mußte auch die Form auf mtam der Nom Sing des Neutrums sein. Die ware an und für sich nicht unmöglich, man sieht aber nicht ein, warum sieh wenn die medialen Formen in dieser Konstruktion e statt am annahmen die aktiven Formen dem Eindringen des e widersetzt haben sollten und die Verwendung des Neutrums were uberhaupt nicht recht verstandlich Betrachtet man anderseits die mediale Form als Nom Sing des Maskulinums, so muß auch die Form auf -mtam Maskulinum sein Johansson 1) hat sie als Kom promißbildung aufgefaßt indem der thematische Nom \*kalamte nach dem danebenstehenden \*Lalam zu Lalamtam umgestultet wurde. Ich halte diese Erklarung in der Hauptsache für richtig. Nur möchte ich wegen des vorher angeführten mahamie lieber annehmen daß zunachst der Nom \*kulam unter dem Einfluß der obliquen Kasus zu kalamiam wurde. Diese Form hielt sich in der Partizipialkonstruktion weil sie hier ihrem Bau nach nicht mehr verstanden wurde wahrend sie sonst wohl weiter unter dem Einfluß der maskulmen a Stamme zu \*lalamte wurde. Wir können die Konstruktion daher als einen Nominativus absolutus bezeichnen bei dem die Partizipialform die ursprunglich nur für den Singular berechtigt war, erstarrte und auch für den Plural verwendet wurde

Auch hier drungt sich wieder die Frage auf ist der Nom absol auf die AMg beschrunkt oder auch in den anderen Dislekten zu Hause? Was zumachst den ordwestlichen Versionen betrifft so zeigt M an allen Stellen die Formen auf mlam (auch lam mita geschrieben) (2) I VIII se desuma prive Privadiris roja dasarvochisite somtam nikrami sambodhi, (3) F XII eram karatam atmapasada badham vadhagati parapasadasa pi au vialiaroti (4) I XII tadanaham kuratam atmapasada ce chanati parapasadasa pi apalaroti, (3) F XII pina talia karatam badhamtam vipahami alma pasada (3) F VI taye athraye tiride nijhah via samta parisaye anamtaliyena patitiditatiye me sarratra sarra kala (11) F XI ee talia karatam hadaloke akam aradha hoki? Sh hat chentalis lunfimil die Form auf mann (auch is tam geschrieben) enimal die Form auf mann (— mane) (3) F XII extam karatam taparasandasa pi ca vipalioris (4) F XII tadaohatha Lareta ca\* ataparasandasa paraparasandasa (5) F XII so ca puna talia karatama\*) badhataram vipal amti alaprasadam, (9) F XI taye athaye cirade va nijhah va samtam parasaye

Der d alekt dir sog nannten Slithbäzgarli redaktion II 8 40
 Dri Konstruktion des Haupt-sizes wieht 1 er von Shab. Die umt r 15 an seftstre Nelle fillt 1 iten M 1 is auf kleine Bruel sticke.

<sup>2)</sup> Di Worte and versel enthel weed sholt in t. l.r Variante karata n

anamtariyena pratitedetavo me satatra satram kalami, (11) F XI so tatha karamtam talokam ca aradheti<sup>2</sup>), (15) F XIII avijitam hi vijina mani ye tatra<sup>3</sup>) tadho va\* maranam va aparaho va janasa tam badham tedaniyamatam gurumatam ca devanam priyasa Einmal aber, in (2) F VIII, ist samtam durch sato ersetzi so devanam priyo Priyadrasi raja daśava sabhisito sato nikrami sabodhim \* Ich lege nach dem S 286 Gesagten dieser Divergenz mehr Gewicht bei als allen Übereinstimmungen und sehe darin ein Anzeichen dafur, daß der nordwestliche Dialekt die Formen auf mlam und damit offenbri die ganze Konstruktion meht kinnte, das daśavava bhisito sato laßt sich naturlich ohne weiteres als Attribut zu raya auffassen

Das gleiche gilt fur den westlichen Dialekt. In G ist die Form auf mtam in iedem Falle beseitigt. Anstatt samtam finden wir hier samto das Sk san oder saniah4) vertritt anstatt l'alamiam karu karum, karoto karato, in denen ich Vertreter von Sk. kurvan sehes) (2) F VIII so deränam muo Prvadası rārā dasavasābhisito samto avāva sambodhim. (3) Г XII evam karum âtranāsamdam ca vadhavati naranasamdasa ca unakaroti. (4) F XII tadamñathā karoto āt papāsamdam ca chanati parapāsamdasa ca pi apakaroti. (5) Γ XII so ca vuna tatha karato ātvavāsamdam bādhataram uvahanāts. (9) F VI tāya athāya verādo neshate va samto paresāyam ānamtaram patre detayram me sarratra sarre kāle, (11) I XI so tathā karu slokacasa aradho hote Wer die unter 2-5, 11 angeführten Stellen unbefangen und unbe einflußt durch die übrigen Versionen pruft, wird daraus niemals auf das Vorhandensein einer absoluten Konstruktion schließen, das Partizipium laßt sich stets als Subjekt des Satzes oder als Attribut des Subjektes auf fassen. In 10 aber liegt ein Nom absol vor denn vivado nishati va samto kann unmöglich das Subiekt zu dem neutralen patitedetauvam bilden Mir scheint es aber, daß bei diesem etwas komplizierteren Satz einfach die Kunst des Übersetzers gescheitert ist. Er hat sich begnugt die ihm ganz fremde Form samtam durch samto zu ersetzen im ubrigen aber die Kon struktion des Satzes beibehalten wie sie in der Vorlage stand Zum Be weis daß auch der westliche Dialekt den Nom absol kannte scheint mir dies Beisniel nicht ausznreichen

<sup>1)</sup> De Worte taye — savatra sind versehentlich wiederholt die Partizipialkon struktion lautet das zweite Mal taye athaye vivade samtam nijhati va parisaye

<sup>2)</sup> Die Konstruktion des Hauptsatzes weicht von M ab

<sup>3)</sup> Buhler falschlich yetatra

<sup>&#</sup>x27;) In F IV G findet sich tistamto — Sk tisthantah Die Stelle (15) F XIII ist leider in G verstummelt

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Fur karum und karu ist das freiheh nicht sieher, doch wird man die Formen kaum voneinander trennen konnen Nach Franke ON 1895 S 535 ist karu ein Nom des Ad kara 'machend, da nach Hem IV, 331 im Apabhramsá der Nom auf u ausgehen kann Meines Erachtens kann ein solches Durcheinanderwerfen örtlich oder zeitlich geschiedener Dialekte die Erkenntnis des Richtigen nut, bindern

In dem folgenden Satz der Inschrift, der den allgemeinen Grund angibt, warum Asoka seine Lajjūkas unabhangig machte1), übersetzt Buhler 1190hāla durch Amtsgeschafte Tor the following is desirable -What ' That there may be county in official business and county in the award of punishments' Das Wort tryohāla begegnet in den Asoka Edikten noch einmal in Sen I in dem Ausdruck nagalarughälaka. Ich hoffe spater zeigen zu können, daß darunter nicht, wie man bisber angenommen hat, Beamte, die mit der Stadtverwaltung beauftragt sind, sondern die Stadt richter zu verstehen sind, und auch in unserem Edikte kann erwohala meines Erachtens nichts weiter bedeuten als was es im Sanskrit gewöhnlich bedeutet. 'Gerichtsverfahren'a) Buhler ist, wie Beitr S 251, Note 6 zeigt, zu seiner Übersetzung hauntsachlich dadurch gekommen, daß er abhihala als Steuer angelegenheiten faßte Er hat dann die Übersetzung beibehalten, auch als er abhihāla anders verstand (En Ind. II. 253, Note 26). Nimmt man abhihāla in dem Sinne, wie ich es oben vorgeschlagen, so stimmt die Be deutung Gerichtsverfahren' dazu aufs beste

Die größten Schwierigkeiten bereitet der letzte Absatz. Buhler über setzt 'And even so far goes my order. I have granted a respite of three days to prisoners on whom judgment has been passed and who have been condemned to death Their relatives will make some (of them) meditate deeply (and) in order to save the lives of those (men) or in order to make (the condemned) who is to be executed, meditate deeply, they will give gifts with a view to the next world or will perform fasts. For my wish is that they (the condemned) even during their imprisonment may thus gain bliss in the next world, and various religious practices, self restraint and liberality, will grow among the people' Buhlers Übersetzung bedeutet unzweiselhaft insbesondere was die Wörter natika zu kunt betrifft, einen Fortschritt gegenuber den Versuchen seiner Vorganger\*), eine Reihe von Bedenken lassen sich aber auch gegen sie geltend machen Erstens will ich nicht geradezu bestreiten, daß nijhapayats die Bedeutung bereuen machen' annehmen könnte, denn darauf lauft das Buhlersche 'bewegen in sich zu gehen', 'to make meditate deeply' hinaus und in seinen Er lauterungen (Beitr S 252) spricht Buhler selbst von 'aufrichtiger Reue'\*) Es laßt sich über zeigen, daß das Verbum in den Asoka Edikten sonst nie mals diese Bedeutung hat Zweitens wie können die Verwandten durch

<sup>&</sup>quot;) \ \ A Smith Asoka". S 186 will den Satz vielmehr als Begrindung des Folgenden fassen. Bei dem klaren Wortlaut des Textes verstehe ich nicht, wie das möglich sen sollte

<sup>3)</sup> Im juristischen Sinne haben es auch Kern (recht) und Schart (poursuitepro-ceutions) verstanden

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ich gehe auf die alteren Übersetrungen nicht ein weil ich sie durch Buhlers Bemerkungen für erleitigt halte

<sup>4)</sup> In der englischen Übersetzung (Ep Ind II, 8 256) steht all rängs nur noch that at least the hearts of those who must die, will be softened and turn heavenwards.

Gaben oder Fasten das Leben der Verurteilten retten? Daß bei dem Aus druck danam nicht etwa an Bestechungen zu denken ist, hat Buhler selbst bemerkt Er meint, daß die Verwandten Schenkungen machen oder fasten, 'indem sie hoffen, daß das Leben des Verurteilten durch eine gött liche Fugung zur Belohnung ihres Dharmamangala<sup>1</sup>) gerettet werden möge' Aber dieser Gedanke an das Eingreifen einer höheren Macht ist doch sehr weit hergeholt und iedenfalls aus den Worten des Textes ohne westeres nicht zu entnehmen. Und ganz unverstandlich bleibt so, warum die Gaben ausdrucklich välatikam 'auf das Heil im Jenseits bezuglich' genannt werden. Wenn sie den Zweck haben sollten, das Leben der Verurteilten zu retten, so wurden sie doch gerade umgekehrt hidatika, 'fur das Heil auf Erden bestimmt' sein. Auch ist wohl zu beachten, daß Buhler bei seiner Interpretation genötigt ist, ein 'and' einzuschieben, solche Einschube verraten fast stets, daß die Konstruktion nicht richtig verstanden ist. Dazu kommen grammatische Schwierigkeiten. Der Singular nāsamtam ist zum mindesten hart, da sonst, sowohl vorher wie nachher, von den Verurteilten stets im Plural gesprochen wird. Auch muß das Part Pras hier in der Bedeutung des Futurums genommen werden Unberucksichtigt bleibt ferner die Lesart mihapavitä in Ds und A, die dem nijhapayıtase in La Ln gegenubersteht Buhler erklart allerdings das tā von nuhapaustā als Zusammenziehung von tāua, allein in der Ardhama gadhi der Aśoka Inschriften kommt diese Kontraktion sonst nicht vor²) und vor allem lassen sich in diesem Dialekt keine Infinitive auf tava nachweisen, der Infinitiv lautet vielmehr stets auf tare aus. Und endlich erhebt sich doch auch die Frage Was hat denn diese Bestimmung über den dreitagigen Aufschub der Todesstrafe überhaupt mit den Amtspflichten der Lanukas zu tun, mit denen sich der vorhergehende Abschnitt be schaftigt?

Ich möchte daher eine ganz andere Erklurung vorschlagen Die beiden til hinter nätikä und näsamtam zeigen deutlich, daß hier zwei Satze gegenübergestellt sind natikä ta kän nijhapayisanni jittiäge känam und nä samtam vi nijhapayisanni jittiäge känam und nä samtam vi nijhapayistä dänam dähamis pälatikam njanäsam va lachamit Es gilt zunachst den Sinn von nijhapayisti festzustellen Buhler glaubte, seine Auffassung des Wortes werde durch den Gebrauch von nijhati in S 7 Ds gerechtfertigt. Hier steht munisänam cu yā nyam dhammavadhi va

In der englischen Übersetzung fehlen diese Wort. Vielleicht hat also Buhler das Milliche seiner Begrundung seibst eingesehen, ohne freilich irgendeme andere zu geben.

<sup>\*)</sup> Daß etadathå in S7 nicht Sk. etadarthåya entspricht, sondern Sk. etadyathå, hat Vichelson richtig erkannt, IF AMII, S 248. In G indet sich einmal (F MI, Z 81) etälya athå gegenüber etäya atlå ga in FI, V uws. Ich halte es für einen Schreib felter, das yr ist vor dem folgenden ya von yrapatä ausgelassen. Fur unseren Dialekt kann es naturlich auf keinen Fall etwas beweisen und eben-owenig die von Buhkr aus dem Pall, ausgeführten. Formen.

dhitā durehi yera akalehi dhammaniyamena ca nijhatiyā caf J. Tata cu lahu se dhammaniyame nijhatiya ra bhuye[ ] Dhammaniyame cu lho esa ye me syam kate smāns ca smans [ca\*] sātāns avadhsyāns amnāns m cu bahuk(āns) dhammanıyamanı yanı me katanıf | Nızhatıya va cu bhuve munisanam dhammaradhi radhila arthinsave bhulanam analambhave pananam, was nach Buhler bedeutet 'But men have grown this growth of the sacred law 1) in two ways (riz) through restrictive religious rules and through deep meditation But among these two the restrictive religious rules are something small, more (is norled) by deep meditation. But the restrictive religious rules indeed, are these, that I have ordered various kinds of creatures to be exempt from slaughter, but there are also numerous other restrictive religious rules which I have imposed. But by deep meditation the growth of the sacred law has been increased more among men so that they do not injure created beings so that they do not slaughter living creatures' Buhler bemerkt (Beitr S 282 Ep Ind II 274) daß dem nuhati im Sanskrit nididhuasanā der Bedeutung nach genau entspreche Ich kann die Gleichsetzung der beiden Ausdrucke nicht als berechtigt an sehen Nededhyasana gehort zum Desiderativstamm nighati aus \*nidhya pti zum Kausativstamm Das erstere ist eigentlich 'das Verlangen nachzudenken' dann 'Nachdenken' uberhaupt, nashata kann nur 'das Veranlassen nachzudenken sein. Wie der nigama das Verbot vom König ausgeht (ve me wam kate) so geht auch die nighats von ihm aus er ver anlaßt die Leute nachzudenken naturlich in diesem Falle über das Verbot, gewisse Tiere zu tôten usw daher fuhrt die nishats zur Nichtverletzung der Wesen, zur Nichttötung des Lebendigen. Der nigama erstreckt sich auf bestimmte Tiere die mihati bewirkt daß sich das Prinzip der Ahimsa uberhaupt im Volke verbreitet. Die Übersetzung ist also richtig wenn anstatt 'Meditation' jedesmal 'die Anregung zum Nachdenken darüber' eingesetzt wird?) Der Begriff der Reue fehlt hier vollstandig

Das Wort erscheint noch einmal in F VI Ich zittere die Stelle nach 
Dh an meckich mikhale anazogums däpakam en surakam ei e eit mahä 
mätich atigspike dlogie koit sas athas reude en unhahr en annan palisõja 
änamlaltyam patitedetariye me is savala saram kulam heram me anusalikwenn ich etwas mundlich befehle was sich auf Schenkungen oder Be 
kanntmachungen bezieht, oder wenn etwas als dranglich den Mahamätras 
übertragen ist — wenn [dann] über diese Angelegenheit eine Menungsverschiedenheit oder eine mihäs in die Parrayd statfindet so ist mir un

<sup>1)</sup> Die Übersetzung ist falsch. Der hart; ist nicht inunisä sondern der Kön 8. La mill also heißen. Die Gesetzesförderung set [von m r] auf zwei Weisen für die Mensehen geförliert worden.

<sup>\*)</sup> Senart sagt zuerst (Inser II S 94) richtig Taction d'appeler l'attentionversischt aber den Begriff dadurch daß er gleich Imitufigit fa réflexion und spafter (S 94) ubersetzt 1's sentiments que no leur sait inspirer, I inspiration intérnute, "le changement des sentiments personnels. Lintspreed end Ind Ant XVIII S 3001.

verzuglich duruber Vortrag zu halten, an jedem Ort und zu jeder Zeit, so lautet mein Befehl! Buhler übersetzt nijhati auch Ep Ind II, S 468 und Buddh Stupas of Amaravati usw, S 1231) noch mit 'fraud' Das ist selbstverstandlich unmöglich Diese Übersetzung hat auch nur darin ihren Grund, daß man früher (so noch Beitr S 43) nikati für nijhati las, Buhler hat einfach vergessen die Übersetzung nach dem neuen Text zu verbessern Nijhati kann auch hier nur 'das Veranlassen zu bedenken' bedeuten, wir können es etwa durch 'Antrig auf nochmalige Erwagung' wiedergeben Auch hier wieder liegt der Begriff der Reue ganz fern

In F XIII findet sich anunishapeti in einer Stelle, die vollstandig nur in Sh. zum größeren Teil aber auch in Merhalten ist, wahrend G nur kleinere Bruckstucke und K nur die beiden letzten Silben bietet. Sie lautet. Sh ya pi ca atavi devanam priyasa vijite bholi ta pi anuneti anunijhapeti[,] anutape pi ca prabhave decanam priyasa cucati tesa[ ] kiti acatrapeyu na ca hamñeyasu. M ya ri ca atari devanam miyasa rintasi holi ta ri anunayati anuni hapavetil I anutane ni ca prabhase desanam privasa vucati tesam . G yā ca pı alavıyo dei anam piyasa pipile pāli?) cale lesam devanam news Buhler uberretzt das 'Even on the inhabitants of the forests found in the empire of the Beloved of the gods he takes com passion of he as told that he should destroy them successively - and the Beloved of the gods possesses power to torment them Unto them it is said — what? 'Let them shun doing evil and they shall not be killed' Anunets anunavats 1st mit 'bemitleiden' ubersetzt4) eine Bedeutung die bisher nirgends nachgewiesen ist und nach der Grundbedeutung des Wortes geradezu als ausgeschlossen bezeichnet werden kann Anunavati heißt stets nur jemanden freundlich zureden um ihn gunstig zu stimmen oder zu versöhnen und etwas anderes kann es naturlich, wie Senart, JRAS 1900 S 339 gesehen hat auch hier nicht bedeuten. Dis Wort anunishapeli in Sh faßt Buhler als anunihl sapayed its, wozu er ein ulte sals erganzt (Beitr S 198) Mir erscheint schon diese Erganzung unmöglich wenig stens mußte aber doch dann vor dem is die zweite Person und nicht die dritte stehen. Den Beneis für die Richtigkeit seiner Erklarung sich Ruhler in der Porm anunishapayeti in M (Beitr S 226) Ich kann nur sagen daß die Form wenn sie wirklich dastelien sollte. Schreibfehler für anunishapayati ist.\* wie dem anunch von Sh in Manunayah gegenübersteht, so dem anu nuhapets von Sh in M anunuhapayats. Ich bezweifle ferner, daß Lea in Verbindung mit ms gebraucht wurde, in S 5 steht das Simplex Ds Dm

<sup>1)</sup> Obersetzung des Textes von Sh und Dh. Im Text steht richtig nijlati in K. Sh M. nijhati in Dh G.

<sup>1)</sup> Lies Joh

Die letzten Werter stehen auf dem spater gefundenen Bruchstuck JRAS 1900, 5 337

<sup>4)</sup> Igl auch Beitr S 226

thäpetarrue, La La thäpaustarrue Zu dem ganzen Gedanken, daß hier eine Form von Lea 'verbrennen' vorhege, hat offenbar das Wort alaui, 'die Walder' anstatt 'die Waldbewohner'. Veranlassung gegeben, wenn auch Buhler the direkte Übersetzung durch 'Walder' ablehnt Daß atarı ganz allgemein im Sinne von Waldbewohner verwendet wurde zeigt ietzt auch das Kautilivasastra, z B S 49 Senart a a O leitet daher mit Recht anuniphapeti von anunidhyai ab und übersetzt, unter Berufung auf Milin day 210, 1, 8 'he tries to bring them back to good ways'. Ich wurde es vorziehen, wörtlich zu übersetzen 'er veranlaßt sie nachzudenken' Wo ruber sie nachdenken sollen, geht aus dem folgenden Satz hervor. Daß Buhlers Auffassung dieses Satzes durch die Stellung des [vu]cate tesam in G hinfallig gemacht wird, hat schon Senart bemerkt, er selbst übersetzt and they are told that even the might of Devanamoriva is based on re pentance ' Formell laßt sich dagegen nichts einwenden, anutape kann im pordwestlichen Dialekt Lok Sing sein, und in K. wo wir die Entscheidung uber die Form erwarten durften, ist die Stelle nicht erhalten. Ich muß aber gestehen, daß ich den Worten so keinen Sinn abgewinnen kann und ich sehe Leinen Grund, warum anutane nicht als Nom Sing gefaßt werden sollte 'Die Reue, aber auch die Macht des Göttergeliebten wird ihnen verkundet. Die Verkundigung der Reue entspricht dem anunaya, die Verkundigung der Macht dem anundhvapana des Königs Die nachsten Worte können nicht den Inhalt der Verkundigung weiter ausführen da dann die zweite Person anstatt der dritten gebraucht sein mußte, sondern können nur den Zweck der Verkundigung angeben Das hat schon Senart richtig erkannt. Anstoß nehme ich nur an seiner Auffassung von arufrapeyu, als 'let them repent (of their crimes)', wofur sich weder im Sanskrit noch ım Palı Beispiele finden durften Ich übersetze die ganze Stelle 'Und auch die Waldbewohner, die in dem Reiche des Göttergelichten sind, auch die behandelt er freundlich und bringt sie zum Nachdenken. Die Reue, aber auch die Macht des Göttergehebten wird ihnen verkundet, damit sie sich der Zuruckhaltung befleißigen und nicht getötet werden '

Endlich findet sich eine Form von nijhapayati noch in Sep I J amna ne nijhapadavije, wofur Dh amnam ne dekkala bietet. Nach Senart, Ind Ant XIX, S. 96, bedeutet das 'ye must call attention to my orders', nach Buhler, Beitr S 139 'so ist mein Befehl im Sinne zu behalten'. Yom grammatischen Standpunkt aus ist Senarts Übersetzing entschieden die bessere, ich halte sie aus anderen Grunden trotzdem für nicht richtig Die Erklarung der Stelle wurde aber ein Eingeleen suf das game Edikt notwendig machen, das meines Erachtens in wesentlichen Punkten bisher mülverstanden ist, und ich beschranke mich daher darauf, festzustellen, daß auch nach Bühler nijhapayafi hier nicht die Bedeutung bereien machen' hat Nach alledem hönnen wir, wie ehn weine, auch an unserer Stelle niha

paysamts nur ubersetzen 'sie werden bedenken machen' und den ganzen

Satz, je nachdem man kāns als Apposition zu nātilā oder als Objekt faßt i), wortlich 'entweder werden die Verwandten, [wenn] solche [vorhanden sind], bedenken machen zum Zwecke des Lebens dieser' oder 'entweder werden die Verwandten einige bedenken machen zum Zwecke des Lebens dieser' Ich ziehe die erste Auffassung vor, bei der zweiten wurden naturlich die Lajjūkas unter dem käns zu verstehen sein Dem Sinne nach ist aber kein Unterschied vorhanden, denn die Stelle, wo die Verwandten ihre Vorstellungen machen, sind unzweifelhrift die Lajjūkas, in deren Handen die Entscheidung über Leben und Tod der Verurteilten ruht So fallt die Annahme fort, daß die Verurteilten infolge ihrer Reue in übernaturlicher Weise durch eine göttliche Macht von dem drohenden Tode errettet werden könnten, und so wird nun auch der Zusammenhang klar, der zwischen der Bestimmung über den dreitagigen Aufschub und den Lajjūkas besteht

Daß dem nijhapayati die Bedeutung 'die Begindigung erwirken', auf die wir so geführt werden, tatsichlich zukommt wird durch Gäthäs 13 und 15 des Ayogharajataka (510) bestatigt

yakke pısüce athavüpı pete kupite pı te nıyıhapanam karontı na maccuno nıyıhapanam karontı tam me matı hotı carämı dhammam || aparüdhakä düsakä hethakü ca labhan te rüyno nıyıhapetum | na maccuno nıyıhapanam karontı tam me matı hotı carämı dhammam ||

Bei Yaksas Piśacas oder auch Pretas selbst wenn sie erzurnt sind komen sie Begindigung erwirken meht erwirken sie Begindigung beim Tode, daher ist mein Entschluß ich lebe nach dem Dharma

Verbrecher Schadiger und Verletzer sind imstande bei den Königen Begnadigung zu erwirken, micht erwirken sie Begnadigung beim Tode daher ist mein Entschluß ich lebe nach dem Dharma.

Ich brauche kaum darauf hinzuweisen wie genau insbesondere die ruerte Gäthä ru inserer Stelle stimmt. Der Kommentar erklirt nightspanam karonts in der ersten Gäthä durch balikammarasena khamāpenis pasādents, nijhapetum in der zweiten durch sakkhilis attano niraparādhabhāram pakāsetrā pasādett ā<sup>1</sup>)

<sup>1)</sup> Siche oben 5 293

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Die in de Auffassung von nyhapaynsami legt die Erige nahe, ob nicht auch etwis die Worte Jierlye Haam ganz anders zu verstehen seien, und zwar üham als Aquivalent von Sk. Inham und Jierlye netweder als Dat Sing von Jierla Defür selsent zu sprechen, daß der Gen Plur des Pronomens in deme üben belikt (Ds. Z. 3) in allen Versionen sowiet die Stelle erhalten ist in der berin team erscheint, vgl. firmer test Sep. II. Dh. 7.8. 10 team Sep. II. J. 7.12, teem N. XIII. K. 7.37. Allem in F. XIII. K. 7.38 fin let sieh sweimal auch üham (etham thom ren) was nach die nachen versionen nur Sk. tedm erhorischen kann.

In den folgenden Worten näsamtam tā nijhapayntā oder näsamtam va nijhapayntate liegt meines Erachtens wieder die absolute Partizpialkon struktion vor, die ich oben ausfahrlich besprochen habe Näsamtam ist grammatisch in nä und samtam zu zerlegen, die Worte mussen aber eng vusammengehören und gewissermaßen einen Begriff bilden da sonst das vä zwischen ihnen eingeschoben sein mußte Näsamtam ist das Partizpi zu nath. Die Longe des Auslautes von nä erklart sich öffenhar daraus, daß der Ton auf dem Wort ruhte, daher steht das lange ä auch in La Lu, die sonst die Verlungerung des auslautenden Vokales nicht zeigen!) Die vollere Form no die sonst überaus haufig ist wurde in dieser Verbindung wahr scheinlich deshalb nicht angewendet weil es gibt nicht stein nath, niemals "noth heißt")

Nejhapayılü ist der Nom Sing des Nomen agentis, der auch noch in den spateren Prakrits stets auf ä ausgeht?), mijhapayıları naturlich der In finitiv Die beiden Formen sind also grammatisch ganz verschieden zu beurteilen, dem Sinne nach war es naturlich gleich ob man sagte 'wenn keiner da ist der bedenken macht' oder 'uenn niemand da ist, um bedenken zu machen')' Als Übersetzung des ganzen Satzes ergibt sieh also 'ent weder werden die Verwandten [wenn] solche [da sind] die Begnadigung

obwohl tesam unmittelbar vorhergeht. Ein Feininnum jitist ist ferner ebenso un wahrscheinlich wie die Verbindung jierstäge tanam das Schutzen zum Zwecke des Lebens. Ich glaube daher nicht daß wir diese Worte anders erklaren dursen ab es bisher geschehen.

<sup>1)</sup> Siehe die Zusammenstellungen bei Michelson a a O S 242ff

belege fur naths bieten F II VI VII MI MIII u a Man beachte be-onder Dh Z 15 stratipädagamine hi etam naths nagasa aladhi no läpaladhi J7 8 stratipalawantam no swagafadhi no läpalae läh. Mā findet sich in K F I IX

<sup>3)</sup> Ich bin überzeugt daß auch apahata im S 6 Ds (La Lin apahata) ein solcher Nommativ ist wie schon Kern, Jaartell S 93 angenommen hat Buhler Beitr S 273 Ep Ind II S 268 erklarte es als \*apahrtiā Senart, Inscr II S 71 Ind Ant XVIII S 107 fuhrte es auf apal riya zuruck, hielt aber auch die Ableitung von apahrira für möglich Das letztere ist meiner Ansicht nach ausgeschlossen weil die Alt Ardhama gadhi das Absolutivum auf tig überhaunt nicht kennt sondern tig anstatt tid ver wendet vgl nisintu S4 sutu S7 anusāsitu Sep II katu Sep II red tu Sep II dasayntu F IV Dh J K. cuthitu F IV Dh K. patitiditu F & K. palitinity Dh. litigitu J Dazu Lopentenmal m.Cala Barret, Eddite, we Hultzech, 1948, 1999, S. 7216, gewigt hat ein Absolutivum auf Junam abhitadetunam. In Sh un l M sind die Pormen auf tu teils übernommen teils durch die dem Dialekt eigentumlichen Formen auf ti ersetzt. Sh. draśawitu. M. draśeti. Sh. tistiti. M. tistitii. Sh. paritinitu. M. pariti G dagegen sind zweimal dafur die Absolutis formen auf tpg eingesetzt dasayityd paricantpa, für cithitu wird das Partizip tistamto gebraucht. Auch in diesem Falle handelt es sich offenbar um einen charakteristischen Unterschied zwischen osthehem und westlichem Dialekt. Aber auch die Herleitung des anal ota aus anahrina ist ganz unwahrscheinlich zumal da im Calc Bairat Fdikt adhigiega aus adhikrtua erscheint 4) Man beachte daß das Subjekt in theser Konstruktion oft fortgelassen wird

wenn es aus dem Zusammenlang leicht zu erganzen ist sielle oben S 298 Man kann naturlielt auch übersetzen. Wenn es nicht möglich ist bedenken zu machen.

jetzt wohl selbstverstandlich Senart sah in kalasi den Lokativ eines kala das er dem femininen Sk. /ārā gleichsetzte 'môme dans un cachot ferine' Der Geschlechtswechsel lißt sich nicht beweisen ware aber vielleicht nicht undenkbar. Ausgeschlossen aber erscheint es mir, daß der König hier ausdrucklich von einem 'geschlossenen' Gefangnis, in dem sich die Verurteilten befinden, sprechen sollte. Senart hat das selbst gefuhlt und das 'meme dans un cachot ferme' weiter in ein 'meme enfermes dans un cachot' verwandelt, wogegen sich nur das eine einwenden laßt, daß es nicht ım Text steht Buhler gibt den Ausdruck durch niruddhe 'm kale wieder, das für nirodhakāle 'm, 'exen during their imprisonment', stehen soll. Er vergleicht damit Konstruktionen im Pali wie micchacaram oder angegram cinnadirase (Jat I 300) Diese Konstruktionen sind jedem Pali Kenner vertraut aber sie decken sich durchaus nicht mit der hier vorliegenden Konstruktion der vielmehr im Pali \*anācāram cinne divase entsprechen wurde eine Ausdrucksweise die, soweit mir bekannt, niemals im Pali erscheint Ich halte daher die Übersetzung 'zur Zeit ihrer Gefangenschaft' fur ganzlich unmöglich. Nun hat nirunhati im Pali gewöhnlich die Bedeu tung aufhören, hinschwinden vernichtet werden', z B Samvuttan I, 6 2 5 6 anıccā vata sankhārā uppudavayadhammıng uppayıtvā nıruyhantı, Jat 485 1 (von einem Sterbenden) rijahami jurtam pana me Cande niru mhanti usw 1) Man könnte daher auf den Gedanken kommen, miludhasi pi lalast heiße soviel wie 'wenn auch thre Zeit um ist', 'angesichts des Todes' Allem erstens muß es doch als sehr zweifelhaft gelten, ob kala ohne weiteren Zusatz die 'Lebenszeit' bezeichnen kann?) zweitens wurde der Ausdruck genau genommen doch auch bedeuten 'selbst wenn sie tot sind', und drittens ist es mir überhaupt nicht sicher ob dieser Dialekt den Lok absol kannte\*) Ich ziehe es daher vor, zu übersetzen 'auch in beschrankter Zeit scheint diese Auffassung mit der Grundbedeutung von nirudh wohl ver einbar zu sein wenn ich zuch einen Beleg für die Verbindung des Verbums mit kala nicht beibringen kann

Durch die neuen Interpretationen wird, wie mir scheint, auch das Bild das wir uns von dem Lapitkas machen mussen den früheren Auf fassungen gegenüber ein wenig verandert. Es sind höhe Provinzalbeamte die 'nber voele hunderttausend Seelen' gebieten (S 4 7). Nach F III scheint es daß der Pradesika ihnen im Rang gleich stand. Sie stehen direkt unter dem König und haben mur von him Befelle zu empfrangen und von den Beainten, 'die des Königs Willen kennen' (S 4). Im übrigen haben sie un beschranktes Recht, Strafen zu verhangen oder zu begnadigen, sogar in Fallen wo es sich um Kapitalverberehen handelt (S 4). Neben diesen

<sup>1)</sup> Die Bedeutung ist wenn auch seltener, auch im Sk bel 3,t

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Die häufige Bedeutung Tod zeigt daß sich die Bedeutungsentwicklung gerade in umgekehrter Richtung vollzog

<sup>1)</sup> I XIII K ladheşu Kal g jeşu ist durchaus kem sicheres Beispiel dafüt

richterlichen Funktionen haben sie die Aufgabe fur die Verbreitung des Dharma des Königs zu sorgen (S 4 7 F III) Das letztere geschieht ins besondere auf den Inspektionsreisen die alle funf Jahre wiederholt werden (F III) Die Unterbeamten die sie bei diesem Geschaft unterstutzen scheinen die Dharmayuktas zu sein (S 4 7) Nach Buhler lag ihnen außer dem noch die Eintreibung der Steuern ob Eine solche Verbindung ad ministratives and righterlicher Funktionen ist an und für sich in Indien nichts Unerhörtes Unter den Peshwäs waren Verwaltungsbeamte der Patil, der Mamlatdar und der Sarsubhedär mit der Rechtsprechung in Zivil und Kriminalsachen betraut, gegen ihre Entscheidungen konnte an den Peshwa oder seinen Minister appelliert werden. Spater wurde dem Mamlatdar und dem Sarsubhedar auch die Entscheidung über Leben und Tod verliehen, sie hatten das Recht Rebellen und Straßenriuber zu hangen ohne erst die Entscheidung einer höheren Stelle abzuwarten1) Genau so könnte es mit Asokas Lajiūkas gewesen sein. Allein ich möchte doch darauf hinweisen daß die Inschriften selbst nichts enthalten was auf eine administrative Titigkeit der Lajjūkas schließen laßt. Wenn es in l' III heißt, daß sie alle funf Jahre ausziehen sollen um den Dharma zu verkunden 'wie auch um die anderen Geschifte zu betreiben , so braucht unter den letzteren nicht wie Buhler Beitr S 21 meint das udgruhana verstanden zu werden das Einsammeln von Tributen und anderen könig lichen Einkunften in renitenten oder entlegenen Distrikten. Der Ausdruck kann sich ebensogut auf die richterliche Tatigkeit beziehen, die in unserem Edikt besprochen wird Die etymologische Herleitung von ranka oder landa aus rannouhala kann naturlich für die Frage garnichts entscheiden Nach dem was sich aus den Inschriften ermitteln laßt können wir die Lauikas nur als hohe richterliche Beamte bezeichnen

Zum Schluß gebe ich eine Übersetzung des Ediktes

Der göttergehebte König Prijadarsin spricht so Als ich sechsund zwanzig Jahre gesalbt war habe ich diesen Gesetzeserlaß schreiben lassen Ueine Lajjūkas sind über das Volk gesetzt über viele Hunderttausende von Leben \* Denen habe ich verhehen daß sie selbstandig Belohnungen und Strafen verhangen damit die Lajjūkas voll Vertrauen und ohne Furcht ihre Geschafte besorgen den Bewohnern der Provinzen Heil und Freude bringen und ihnen Wohlwollen erzeigen. Sie werden verstehen Leid und Freude zu bereiten und sie werden durch die Dharmayuktas die Bewohner der Provinzen vermahnen auf daß sie des Heil im Diesseits und im Jenseits erringen. Auch den Lajjūkas mussen mir gehörehen Auch den Be amten die meinen Willen kennen werden sie gehörehen und auch von denen werden einige vermahnen sodaß die Lajjūkas imstande sein werden, mich zufriedenzustellen. Denn gleichwie einer wenn er sein Kind einer verstandigen Anime übergeben hat, vertrauensvoll ist 'die verstandige

<sup>&#</sup>x27;) Sach Bombas Gazetteer Vol VII, 5 304f

Amme wird imstande sein, meines Kindes gut zu warten', ebenso habe ich die Lanukas eingesetzt zum Heile und zur Freude der Provinzbewohner Damit jene ohne Furcht und voll Vertrauen und ohne Entmitigung ihre Geschafte besorgen, darum habe ich den Laufikas verhehen daß sie selb standig Belohnungen und Strafen verhangen. Denn das ist zu wunschen, daß Unparteilichkeit in der Prozeßfuhrung herrsche und Unparteilichkeit in den Strafen. Und so weit geht mein Befehl. Den im Gefingnis sitzenden Leuten über deren Strafe entschieden ist und denen der Tod zuerkannt ist, habe ich drei Tage Aufschub gewahrt. Entweder werden ihre Ver wandten, wenn solche vorhanden sind ihre Begnadigung erwirken, um ihr Leben zu retten oder wenn niemand da ist, um die Begnadigung zu er wirken so werden sie Gaben geben, die das Heil im Jenseits bewirken, oder sich Fasten auferlegen Denn mein Wunsch ist, daß sie auf diese Weise auch in beschrankter Zeit das Heil im Jenseits erringen mögen Und im Volke mehren sich mannigfache fromme Brauche. Selbstbezahmung und Verteilung von Gaben

## IV Zu den Felsen und Saulenedikten des Asoka

In dem zweiten Felsenedikt hat Senart wie seine Vorganger die Worte a Tambapamni in G als bis nach Tamraparni gefaßt Das wird anschemend auch durch die Parallelstelle in F XIII nahegelegt, wo K Coda Pamdıya aram Tambaramnıya, Sh Coda Pamda ara Tambaramnıya, M Coda Pamdiya a Tambapamniya liest1) Allein es fragt sich doch ob die Ausdrucksweise an den beiden Stellen wirklich genau die gleiche ist Sicher ist es zunachst, daß in F II in K Sh M das ä fehlt, in Dh sind die Worte gar nicht erhalten in J ist nur das i von *Tambapamn*i sichtbar In K Sh M ist die Konstruktion also iedenfalls in F II eine andere als m T XIII Tambapamns (K. Sh.) bapans (M) 1st 1m Nominativ in die Liste der Grenzlander eingefugt. Schon das macht es wahrscheinlich, daß auch in G Tambapamni Nominatu ist Aber auch grammatisch scheint mir die Annahme eines Ablativs auf + sehr bedenklich Trenckner, Milindapanho, S 421, fuhrt allerdings aus dem Pali einen Ablativ pesi an, aber die Form steht in einem Vers und in Girnar sollten wir jedenfalls nach Analogie des Instrumentals dhammānu astīya in IV, bhatīyā in AII und des Datīvs dhammanusastıya in III cher Tambayamnıya erwarten Endlich heißt 'bis' in G sonst uberall ara, siehe ara samratakapā in IV, V, āra tasa athasa ntstånaya IV, ara patuesiyehi in XI Diese Grunde bestimmen mich in ā Tambaramnī das Aquivalent von Sk vā Tāmrararnī zu sehen, ā 1-t Ardhamagadhismus der vom Übersetzer aus der Vorlage übernommen ist, wie die eben genanten des – Sk. ydrat\*). Ich im überzeugt, daß auch die seltsame Inkongruenz der Kasus in dem vorauschenden Toile des Satzes

<sup>&#</sup>x27;) In G fehlt die Stelle

<sup>1)</sup> In pératako in XIII (h aratake) braucht er dagegen d e riel tige D alektform

spater (a. a. O. S. 287, 291f.) noch einige Stellen beigebracht, die beweisen daß parisā im Pali genau so wie parisad im Sk. zur Bezeichnung ieder Art von Kollegium oder Versammlung verwendet wird Dagegen hat sich V A Smith (Asoka2, S 158) Thomas angeschlossen und versucht, die technische Bedeutung von parisad mit Hilfe von zwei Stellen bei I tsing naher zu bestimmen. I tsing spricht Kap 14 (Record of the Buddhist Religion transl by Takakusu, S 86) von den funf parisads des buddhi stischen Ordens worunter die bhileus, bhileunis silsamanas, sramaneras und srämaneris zu verstehen sind. Takakusu bemerkt, daß bisweilen der Liste noch die upasakas und upāsikās hinzugefugt werden, sodaß sich sieben parisads ergeben. In diesem Sinne spricht I tsing von den 'sieben Ver sammlungen in Kap 19 (a a O S 96)1) Den Ausdruck catasso parisā oder catuparisam fuhrt Childers auch aus dem Pali an, er bezeichnet nach der Abhidhanappadipika 415 die bhikkhus, bhikkhunis upusakus und upäsikäs Dr parisad in den Edikten nicht in dem allgemeinen Sinne von Versammlung genommen werden kann, sondern eine bestimmte Körperschaft bezeichnen muß, so hat dieser Nachweis Smith's auf den ersten Blick etwas Bestechendes, bei niherer Prufung ergibt sich, daß seine Auffassung unmöglich ist. Wie soll der König dazu kommen, in FIII eine spezielle Bestimmung für den buddhistischen Orden zu geben, wahrend sich sonst kein einziges der Felsenedikte - und wir können hinzufugen, der Saulen edikte — an den buddhistischen Samgha wendet oder sich mit buddhi stischen Einrichtungen befaßt? Und wie paßt jene Bestimmung für die buddhistischen varisade? Nach Thomas' Ansicht, die Smith sich zu eigen macht besagt die Stelle daß die parreads Beamte fur die Rechnungsfuh rung uber Ausgaben und Vorrate anstellen sollen?) Nun heße sich ja allenfalls denken daß den Mönchen und Nonnen eine solche Verpflichtung auferlegt worden ware, wird aber wirklich jemand glauben daß den weiblichen Prufingen und den mannlichen und weiblichen Novizen eine ge sonderte Buchfuhrung vorgeschrieben sei? Und daß die Laienbruder und Laienschwestern hier überhaupt micht in Frage kommen können hat Smith schon selbst bemerkt. Man sieht daß die buddhistischen parisads hier durchaus nicht am Platze sind. Und ebensowenig kann meines Er achtens in FVI von ihnen die Rede sein. Dort bestimmt der König daß ihm unverzuglich Vortrag gehalten werden solle wenn über eine seiner Bekanntmachungen oder Schenkungen in einer parread eine Meinungs verschiedenheit ausbreche oder ein Antrag auf nochmalige Erwagung ge-

Diese suben Klassen werden wie Takakusu bemerkt, sehon Mahävages
 4 aufgezahlt der Ausdruck paried wird her aber nicht gebraucht. Pätum Samghad 12 steht aber blaggardin paried im binne von semigha.

<sup>2)</sup> Ich halte diese Ansicht allerdings für völlig verfehlt, die buddinstreben parseads können aber auch mit der Restimmung wie ich sie auffasse nichts zu tur haben.

stellt werde Die Edikte betonen wieder und wieder, daß der König allen Sekten, Asketen wie Haushaltern, Buddlusten, Brahmanen Ajivkas und Nirgranthas seine Aufmerksamkeit und seine Fursorge zuwende, und die Inschriften von Barabar zeigen, daß das kein leeres Gerede ist. Wie sollte er hier mit einem Male von speziellen Erlassen und Schenkungen an den buddlustischen Orden sprechen? Und selbst wenn das der Fall sein sollte, was haben die parisads damit zu tun? Auch hier wieder könnten von den vier, funf oder sieben Gruppen doch höchstens die bhilsus und bhilsuns in Frage kommen, ich wußte jedenfalls nicht daß jemals Schenkungen an Novizen oder Laien gemächt waren

Ich kann nach alledem der Auffassung von Smith nicht zustimmen und halte die Ansicht Bühlers für die allem richtige Tatsachlich kommt auch in der brahmanischen Literatur parisad als technischer Ausdruck in einer Bedeutung vor, die der von Bühler angenommenen sehr nahe steht und sich zum Teil sogar mit ihr deckt. Die Dharmassatras sehreiben vor daß in streitigen oder von dem Lehrbuch nicht vorgesehenen Fallen die Entscheidung bei einer Körperschaft liegen solle, die aus mindestens zehn oder in spaterer Zeit aus mindestens drei Mitgliedern bestehen solle und die den Namen parisad tragt. Baudhäyana 1, 1, 1 7 81) tadabhäve dasa varā parisat || atrāym vadharanti |

```
caturrardyam vikulpī ca angavid dharmapāthakah |

āśramasthās trayo viprāh parsad esā dasāvarā ||

Vasistha III 20

cāturvidyam vikulpī ca angavid dharmapāthakah |

āsramasthas trayo mukhvāh parsad esām dasāvarā ||
```

Gautama 28 48 49 anājītāle dašavarash šistasr uhasadbhir alubdhash prašastam kuryam || catvāras caturnām pāraga sedānām prāg uttamāt traya āšramsnah prihagdharmavidas traya sty etān dašāvarān parisad sty ācaksate,

Manu XII 110ff

```
dašūraiū rū parisad yam dharmam parikalpayet |
tryavarā vāp. vritastha tam dharmam na vicūrayet |
travidyo haitulas tarti. navukto dharmapāthalah |
trayaš cāšraminah pūrie parisat syūt dašararā ||
rgiedavid yajuric ca sāmaiedavid eva ca |
tryavaviā parsay njeiyā dharmasamsayamirnaye*) ||
```

Diese parisads entsprechen jedenfalls zum Teil den Pañch oder Pañ chāyats, wie sie z B nach Malcolm²) in der ersten Halfte des vorigen

 <sup>&#</sup>x27;) \[ \text{Ygl} \] auch \[ \text{i, 1 1 16} \]
 ') \[ \text{In derselben technischen Bedeutung begegnet parisad auch Vas III, 5, Manu XII, 114

arratanam atantranam jätimätropajivinam | sahasrasah sametänam parisattiam na vidyate || <sup>3</sup>) Memoir of Central India (Calcutta 1880) I, 460 ff

Jahrhunderts in den Stidten Zentralindiens beständen. Allerdings setzten sich die Pafichäyats nicht ausschließlich aus Brahmunen zusammen. Die Mitglieder der Pafichäyats wurden vielmehr ohne Rucksicht auf die Kaste durch das Vertrauen ihrer Mitburger ausgewählt, aber doch gewöhnlich aus solchen Kreisen die eine Kenntnis des Hindurechtes besüßen, falls das Bedurfins vorlag, konnten Geleitret hinzugezogen werden. Die Wurde war lebenslänglich und zum Teil in vornehmen Familien erblich. Die Pafichäyats entsehieden in sellen Fallen der Zivilgerichtsbarkeit, wurden aber auch in Sträfsschen in werten Umfang herangezogen und von dem Pafich von Ratlam behauptet Malcolm, daß er das Recht nusgeubt liebe, sowohl die Einwohner vor Bedruckung zu sehutzen als auch ihre Streitg keiten zu schlichten Ich bin überzeugt, daß die pariead der Asola Edikte eine ganz ahnliche Behorde mit richterlichen Funktionen war, und daß sie auch im Kuntiliyafsästra § gemeint ist, wo in einer Liste von Beamten ein zursudadabwalsae, ein Aufseher der zursuda, angefuhrt unf

Das Wort with findet sich noch cinmal im Anfang unseres Ediktes sarrata vinte mama unta ca rănule ca pradesile ca pamcasu pamcasu vasesu anusamuanam nivatu (G) Ich halte es fur uberflussig auf die fruheren Deutungen des Wortes einzugehen da nach den Bemerkungen von Thomas 1) wohl kem Zweifel mehr daruber bestehen kann, daß uuta luer bestimmte Beamte bezeichnet Es fragt sich nur, welcher Art diese Beamten waren Thomas sight in den im Anfang genannten untas Subulternbeamte, wie Polizisten usw in den nachher erwahnten untas Rechnungsbermte Nach ihm bezeichnet also dasselbe Wort in demselben Edikt zweimal etwas ganz Verschiedenes was schon an und für sich ganz unwahrscheinlich ist Geradezu ausgeschlossen wird aber meines Erachtens die Bedeutung 'Subalternbeamter' durch die Stellung des Wortes in dem ersten Satz, es ist doch kaum denkbar daß die Subalternbeamten vor den hohen Be umten, den Lauul as und Pradesil us genannt sein sollten. Die ausdruck liche Erwahnung der yutas laßt überhaupt darauf schließen daß sie auf den Inspektionsreisen doch eine bedeutendere Rolle spielten als einfachen Polizisten jemals zufallen konnte

Um die Stellung der yutas zu ermitteln laben wir, soweit ich sehe nur einen Anhuhtspunkt Es heißt hab die parsadis die yutas 'anweren oder ihnen 'befehlen sollen (anapaysamti usw.) Dis führt darauf daß die yutas der Autorität der parisadis unterständen, köngliche Bernite wurden von anderen wöhl Bernite, aber nich Befehle entrezennehmen?

<sup>&#</sup>x27;) \gl oben 8 281

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Da Bubler n n O S 21 de Wöghelkert besprieft das Wort me (G I, mann) ausstatt mit 1914 mit 1946 zu verhand 'n so will be bemerken: daß das durch die Parallelstellen in F II (3 sentia vijden derdnem 1918en Pyre laune Bijme in it entsprechend in den ubr gen Versionen) und F \( \) (h. senti vijden mann M setzutte vijden men Sh sentim vijden han Sh sentim vijden in die Sh sentim vijden in die Sh sentim vijden in die Sh sentim vijden in die Sh sentim vijden in die Sh sentim vijden in die Sh sentim vijden vind g in specifiesen wird.

So scheint es mir, daß wir in den yulas der Grundbedeutung des Wortes nach 'Beauftragte' zu sehen haben, d h nach moderner Ausdrucksweise etwa Delegierte der parisads, die den Lijjuka und Prädesika auf den Inspektionsreisen begleiteten!) Ich habe schon oben S 310 bemerkt, daß die Lajjükas Gerichtsbeamte waren, es paßt dazu durchaus, daß Delegierte der Gerichtshöfe mit ihnen zusammen auf die Inspektionsreisen gingen, deren Zweck unzweiselhaft in erster Linie die Revidierung der Rechtspflege in der Provinz war Unser Edikt stellt ihnen freilich daneben noch eine andere Aufgabe

Das Wort ganana oder gananā hat die verschiedensten Deutungen gefunden Burnouf bezog es auf die Aufzahlung der in dem Edikt vorher genannten Tugenden Senart wollte darin lieber einen Ausdruck sehen. der mit hetute und zwammangte auf gleicher Stufe stande, er erklart es als 'en enumeration, d'une facon suivie, en detail Burnouf und Senart scheinen mir der Wahrheit naher gekommen zu sein als alle spateren Pischel GGA 1881, S 1328 nimmt gananā in der Bedeutung Beruck sichtigung, Rucksicht' 'auch die Geistlichkeit soll die Glaubigen zur Befolgung (dieser religiösen Vorschriften) anhalten ihrem Geiste und Buch staben nach' Das ist für mich sehon wegen der unrichtigen Erklarung von parisad und unta unannehmbar. Ebenso verfehlt ist wegen der sicher falschen Auffassung von union Buhlers Ubersetzung 'Auch die (Lehrer und Mönche aller) Schulen werden beim Gottesdienste (gangnasi)2) das Geziemende einscharfen, sowohl dem Wortlaute nach als auch mit Grunden ' Eine ganz andere Bedeutung findet endlich Thomas in qanana, er nimmt es in dem eigentlichen Sinne von Berechnung. Let the Parisads also appoint officials for reckoning Auf die Frage 'Was sollen sie berechnen' antwortet er offenbar die Ausgaben und die Vorrate, auf die in dem voraus gehenden Satz aparıyātā apabhamdatā sādhu (K) Bezug genommen wird Naturlich ist diese Deutung mit meiner Auffassung von parisad und quia unvereinbar, sie paßt abei auch nicht zu Thomas' eigener Auffassung von parisad Die Empfehlung der alnavyayatā und der alnabhāndata bildet

<sup>1)</sup> Ob die yutos mit den dhammayntas identisch sind die in S 4 und 7 genannt zu werden scheinen ist mir zweifelhaft. Wenn in unserem Edikt die dhammayntas gemeint waren sollte man crwarten daß sie wenigstens an der ersten Stelle mit ihrem vollen Namen benannt wurden.

<sup>3)</sup> Wie Buhler zu der Gleichsetzung von ganana und Littana kommt verstehe ich nicht Spater, a. o. O. S. 287, führt er als Beispiel für gananā im Sinne von Ver herrlichung das Mangala der Sulshara Inschriften an

labhate sariakaryesu pujaya ganana yakah |

vighnam vighnan sa tah payad apayad gananayakah ||

Das Bespiel könnte im besten Falle nicht viel beweisen, da das Wort gunand hier offenbar nur des Yamaka wegen gebraucht ist. Ich sehe aber auch nicht ein, warum wir uns an dieser Stelle nicht mit der gewohnlichen Bedeutung 'Berucksichtigung, Beachtung consideration, wie Buhler, IA. V. 279 selbst übersetzt, begnugen sollten

nur einen Teil der dharmanusasti des Königs 'Gut ist der Gehorsam gegen Vater und Mutter, gut die Freigebigkeit gegen Freunde, Bekannte und Verwandte, Brahmanen und Asketen, gut das Nichttöten von lebenden Wesen, gut ist es, wenig auszugeben und wenig aufzuspeichern. Diese dharmanusastı ıst doch sicherlich nicht für die Mitolieder des buddhi stischen oder irgendeines anderen Mönchsordens bestimmt. Der König mußte doch wahrlich nichts von dem Geist dieser Orden gewußt haben, wenn er die Vönche zum Gehorsam gegen die Eltern hatte ermahnen wollen Die Ermahnung zur Freigebigkeit ware absolut sinnlos und die Einschafung der ahimsa vollkommen überflussig. Die dharmanusasti des Königs kann nur an seine Untertanen gerichtet sein, und zwar gerade an diejenigen die nicht dem geistlichen Stande angehören. Dann kann aber auch der Satz 'gut ist es, wenig auszugeben und wenig aufzuspeichern' nur eine allgemeine Mahnung enthalten, zwischen Verschwendung und Geiz den mittleren Weg zu wandeln. Wenn unmittelbar darauf eine Bestimmung uber die Art der Verwaltung des Ordensvermögens folgen sollte, so könnte sie nur durch eine rein außerliche Ideen Assoziation hier angefurt sein Das aber 1st doch ganz unwahrscheinlich Zweitens aber passen die Worte hetute ca rayamanate ca nicht zu der 'Berechnung' Nach Thomas soll hetute hier 'nach den Gegenstanden (objects)', sivamanate 'nach den tatsachlichen Dokumenten oder Zahlen (actual documents or froures)' be deuten Beide Worte waren hier also in ganz ungewöhnlichen Bedeutungen gebraucht, fur die es schwer fallen durfte, andere Belege beizubringen Thomas hat die Schwierigkeit offenbar selbst gefühlt. Er bemerkt selbst. daß hein fur gewöhnlich 'Grund' und ryanjana 'genauer Wortlaut' bedeute, und daß man sich daher versucht fuhlen könne, with regard to the dictates of reason and the prescriptions of actual texts' zu ubersetzen. Ich muß gestehen daß mir diese Attribute für eine Rechnungsaufstellung etwas seltsam vorkommen, sie erscheinen vielleicht noch seltsamer, wenn man ohne alles Drehen und Deuteln wörtlich übersetzt 'unter Angabe von Grunden1) und im festen Wortlaut '

Ich mochte den bisherigen Versuchen gegenüber auf eine Stelle des Dipvvanias verweisen die, wie mir scheint, des richtige Verstandnis von ganana und damit des ganzen Satzes erschließt. Dip VI, 86ff wird erzahlt, wie Asoka die große Versammlung der Mönche nach der Einteilung des Dhanma befragt.

```
tato puech sugambhīram dhammalkhandam sudesitam || 86 atth bhante partechedo dest! ādiceabandhunā | 16 atth bhante partechedo dest! ādiceabandhunā | 16 atth sam tha sam tha sam trabatuli e. a kothikaon faips samkhatam | 18 atths ir a dhammalkhandam gananam atths pareduya || 87 atths rāja gansis āna dest! ādiceabandhunā | 18 atths tata suprahatam suprahatam sunddulham sudesitam || 88
```

<sup>1)</sup> Daß dies der eigentliche Sinn von hetule ist, zeigt die Variante heturata in K.

sahetum atthusampannam khalitam n' atthi subhāsitam |
satipaṭṭhānam sammappadhānam iddhipādañ ca indriyam || 89
balam bojjhaṅgam maggaṅgam suribhatlam sudesitam |
eram sattappabhedañ ca bodhipakkhiyam uttamam || 90
lokuttaram dhammararam naiaṅgam satthusāsanam |
titthāritam suribhatlam desesi dipaduttamo || 91
caturāsitisahassāni dhammakhandam anānakam |
vānānam anukampāva desit' adicabandhunā || 192

Darauf fragte er nach der sehr tiefen, wohl gelehrten Einteilung des Dhamma: 'Ist, ihr Ehrwürdigen, eine Einteilung von dem Sonnenverwandten gelehrt worden, indem er Nomina, Geschlecht, Kasusendungen ...') angab? Ist da eine Zählung: soundso viel sind die Abschnitte des Dhamma?

Die Mönche antworten: 'Es ist, o König, von dem Sonnenverwandten verkundet worden, indem er eine Zahlung machte; es ist wohl eingeteilt, wohl erkündet, wohl erklart, wohl gelehrt worden, mit Gründen versehen, sinnvoll. wohl gesprochen. ohne Fehler.'

Im folgenden werden dann verschiedene Einteilungen des Dhamma in 7 Kategorien, in die bekannten 9 Angas und endlich in 84000 Abschnitte angeführt, und Aśoka beschließt 84000 ärämas, für jeden Abschnitt einen, zu erbauen.

In dieser Stelle finden sich zwei der Ausdrucke unseres Ediktes wörtlich wieder, und der dritte ist wenigstens dem Inhalt nach vorhanden. Fur die Lehre des Buddha besteht ein ganana, er hat sie ganitegna verkundet, d. h. indem er den Stoff in Abschnitte einteilte und diese Abschnitte numerierte. Ebenso sollen die parisads die vutas mit der ganana oder dem ganana beauftragen. Der Buddha hat seine Lehre sahetum verkundet, mit Angabe von Grunden. Die uutas sollen das ganana hetute oder heturata machen. Endlich hat der Buddha seine Lehre verkundet, indem er nama, linga und vibhatti angab, was in diesem Zusammenhang nur bedeuten kann 'in festem Wortlaut'. Die yutas sollen das ganana riyamjanate machen. Die Entsprechungen scheinen mir so genau, daß ich nicht zweifle, daß wir übersetzen mussen: 'Die Richterkollegien sollen auch ihre Delegierten mit der Paragraphierung unter Angabe von Gründen und in festem Wortlaut beauftragen.' Es fragt sich nun nur noch, was denn in dieser Weise kodifiziert werden soll. Meiner Ansicht nach kann es sich nur um die im vorhergehenden erwähnte Morallehre des Königs handeln, die in dem Edikt natürlich nur kurz skizziert ist. Es ist also in dem ganzen Edikt nur von einer Sache die Rede, der Ausbreitung des Dharma des Königs; ihn sollen die yutas, der Lajjūka und der Pradesika auf den Inspektionsreisen den Untertanen verkünden, nachdem die gutas ihn im Auftrage der parisads

<sup>1)</sup> Die Worte Lotthdsan edpi samkhalam sind mir nicht klar. Oldenberg: 'and also according to sections and to the composition'.

genau fixiert haben Diß Asoka sich gerade der hohen Gerichtsbeamten, der Lijjükas, und der Richterkollegien der parisads, zur Verbreitung seines Dharma bedient, kann nicht verwunderlich erscheinen wenn man bedenkt, wie untrennbar auch in den Dharmasästras Recht und Moral verbunden sind!)

In dem funften Felsenedikt heißt es bei der Aufzihlung der verschiedenen Geschafte der Dharmamahamätras, daß sie beschaftigt seien bamdhanabadhasā patsvidhānaye apalsbodhāye molhāye cā (K) Buhler ubersetzt das merkwurdigerweise 'mit dem Verhindern von (ungerechtem) Gefangennehmen und Töten?) mit dem Beseitigen von Hindernissen, mit dem Losen von Banden' (Beitr S 36) und sagt der Gen Sing sei, wie Senart bemerkt habe, eigentumlich, könne aber dadurch erklart werden. daß man das Wort als ein Samāhīradvandva fasse Senart übersetzt aber ganz richtig celm om est dans les chaînes' Es ist naturlich ausgeschlossen, daß bamdhanabadhasā etwas anderes sein könne als Sk. bandhanabaddhasua Die Wurzel radh und ihre Ableitungen zeigen im Veda stets i im Anlaut, und badh ist, wo es vorkommt nichts weiter als schlechte östliche Schrei bung Zudem steht radha selbst in I XIII bamdhanabadhanam, 'der Ge fangenen anderseits in S 4 Es kann aber auch keinem Zweifel unterliegen, daß Senart recht hat wenn er den Genitiv mit allen drei Substantiven. die folgen verbindet 'ils soccupent de reconforter celui qui est dans les chaines de lever pour lui les obstacles de le delivrer', fur Buhler war die Verbindung bei seiner unrichtigen Auffassung von badhasa naturlich un möglich So ist es auch klar daß patierdhana nicht verhindern heißen kann Was das Wort wirklich bedeutet, zeigt eine Stelle im achten Edikt In der Beschreibung der Dharmavatra wird gesagt, daß dabei stattfinde samanabambhananam dasane ca dane ca tudhanam dasane ca hilamnapaturdhane ca jūnapadasā janasā dasane dhammanusathi cā dhamapalimichā ca3) Die Konstruktion dieses Satzes hat weder Senart noch Buhler richtig erkannt Schart übersetzt 'la visite et l'aumône aux brahmanes et aux cramanas la visite aux vieillards4) la distribution d'argent, la visite aux peuple de l'empire, son instruction religieuse, les consultations sur les choses de la religion' Buhlers Übersetzung ist damit im wesentlichen

i) [Auf h I Neumanns Auf-atz ZDMG 67, S 345f bin ich erst nachtraglich aufmerk-ann geworden Zu einer Änderung meiner Übersetzung gibt er mir keinen Ablad 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ep Ind II, S 468 Bud ih Stupas of Amar S 123 wird dies Wort durch 'unjust corporal punishment ersetzt Die falsche Übersetzung des Wortes hat auch Smith Asoka' übermemen

<sup>4)</sup> Nach k. De Varianten in den ubrigen Versonen sind so geringfug g. daß vio nicht angeführt zu werden brauch in. Ich gebe den Satz zunächst im der allgemein angenommenen Form in Wahrbett gehört noch das nichtste Wort dazu.

<sup>4)</sup> Warum Schart dazu die Bemerkung macht 'manque à Dh et J , verstelle ich meht

Den Schluß-atz des Ediktes haben alle Übersetzer bisher falsch verstanden Er lautet in Dh imaye athaye iyam dhammalipî likhita cilathitika holu tatha ea me paja anuvatatu Die letzten Worte sind in J und G nicht erhalten, in K lauten sie tathā ca me pajā anntalamtu1), in M tatha ca me praja anuratatu, m Sh fehlt das me wohl nur aus Versehen tatha ca praja anutatatu \* Senart ubersetzt 'et puissent les créatures suivre ainsi mes exemples', Buhler 'und (damit) diese2) meine Untertanen es befolgen', 'and that my subjects may act accordingly' Allein paga bedeutet in den Edikten memals Untertan, sondern stets Kind, Nachkomme S4 Denn gleichwie einer wenn er sein Kind (pajam) einer verstandigen Amme ubergeben hat vertrauensvoll ist 'die verstandige Amme wird imstande sein meines kindes (pajam) gut zu warten', Sep I und II Alle Menschen sind meine Kinder (pajā) Wie ich meinen Kindern (pajāye) wunsche, daß ihnen Heil und Gluck zuteil werde , Sep II Wie ein Vater ist der Gottergehebte zu uns , und wie Kinder (pajā) sind wir zu dem Götter gehebten F V Die Dharmamahamatras sollen den Gefangenen unter stutzen indem sie bedenken I er hat Kinder (Dh anubamdhapajā usw )' Die Ubersetzung des Wortes durch Untertanen ist überdies an unserer Stelle unzulassig, weil das Edikt von der Einsetzung und Verwendung der Dharmamahāmātras handelt, also einer Sache, die den 'Untertanen' uberhaupt nicht zur Nachahmung empfohlen werden kann. Es kann daher keinem Zweifel unterliegen daß wir übersetzen mussen 'Zu folgendem Zwecke ist dieser Gesetzeserlaß geschrieben worden er soll langen Bestand haben und meine Nachkommen sollen demgemaß handeln' Was der könig hier unter me paja zusammenfaßt bezeichnet er im Anfang des Ediktes genauer durch mama pută că natăle că palam că tehs ye apatsye me (h) Ahnliche Formeln begegnen wiederholt, man vergleiche insbe sondere den unserem Satze genau parallelen Schlußsatz von FVI ta etaya athaya ayam dhammalipi lekhapita kimti ciram tisteya ili tatha ca me putra jotā ca prapotrā ca anutataram savalokahttāya (G, Dh putā papotā, J pota K putadale Sh putra nataro, M putra natare)

hadauthänge dhammagutäye apalibodhäye engipata te (K). Vielleicht ist hier an Schuld haft zu denhem. Nach den Diarmassästras konnte der Glaubger den Schuldner gebunden in sein Haus führen, s. Jöllt, Recht und Sitte, S. Hä? Da V. A. Smith auch nicht in der zweiten Auflage seines Asoka. Dh anatheeu, K. anatheeu, Sh. M. anatheeu, dunch'among file nied's wiedergibt (5 162) so will leich darant himwisen, du Buhler, F. p. Ind II, S. 468, Buidth Stupas of Arnar. S. 123 den alten Felher langst berichtigt hat. Dass Wort entsprehts elbest erstandlich Sk. andtheeu, unter dun Schutlosen'. Gings es auf Sk. anatheeu, unter dun Schutlosen'.

i) Builer klammert das m ein und auf der Phototypi, ist es nur schwach schibar 'Uir ist es daber sehr währscheinlich, daß in h ebenso wie in den ubrigen Versionen antwintur zu leen ist.

<sup>2)</sup> Diese beruht auf der falsehen, spater berichtigten Lesung ceme für en me

Der einzige Satz in dem kurzen siebenten Felsenedikt, der zu Bemerkungen Anlaß gibt, ist der letzte Dh ripule m ca dane asa nathi savame bhārasudhī ca nice bādham1). K vrpule vr cu dāne asā nathi savame bhārasudhi kitanātā didhabhatitā cā nice bādham. Sh izmile m cu dane vasa nasti sayama bharasudhi kitrañata dridhabhatita nice padham. M ripule pi cu dane vasa nasti savame bharasuti kitanata dridhabhatita ca nice badham. G repule tu re dane yasa nasie sayame bharasudheta ea katamhata ea dadha bhatstā ca nicā bādham Senart ubersetzt das 'mus au moins tel qui ne fait pas d'abondantes aumones possede la domination sur ses sens, la nurete de l'âme, la reconnaissance, la fidélite dans les affections, ce qui est toujours excellent. Auch die Erlauterungen Senarts konnen mich von der Richtigkeit dieser Behauptung nicht überzeugen, es ist aber unnötig, auf die Frage einzugehen, da die Übersetzung schon durch die Tassung der beiden letzten Wörter als unrichtig erwiesen wird Nice, nice, nice sollen fur Sk nitvam stehen. Schon das lange a von G wire dann uner-Markch Es gibt in G. wenn ich recht sehe, keinen zweiten Fall, wo a fur auslautendes am stande, pārā in na tu tathā dānam ia pārā ia deianam piyo mamñate, deiānam piyo no tatha danam ia pujā ia mamñate (F XII) ist Plural wie in Dhp 73

asatam bharanam 10cheyya purekkharañ ca bhikkhusu | arasesu ca 18sariyam puja parakulesu ca ||

Ferner sollten vir in dem östlichen Dialekt von Dh.J. K. anstatt nice. nice vielmehr nitue oder nitiue erwarten, das mit demselben Suffix gebildete anatuam erschemt in FV in Dh K als anative2) Ganz unwahrschemlich ist es auch daß in diesem Wort iemals Dehnung des Vokals der Stammsibe eingetreten sein sollte, wie wir nach der Lesart von Dh J annehmen mußten Endlich liegt in F XIV in K mityam tatsachlich in der Form mikyam vor3) Was das zweite Wort, badham betrifft so gilt ia allerdings bei den Suns krit Grammatil ern bādha als Positiv zu sādhiyas sādhiytha (Pān 5 3 63). in der Sprache kommt das Wort aber kaum anders denn als Adverb in der Bedeutung 'in hohem Grade usw vor und in dieser Bedeutung findet es sich auch in den Edikten S 7 etam jane sutu anupatipazisati abhyumna misati dhammaiadhiya ca badham radhisati wenn die Leute dies hören, werden sie es befolgen sich emporheben und machtig im Gesetzeswachstum wachsen', F XIII (K) arıyılam bi tiyinamane e tatā tadha tā malane vā aparahe tā janasā se bādha redanīyamīte gulumīte ca derānam piyasā tuam ne cu tato galumatatale decanam pryasa "wenn man em unerobertes Land

i) Was in J von dem Satz erhalten ist, stimmt mit der Lesung von Dhuberein j So auch M. G apacam Sh apaca In der Behandlung der Konsonanten verbindungen mit y zugt sieh ein tit figliender Unterschied zwischen dem östlichen und den beiden anderen Dialekten

In Dh J ist das Wort nicht erhalten, in Sh und G fehlt es Zu der Schreibung vol Buhler. Beitr S 122

vedische Adverb nicā, das in dem westlichen Dialekt wahrscheinlich unter dem Enfiliß von uccā zu niccā umgestaltet wurde. Bei dieser Auffassung schließt sich der Satz auch vortrefficht an das Vorhergehende an, in dem der König betont, daß Selbstzucht und Herzensreinheit das Wesentliche sei, dem alle Sekten nachstreben, wenn auch bei der Verschiedenartigkeit der menschlichen Charaktere nicht alle das Ziel vollstundig erreichen Nach dem ganzen Zusummenhang kann es meht zweifelhaft sein, daß die 'Dankbarkeit' und 'treue Ergebenheit' in K Sh M erst nachtraglich hinzu gefugt sind, die Versionen von Dh J stehen, wie sprachlich, so auch in haltlich dem Original am nuchsten

Aus dem achten Telsenedikt habe ich den Sitz, der die Dharma yātrā beschreibt, schon oben besprochen Der unmittelbar folgende Satz lautet in Dh tadopaya esa bhuye abhilame hois deranam piyasa Piyadasine lānne bhāge amne1). K tatopavā ese bhuve lāti hoti derānam miyasā Pivadasısü läyine bhäge amne, Sh tatopayam esa bhuye ratı bhoti devanam priyasa Priyadrasisa raño bhagi amñi ,\* M tatopaya ese bhuye rati hois devana priyasa Priyadrasisa razine bhage ane, G tadopayā esā bhuya rati bhavati dezānam pıyasa Prıyadasıno raño bhage amne Tadopaya oder tatopaya hat Senart unzweifelhaft richtig als Aquivalent von Pali tadūpiya gefaßt, die richtige Beziehung des Wortes scheint mir aber bisher verkannt zu sein. In Dh mußte nach der bisherigen Auffassung das Femininum tadopayā auf abhi lāme bezogen werden, das Maskulinum oder Neutrum sein kann jedenfalls aber kein Femininum ist Diese Nichtkongruenz des Geschlechts ist Senart nicht entgangen, er will daher tadopayā in tadopaye andern (Inscr. I, S 191f ) Daß solche Anderungen unstatthaft sind oder doch nur im alleraußersten Notfall wenn alle anderen Interpretationsversuche ver sagen, gemacht werden durfen wird jetzt niemand mehr bestreiten. Hier ist die Annahme eines Schreibfehlers ganz überflussig denn nichts hindert uns tadopaya zu dem vorangehenden Satz zu ziehen. Auf der Dharma yātra des Königs findet statt jānapadasa janasa dasane ca dhammānusathi ca Idhamlmal nallipuchā ca tadopayā 'der Besuch der Bewohner der Pro vinzen und ihre Unterweisung im Dharma und ihre passende (oder ent sprechende) Befragung nach dem Dharma' In Sh, wo tatopayam steht haben wir das Adverb anzunehmen 'in passender Weise'

Schwieriger sind die folgenden Worte. Ich habe schon oben S. 276 anschandergesetzt daß die bisher angenommene Gleichsetzung von bhäge anne mit Pali aparabhäge wenigstens in Dh. J. K. unmöglich ist, und daß die Worte hier nur Nom Sing sein können. Es ist ferner kaum möglich in K. und M. ese, bzw. ese mit Senart und Buhler auf läts bzw. rats zu beziehen "dies ist das Vergnugen", da läts seiner ganzen Bildung nach doch kaum ein Maskulinum sein kann. Bäuge endlich soll nach Senart (Inser I, S. 190) "en revanche, en echange des plaisirs abandonnés"

<sup>1)</sup> Was in J von dem Satz erhalten ist, zeigt keine Abweichungen

bedeuten, ein Bedeutungsubergang, den ich nicht verstehe Buhler übersetzt es (Beitr S 54)1) richtiger durch 'mehr und mehr' In diesem Sinne erscheint das Wort auch in S7 tala en lahn se dhammaniyame nijhaliya ta bhuye 'von diesen (beiden) sind die Gesetzesverbote das Geringere, mehr (geschieht) durch die Anregung zum Nachdenken', mighaliga va en bhuye munisanam dhammaradhi tadhita 'durch die Anregung zum Nach denken ist aber die Gesetzesförderung im höheren Maße unter den Leuten gefordert worden' Mir erscheint es danach notwendig, ese auf bhage amne zu beziehen und in bhuyelāti, bhuyerati ein Bahuvrihi zu sehen mit der Bedeutung größere Freude bereitend 2) 'diese, (namhch) die zweite Periode, bereitet dem göttergehebten König Privadarsin größere Freude' Der König teilt sein Leben in zwei Abschnitte, in dem ersten genoß er die Freuden der Jagd und ahnlicher Vergnugungen in dem zweiten gewahren ılım höhere Befriedigung die Dharmayatras Ebenso wie bhuyelatı in K und bhuyerais in M laßt sich naturlich bhuyeabhslame in Dh und bhuyerais in Sh auffassen Der Ubersetzer von G hat aber meiner Ansicht nach die Konstruktion des Satzes nicht verstanden und den Text, wie er es auch an anderen Stellen tut verandert. In G 1st bhage amne offenbar Lokativ und bhuyaratı kein Bahuvrilii, sondern Karmadharaya2) 'Dies ist ein größeres Vergnugen fur den göttergeliebten König Priyadarsin in (seiner) zweiten Periode'

Der Schluß des neunten Felsenediktes hegt in zwei ganz verschiedenen Fassungen vor von denen nur die in K Sh M erscheinende zu
Bemerkungen Anlaß gibt Der Text lautet nach Buhler in K imam katham
tis[] e hi wale magale samsayikye se hoti\*][] siyā va tam atham nivateyā
siyā pinā no hidalokike ca tase[] iyam pinā āthammamagale aklākiye[]
hance pi tam atham no nite is hida atham! palata anamiam pinā pavasati\*][] hamce pinā tam atham nivate ii hida talo ubhayesami] ladhe hoti
hida cā se athe palatā cā anamiam pinanam pissavati tenā āthammamagalenā
Der erite Frage lautet in Sh nivitaspi ra pāna imam keva, in Minitasi
va pina ima kevam its, im ubrigen stimmen Sh und M im wesentlichen mit
K übervin

Im Vorhergehenden wird der Unterschied auseinandergesetzt zwischen den Mangalas, die die Menschen gewöhnlich betreiben und dem Dharmanangala, dit der Befolgung des Dharma durch gebuhrendes Benehmen gegen Sklaven und Diener, Ehrerbeitigkeit gegen ehrwurdige Personen

In der Übersetzung Lp Ind II S 469 hat er sich Senart angeschlossen 'in exchange for past pleasures'

Abnheh wollte ubrig: ns schon Burnouf die Worte zum Kompositum verbinden
 Daß das Wort Kompositum ist, scheint mit aus dem Gebrauch der Stamm

form bhu,a hervorzugehen

9 Ob hots dasieht, ist zweifelhaft

<sup>1)</sup> Schreibfehler für atha 1) Schreibfehler für pasarati

<sup>1)</sup> Lutteicht ist ubnagenam wier ubhagenam (für ubhagenam?) zu lesen

usw Auf dieses Dharmamangala sollen sich die Leute gegenseitig hin weisen, indem sie sigen 'Dies ist (etwas) Gutes, dies muß als Mangala gemacht werden bis der Zweck erreicht ist 'Unmittelbar daran sehließt sich unsere Stelle \* [Die einfache Wendung, die in K zur Anknunfung dient. macht keine Schwierigkeiten | Den überleitenden Satz in Sh übersetzt Buhler nirertta eva punar idam Lesam, 'auf welcher (Heilsmittel) Gelingen (beright sich) aber dieses " (Beitr S 179), to the success of which ausmoious rites does this refer " (Ep Ind II S 469) Diese Erklarung ist sicherlich nicht richtig Es handelt sich im folgenden nicht etwa um neue Mangalas wie man nach der Frage annehmen mußte sondern um die verschiedenen Wirkungen die die beiden vorhergenannten Arten von Mangalas haben Es ist also zu übersetzen 'Fur das Gelingen von welchen (Dingen) aber (ist) dies (nambeh das Mangala) da oder freier 'Was bewirkt aber dies Mangala 9' In der Antwortl wird zun ichst die Wirkung des gewöhnlichen Mangala beschrieben, dann die viel größere des Dharmamangala das Mangala betrifft, das sich auf irdisches Gluck bezieht, so ist es zweifel haft Vielleicht bewirkt es die gewunschte Sache vielleicht aber auch nicht, und (iedenfalls) bleibt es (in seiner Wirkung) auf das Diesseits be schrankt Dies Dharmamangala aber ist an keine Zeit gebunden. Wenn es die gewunschte Sache im Diesseits nicht bewirkt so entsteht daraus (doch) unendliches religiöses Verdienst im Jenseits. Wenn es aber die gewunschte Sache im Diesseits bewirkt dann (findet) Erlangung von beiden (statt) Im Diesseits entsteht die gewunschte Sache und im Jenseits un endliches religiõses Verdienst infolge dieses Dharmamangala'

Im emzelnen bemerke ich dazu folgendes Nivuta (für nivutta) hat Bubler [sicherlich richtig] im Sinne von navertta genommen, so wie im Sans krit gata für gati matu für mati gebraucht wird. In der Sprache der Edikte ging diese Bildung von Nomina actionis wie es scheint weiter als im Sanskrit Dem vorletzten Satz von K tato ubhayesam ladhe hoti entspricht ın Sh tato ubhayasa ladham bhots ın M tato ubhayasa za ladhe hot; \* Buhler Beitr S 180 will ubhayasa als Genitivus partitivus fassen von beiden etwas' Ein solcher Genitiv durfte aber sprachlich hier kaum zu recht fertigen sein und er paßt auch dem Sinne nach nicht es wird ja nachher ausdrucklich gesagt daß beide Zwecke vollstandig erreicht werden Wenn ladhe, ladham als Partizip genommen wird so ergibt sich noch eine andere Schwierigkeit in der Lesart von Sh. tato ubhayasa ladham bhoti sha ca so atho paratra ca anamtam puñam prasatatt tena dhramamgalena Auch wenn man mit etwas veranderter Auffassung des Genitivs und nut Annahme eines Anakoluths übersetzen wollte 'dann ist von den beiden erlangt im Diesseits die gewunschte Sache und im Jenseits entsteht unendliches Verdienst durch dieses Dharmamangala' so mußte sich doch das Neutrum ladham auf das Maskulinum so atho beziehen1), was ich fur nicht möglich

<sup>1)</sup> What die Endungen des östlichen Dialektes ladle athre die nichts entscheiden

halte Mir scheint daher, daß ladhe, ladham im Sinne von Sk. labdhih steht daß hinter hoti (bhoti) ein Punkt zu setzen ist, und daß ahe (atho, athre) vie pumnam (puham, punam) das Subjekt zu pasavati (prasavati) ist!)

[Dem etrake von Sh. atrake von M. entspricht in K. scale, das danach die Bedeutung 'auf das Diessests bezugheh' haben muß. Buhler möchte trale mit Apabhr eradu zusammenbringen allein das ist ausgeschlossen, da din dieser Zeit noch meht als I erscheinen kann. Da in K. die Lange des i und ist micht bezeichnet wird so steht scale währscheinlich für fielle und ist eine Weiterbildung von ved irat, das, wie Geldner, Rigseda in Aus wähl. I. S. 32 richtig gesehen hit, 'gegenwartig', 'dieser hier' bedeutet Adjektra die Zahl. Zeit oder Ort bezeichnen werden im Prakrit überaus hiußig mit I Suffixen gebildet, vor allem auch von Adverbien, s. Pischel, Prakrit Grammatik. § 195. So wird auch iralla "Adjektirbildung von dem wie ideat yatrat adverbial gebrauchten itat sein, formell entspricht AMg mahalla von mahat. Die Bedeutung von iralla wurde sich dann vollständig mit etrake diecken.]

In der Erkhrung der Wörter hidalokike en vase stimme ich mit Senart uberein Buhler der übersetzt "aber es mag auch geschehen, daß (sie es) nicht tun und (erfolglos) in dieser Welt zuruckbleiben";, hat den Punkt, auf den es ankommt trotz der richtigen Erklatung Senarts übersehen

Unklar ist mit auch warum Buhler in seiner letzten Ausgabo das it no nifte liet mitalet in kinitalet. Na an nitalet instalet als it salt, wahrend er fruher die Formen richtig als 3 Sing Pras betrachtete Auch in Sh yads puna tam aiham na nitale hia is sit nitale wohl nur Schreibfehler dir nitalet vigl in dieuselben Edikt ba für bahu dhramamgalena für dhramamangalena

Endlich mochte ich noch duruf hinnersen daß apaphole in K Z 23 um unzweifelhaft auf Sk. alpaphalam zuruckgeht, meht auf apaphalam, wie Senrit und Buhler wöllen Das ergibt sich wie Smith, A-oka S 167 richtig gesehen hat, mit Sicherheit aus dem Gegensatz zu dem folgenden mahaphale apaphale cu kho see vyom cu kho mahaphale ye dhammamagale (k.) Der Kömg bestreitet ja garmeht daß die gewöhnlichen Mangalas

a) Buhler sehwankt in seinen Auffa- ungen. Bettr. S. 61 vechindet er alle rott passereit i p. Ind. II. S. 469 erganzt er lodile zu alle. Daß passereit (prasereit) ebenso wie paisreit (prasereit) in der Paralleistelle in 1. V. Intransvitar. S. fin hat zegt, sehon dit 70-satz tend dhammannagalend tend dham oddiner d. und die Prestrung durch daparts in G. felh kann daher der Übersetzung Buhlers. Ep. Ind. II. S. 470 'produces for himself', n. eht zustimmen. Pastereit geht aber auch kaum auf St. pradigutet zurick wie B. ibl. ir. Bettr. S. 73 meint da wir dann in h. pastreigt erwarten mußten, wit kein set der St. prasereit im intransitieren Sanne verwendet. = St. prasupatie.

<sup>\*)</sup> Elemed A Smith, Asola? S167 Die sehembar abweichende Fassung om Sierklut sich sieberlich da lürch daß hinter siya pana das no ausgefallen ist \*

1) Valleicht sig

das Gluck im Diesseits wirken können, und gibt ja ausdrucklich zu, daß mun diese Mangalas machen musse (se katarifye\*) ceta kho mamgale), das Dharmamangala steht nur joher

In dem zwölften Felsenedikt machen die letzten Worte in dem Satz (G) devānam payo no tathā dānam va pūrā va mamnate yathā kimti sāravadhī asa sarvapāsadānam bahalā ca Schwierigkeiten Kern (Jaart S 68) sah in bahakā (fur bahukā) das Gegenteil des vorher erwahnten lahukā ātpapāsamdapūjā sa parapāsamdagarahā sa no bhase apakaranamhs lahukā sa asa tamhi tamhi pralarane Wie lahukā ein Substantiv = Sk läghava sem sollte, so sollte auch bahulä em Substantiv = Sh. bahumüna sein, er ubersetzte demgemaß 'dat Devānampriya niet zozeer hecht aan hefdegaven of cerbetoon, als daaraan, dat alle secten in goeden naam en innerlijk gehalte mogen toenemen en geeerbiedigd worden' Senart schließt sich dieser Auffassung völlig an 'que le [roi] cher aux Devas attache moins d'importance a l'aumone et au culte exterieur qu'au vœu de voir regner les doctrines essentielles et le respect de toutes les sectes' Buhler hat richtig erkannt daß lahulā Adiektiv ist, er übersetzt (Beitr S 78) 'Das Hochpreisen der eigenen Sekte oder das Schmahen fremder Sekten soll ohne Grund (gar)nicht vorkommen und (wenn es) aus den einen oder dem anderen Grunde (gerechtfertigt 1st), soll es maßig sein' Entsprechend faßt er auch bahukā als Adjektiv auf 'Der Göttergeliehte halt nicht soviel von Freigebigkeit und Ehrenbezeigung als wovon? (Davon) daß bei allen Sekten ein Wachsen des Kernes stattfinde, und (zwar) ein machtiges' Nun scheint es mir allerdings vollkommen sicher daß hahukā nur Adiektiv sein kann es laßt sich aber nicht leugnen daß bahukā ca in dem Buh lerschen Sinne genommen ein stilistisch sehr auffalliger Zusatz ist. Dazu kommt, daß die beiden Worte im Anfang des Ediktes wo der ganze Satz schon einmal gegeben ist fehlen na tu tathā dānam va pujā va derānam piyo mamñate yathā kiti sāraiadhi asa saiapāsamdanam. Ich bin daher uberzeugt daß auch an der zweiten Stelle der Satz mit sarvapäsadänam schließt und daß bahulā zu dem folgenden Satz gehört der dann lauten wurde bahakā ca etāya athā1) vyapata dhammamahāmātā ca ethirhakhama hāmātā ca racabhūmikā ca añe ca nikāya 'und viele sind zu diesem Zwecke tatig, die Dharmamahamātras und die Mahamātras, die die Frauen be aufsichtigen, und die Vacabhumikas und andere Kollegien' Ahnlich heißt es S 7 ete ca amne ca bahukā mukhā dānavisagasi tryāpatase mama ceva dennam ca

In dem zweiten Satz des dreizehnten Felsenediktes hest Buhler im K diyadhamäle pänasalasahase yelaphä apavudhe satasahasamäle tala hate bahulüuantale vä mate Fur yetaphä steht in Sh yetato Buhler, Betr S 85, betrachtet yetaphä als eine sehr starke Korruption von etamhä, etasmäl Sk etad zeigt aber in keinem Dialekt der Inschriften jemals den

<sup>1)</sup> Schreibfehler für athäya, siehe oben S 303, Anm 2

Vorsehlag eines y, und es kann daher keinem Zweifel unterliegen, daß ye taphā und ye talo zu lesen ist '150000 Seelen waren es, die von dort fortgeschlenpt wurden'

Einen ahnlichen Tehler begeht Bühler in dem Sitze ausstam hi rinnamane etatā radham tā malane tā aparahe tā janasā [] se bādha iedaniyamute gulumute cā detānam sujasā. Fur etatā bietet Sh yelatra. Naturlich is we Senart schon gesehen hatte, e tatā und ye tatra zu lesen und der erste Satz als Relativsatz zu fassen!

Auch in einem dritten Satz dieses Ediktes ist meines Erachtens die Konstruktion bisher verkannt Er lautet nach Buhler in K yesam va pr samrıkılanam sınehe avıpakıne etünam mılasamtkutasakāyanālıkva rıvasane2) pāvunāts [ ] tala se m tānamera upaghāte hots, in Sh uesa va m sam vihitanam neho ari prahino etesa mitrasamstutasahavañatika vasana ma minati [ ] tatra tam pi tesa vo apagratho bhoti, in M yesam ia pi samii 3) Nach Senart und Buhler sind das sinehe aviprahine eta mitrasam zwei Satze Buhler übersetzt die Version von Sh. 'Or misfortune befalls the friends acquaintances, companions, and relatives of those who themselves are well protected but whose affection is undiminished. Then even that misfortune becomes an injury just for those unhurt ones' Man sight aber kemen Grund weshalb das Relativum hier durch das ungewöhnliche Pronomen etad anstatt durch tad aufgenommen sein sollte, es ist daher sicherlich auch hier e (= yat) tānam, e tesa, e ta zu lesen, so daß der ganze Satz im Sk. lauten wurde vesam ram samishianam\* sneho 'rimahino vat tesam mitrasamstulasahayamalayo vyasanam prapmuvanti tatra tad am tesam evopaghato bharats 'oder wenn die Freunde, Bekannten, Genossen und Verwandten von denen die (selbst) wohl aufgehoben große Zuneigung fuhlen bei einer solchen (Gelegenheit) Ungluck erleiden, so ist auch das fur eben diese eine Schadigung

Der Satz, der die Begrundung der milden Maßregeln gegen die Waldbewohner enthalt, lautet in Sh sechalt hi deteanam priyo sarrabhulana alsats samyamam samacariyam rabhasiye. Bulher ubersetzt (Beit S 1961) Denn der Göttergeliebte winscht für alle Wesen Schonung, Selbstbeherrschung, Gerechtigkeit (und) Freudigkeit, indem er rabhasiye e. St. ribha syam setzt, das nach Ujivaladatta zu Unädisütra III, 117 harsasya bhās ah bedeuten kannt) Anstatt rabhasiye bat. K madacox a, G. mildavaxa. ca, Milde', in M fehit das Wort Nun kann naturlich rabhasiye mich ein Synonym von märdaram sein, aber die Treudigkeit' paßt auch nicht in den Zusunmenhang Alsati, samyanam, samacariyam bezeiclimen samtlich

<sup>1)</sup> Siehe die Übersetzung oben S 298

<sup>1)</sup> Nach der Phototypie ware auch die Lesung viyasanam moglich

<sup>1)</sup> In G sind die in Betracht kommenden Worte nicht erhalten

<sup>\*)</sup> rabhaso tegaharşayok | tasya bhāro rāblasyam In der von Buhler ange fuhrten Stello Kirtik 9, 3 kommt man mit der Bedeutung tega völlig aus

ebenso wie mādaiam, die Gefuhle, die die königlichen Beamten gegen die Untertanen hegen sollen, unmöglich kann mit diesen die 'Freudigkeit' zusammengsetellt werden, die doch nur die Stummung der Untertanen bezeichnen könnte!) Dazu kommt eine grammatische Schwierigkeit Rabhasiye mußte Akk Sing eines Neutrums sein Line solche Form auf e war aber dem nordwestlichen Dalekt sicherlich fremd und ihr Gebrauch ware um so unbegreiflicher, als das Wort offenbar micht aus der Vorlage in Ardhamägadhi übernommen ist, sondern von dem Übersetzer selbst herruhrt Mir scheint daraus hervorzugehen diß rabhasiye micht Akku sativ, sondern Lokativ ist, der zu samacariyam gehort und daß rabhasiya der Grundbedeutung von rabhas gemaß Gewalttatigkeit bedeutet 'denn der Göttergeliebte wunscht Nichtverletzung aller Wesen, Selbstbeherr schung und Unparteiliehkeit bei (Tallen von) Gewalttatigkeit'

In dem siebenten Saulenedikt beschreibt der König seine Wohl fahrtseinrichtungen wie folgt magesu pi me nigohäni lopāpitāni chāuona gāni hosamti pasumunisānam ambaradīkva lopāmtā adhakosikvāni m me udupānāni khānāpāpitāni nimsidhiya\* ca kālapitā āpānāni me bahukāni tata tata kälämtani patibhogaye pasumunisanam Nachdem Fleet (JRAS 1906. S 401ff) in uberzeugender Weise gezeigt hat daß adhakosikvāni nicht 'einen halben Krosa voneinander entfernt', sondern 'in Abstanden von acht Krosas' bedeutet, enthalt die Stelle nur noch ein unklares Wort nımsıdhıyā Buhler Beitr S 280 meinte, es stunde fur nısıdhıya wie Palı mahımsa fur mahısa und entsprache dem Wort nısıdıyā 'Wohnung', das sich in dem Kompositum vasanisidiya in Dasalathas Inschriften findet Reide Wörter sind seiner Ansicht nach Vertreter des Sk msadyā 'Sitz' 'Markthalle', aber aus dem Prasensstamm statt aus der Wurzel gebildet Diese Etymologie befriedigt aber keineswegs denn abgesehen von der auffallenden Nasaherung in der ersten Silbe, bleibt die Zerebrahsierung und vor allem die Aspiration des d der Wurzel vollig unerklart, hier Einfluß des vorausgehenden ursprunglichen sanzunehmen wie Buhler es tut, er scheint mir unmöglich Aber auch die Bedeutung die Buhler dem Wort auschreiht, ist keineswegs gesichert. In den Inschriften des Dasslatha be deutet vasanisidiva naturlich 'Wohnung wahrend der Regenzeit', hier soll nach Buhler nımsıdhıyā ein Terminus fur die öffentlichen Herbergen oder Serais sein, die sich an allen Straßen finden und haufig von wohltatigen Leuten dharmartham errichtet werden

Die richtige Erklarung des Wortes verdanke ich Herrn Helmer Smith, mit dem ich vor Jahren die Asoka Inschriften las Er führte das Wort auf \*nishiste zurück und verwies auf die analogen Bildungen die Pischel,

<sup>1)</sup> In der englischen Übersetzung (Ep Ind II, S 471) ist das klare Verhaltins durch die unrichtige Übersetzung von akgalt noch mehr verwischt for the Beloved of the gods desires for all beings freedom from injury, self restraint, impartiality and joyfulness.

Grammatik der Prakrit Sprachen § 66, aus der Ardhamägadhī anfuhrt sedhi, sedhiya, anusedhi, pasedhi, risedhi. So erklart sich die Nasalierung ohne jede Schwierigkeit Sie tritt nach Pischel 674 sehr haufig vor Verbindungen von Konsonanten ein, von denen der eine ein Zischlaut ist. gennu entsprechende Beispiele sind M amsu = Sl. aśru, AMg mamsu = Sh. śmaśru, AMg M tamsa = Sh. tryasra Die Erweichung des tth zu ddh ist genau die gleiche wie in adhakosikuāni aus Sk. \*astakrośtkāni und ent spricht der des tt zu dd in ambaiadikya") aus Sk. \*amrarartikah Was die Redentung betrifft so ist zij beachten, daß, wie Pischel a a O bemerkt, AMg sedhi von den Kommentatoren durchweg mit sreni erklart wird Nımsıdhıva entspricht so einem Sk niśrayanı, nisreni2), das seit dem Satapathabrahmana in der Bedeutung 'Leiter', 'Treppe' belegt ist Das Wort paßt vortreffich in den Zusammenhang Asoka hat alle acht krosas entweder Brunnen (udupānas) graben lassen, oder da, wo die Straße an emem Flusse entlang oder uber ein Gewasser fuhrte, Treppen, die zum Wasser hmabfuhrten bauen lassen Daß das der Sinn der Worte ist, beweist das ca. durch das die beiden Satze adhakosikyani zi me udupanani lhänänämtäns und nemsedhenä kälämtä zur Einheit verbunden werden Das Richtige hat ubrigens Kern schon vor mehr als 30 Jahren gesehen. in seinem Buddhismus, Bd H. S 385, sagt er in der Analyse des Ediktes. der König hatte 'alle halbe Kos voneinander Brunnen graben und Treppen (um zu dem Wasser hinunterzusteigen) machen lassen'

In demselben Edikt wird von den Almosemers des Königs gesagt savası ca me olodhanası te bahurıdhena alkallena tanı tanı tuthavatananı pati/pādavamti/ hida cera disāsu ca3) Kern bemerkt in seiner Analyse des Ediktes a a O S 386, der hönig sage, sowohl die Aufscher als andere Personen waren mit der Austeilung von Liebesgaben beauftragt, in der Weise daß sie sowohl dem König als auch seinen Gemahlinnen iede gun stige Gelegenheit zu melden hatten, Wohltatigkeit, sei es in der Haupt stadt oder in der Provinz, zu uben Im Anschluß daran übersetzt Buhler 'Und in meinem ganzen Harem [lehren] sie in dieser und iener Weise verschiedene Wege zur Befriedigung') sowohl hier (in Pātaliputra) als in der Ferne' Tuthayatananı soll Sk tusiyayatananı sein 'Wege oder Mittel zur Befriedigung', 'gunstige Gelegenheiten zur Wohltatigkeit', welche dem Geber und dem Emphanger Beiriedigung verursachen (Beitr S 281) Allem ayatana kann doch unmöglich 'Weg oder Mittel', 'Gelegenheit',

<sup>1)</sup> Auch in dem I dikt der Konigin, I A XIX, S 126

<sup>2)</sup> Falsche Schreibungen sind nihérayant, nihérayint, nihéreyant, nihéreni, nihårei T

i) Die Frganzungen ruhren von Senart her Statt pati/padayamti/ ware auch pafi[vedayamts] möglich, das F VI belegt ist ") In der englischen Übersetzung "they [point out] in various ways the mani

fold sources of contentment

'source' bedeuten Es ist 'Standort', 'Statte', übertragen 'der Gegenstand auf den sieh etwas bezieht'!) Für das erste Wort des Kompositums ver weise ich auf Mallinatha zu Kirātārj 1, 26 Hier heißt es daß der Spion ällasatkrija, nachdem er seine Belohnung empfangen hatte, fortging Mallinatha erklart ältasatkrija durch grhitapārilosika und führt zur Er liuterung eine Stelle aus dem Nitivāk) amita an tietidanam era cārānām hi etanam | te hi tallobhāt seumikārijeeu aliia tierayante, 'denn der Lohn der Spione ist die Verleihung eines (gelegentlichen) Gnadengeschenkes Denn diese sind aus Verlangen danach in den Angelegenheiten der Könige eifrig Ebenso sind sicher auch unter den tuthäyatanām die 'Gegenst inde der Belohnung' zu verstehen, d h die Personen die wurdig sind gelegent lich Gnadengeschenke zu empfangen

Aber auch formell bedarf Buhlers Erklarung noch der Berichtigung Ein sicheres Beispiel für die Behandlung der Verbindung sty in dem Dialekt der Saulenedikte fehlt allerdings, da aber sonst in den Verbindungen eines Konsonanten mit y meist ein i eingeschoben wird sollten wir als Fort setzer eines tustyāyatana eher tuthiyāyatana als tuthāyatana erwarten. Ich möchte daher tuthäyatana lieber auf tustäyatana zuruckfuhren und in tusta ein Aquivalent fur Sk tusti sehen so wie in den Edikten ladha fur Sk labdh; gebraucht wird?) Vielleicht findet sich tusta in genau der selben Bedeutung wie in unserer Stelle auch im Kautilitästra. Als Dinge die der als Asket verkleidete Spion um sein Ansehen zu heben prophezeien soll werden dort (S 19) aufgez ihlt alpaläbham agnidäham corabhayam düsyavadham tustadanam videšapravrttijihanam idam adya svo tu bhartsuatidam ra raja kartsuatiti. Nach dem ganzen Zusummenhang kann tustadanam hier kaum das Geben an die Zufriedenen 3) bedeuten sondern muß dasselbe bezeichnen wie das tustidanam in der aus dem Mi tıvakvameta angefuhrten Stelle

Der Abschnitt über die Gabenverteilung sehließt dalakünam zu ein kate annänam en derskumälänam im dinacisagen tyäpitä hohamit is dhammäpadänathäge dhammänapatipatige esa hi dhammäpadänathäge dhammänapatipatige esa ki dhammäpadäna dhammä patipati esa yä syam dayä däne sace socate madate sudhate esa lokasa heram tudhisati h. Buhler lait die Konstruktion des letzten Satzes durchuts miberstata Denn das sind edle Taten nach dem Gestz und das ist der Gehorsum gegen das Gesetz wodurch Barmherzig keit, Freigebigkeit Wahrhaftigkeit Reinheit Sanftmut und Heiligkeit so unter den Menschen wachsen. Heram 'so, soll bedeuten 'in der vom

<sup>1)</sup> Vgl haspigetana (egenstand dis Celichters, un klimerra I W

<sup>1)</sup> Sala oben 5 327

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) An and rin Stellen komint tugta auch als Adj ktiv in die Bedeutung zu fried in (Mahalih zu Pho 3/2 188) in Kauthhya vor z B/8/23 teelen mund ya thi ven janka tugtungtutenin sid pik [tugth 1kh jink paga jet [atugtins (Miss atuath) tugthetos (x) jena elamb en prael fajt.

König gewunschten Werse' Die Wörter gå igam bis sädhate ea sind aber naturlich nur die genauere Ausfuhrung des vorausgehenden dhammapadöne dhammapati pats ea, und heram bezieht ist auf die vorhergenannten Anordnungen des Königs, wie Senart sehon richtig gesehen hatte. Es ist also zu übersetzen 'Denn so wird dies Gesetzesheldentum und diese Gesetzeserfullung namlich Barmherzigkeit usw. in der Welt wachsen'

Zu den schwierigsten Edikten gehört das erste Separatedikt von Dhauh und Jaugada Mir scheint, daß es in wesentlichen Punkten bisher nicht richtig verstanden ist, und wenn ich auch einige Stellen nicht zu erklaren vermagi) so glaube ich doch an anderen eine befriedigendere Über setzung bieten zu können als meine Vorganger Das Edikt ist an die ma hāmāta nagalarruohalaka von Tosali und Samāpī gerichtet Diese nagala riuohālakas sind sicherlich dieselben Beamten wie die muraryārahārikas. die Kautilivasastra S 20. erwahnt werden. Nach Senart und Buhler sind es Magistratsbeamte, Senart übersetzt (I A XIX, S 95) 'the officers in charge of the administration of the city', Buhler (Buddh Stupas, S 129) the officials the administrators of the town' Aber Kern (Jaartell S 104, JRAS NS AII, S 390) versteht darunter Richter 'the magistrates who are entrusted with the administration of justice in the city' Ich habe schon oben S 302 bemerkt daß myohāla in S 4 'Gerichtsverfahren' be deute und daß daher auch naoalarwohālaka nur die 'Stadtrichter' sein könnten. Dazu stimmt auch der Inhalt des Ediktes, dessen einziger Zweck ist vaterliche Milde gegen alle zu empfehlen die sich irgendwie gegen das Gesetz vergangen haben. Sollten also die Nagalavivohālakas neben ihren richterlichen Funktionen noch eine administrative Tatigkeit ausgeubt haben so ist in dem Edikt iedenfalls nicht davon die Rede

Den Satz tuphe (J phe) hi bahüsu panasahasesu üyatä pana (J üyata panayam) gachema sumunisänam ubersetzt Senart 'for ye have been set

<sup>1)</sup> Dahm gehört zum Bei mel der Satz dual ale hi imasa (J etasa) Lammasa me (J sa me) Lute maneatileke Daß Senarts und Buhlers Erklarungen nicht befriedigen, hat schon Franke, GN 1895 S 537f, bemerkt aber was er selbst vorschlagt, ist un haltbar Duahale soll nach ihm schlecht vollbringend' bedeuten, da ahara nach dem PW im Whi Zustandebringung', "Vollbringung' heiß Im PW steht aber unter ahara Zustandebringung, Vollbringung (eines Opfers) rajasu jo duraharah Mbh 2 664 Es hegt also auch hier nur eine Ableitung von ahr in der ganz gewöhnlichen Vederatung 'tem Opher') darbringen vor, die mit der von Franke postulierten gar nichts zu tun hat Weiter aber soll dudhale Lok Sing sein 'Denn woher sollte mir eme Vorhebe (maneatileke) kommen für einen, der diese Aufgabe schlecht ausführt ?" I s gibt aber keinen Lokativ auf ein dem ostlichen Dialekt, wie schon Senart in seinen Noten gerade an dieser Stelle gegenüber einer Frklarung Kerns bemerkt hatte. Recht. hat Franke sicherlich, wenn er bestreitet, daß Lute aus Sk Lrtah entstanden sein könne. In einigen Fallen hat Buhler seltsameracise die zweifellos richtigen Erklä rungen seiner Vorganger ignoriert Die Formen patiredayel am, alabheham usw waren zum Berepiel schon von Kern als I Sing Opt erkannt und die Konstruktion der mit am kichi dakham hakam und all a pajaye ichami hakam beginnenden Satze war langst von Senart richtig erklart worden

kecha va ekapulise nahi) etam se pi desam no savam [] dekhata') hi tuphe etam surihitu pi niti [] iyam ekapulise pi athi ye bamdhanam vi palikilesam vi papunati [] tata hoti? alasma tena bandhanamika amne ca bahuyane') dariye dukhiyati') [] tata schitaviye tuphehi kimit majham patipadayema ti J no ca tuphe etam!) papunatha ätägamake') iyam athe') [] keca ekapulise pi manati') se pi desam no'0') savam [] dakhatha hi tuphe hisuvita'') pi bahula'') [] athi '') ye eti '') ekamunise bamdhanam palikilesam hi'') papunati [] tata hoii'') alasma tena bamdhanamitia') ca vage bahule vedayati'') [] tata tupheh ichtoue''') kimit maiham patirditavema

Senart hBt den ersten Satz mit ävägamake schheßen und verbessert alhe oder alha alha wie er hest zualhi weil er einen Parallelismus zwischen dem Sitz iyam alhi kecha va elapilise innauti etam und dem folgenden Satz iyam ekapulise pi alhi ye bamdhanam va palikilesam va papunäli zu erkennen glaubt. So kommt er zu der Übersetzung Aow in this matter, ye hvre not attamed to all the results which are obtunable. Ich nehme zunachst an der Anderung zu alhi Anstoß weil sie die Annahme eines Fehlers in beiden Versionen voraussetzt. Aber auch der so zustande kom mende Satz iyam alhi kecha va ekapulise mandi etam ist nicht richtig, der angelische Parillel atz zeigt daß vor dem manäli dann noch ein ye stehen mußte.

Buhler ubersetzt But you do not understand all that the sense of these words implies Er bringt papunatha mit dem papuneru papuneru zusammen das dreimal in Sen II vorkommt und er hat damit sicherlich das Richtige getroffen \ur glaube ich daß die Bedeutung von papungts nicht verstehen ein ehen sondern vernehmen erfahren ist Nicht nur laßt sich die letztere Bedeutung aus der Grundbedeutung des Wortes leichter herleiten sie paßt auch in Sen II besser in den Zusammenhang Dort sagt der König sein Wunsch in bezug auf die Grenzvölker sei (J) papuneyu laja heram tchah anutigina hieuu usw. Da das Edikt nicht in die Grenzvölker selbst gerichtet ist sondern Anweisungen an die Beamten uber die Grenzvölker enthalt so liegt es nahe zu übersetzen sie sollen erfahren daß der Wun ch des Königs ist daß sie unbesorgt seien usw ") Auch die Bedeutung von aragamaka ist danach etwas zu modifizieren Buhler stellt gamaka zum Kausativ gamayati wogegen sich selbstverstand heh an und fur sich nichts einwenden laßt. Ebensognt Lann aber doch La hier das Svarthikasuffix sein das an aragama angefügt ist dann wurde

```
1) S manāts
                   2) S delhate
                                      3) S hota
9 8 hujane
                   S d dhigate
                                      1 S no-etan fel i
1 S Iraqamale
                   S all a
                                      ) S manah
                                                        10) S ne
n) Specta
                   11) S balile
                                      un's atha
                                                        11) Line eta
11) MtS pezileen
                       9.8
                                      1) S nur bamdha
11) S reda jamt
                      19) S el daye
                                     l es schitarine
M) Al ni ch an den be ien an leren St llen
```

ārāgamaka 'wie weit gehend', d h 'wie weit Anwendung findend', 'wie west befolgt' sein Daß syam athe sich wie etast athast im Vorhergehenden auf den Wunsch des Königs bezieht, alle Untertanen wie seine Kinder behandelt zu sehen, hat schon Buhler bemerkt. Der Satz wurde also zu ubersetzen sein 'Und ihr erfahrt (J fugt hinzu dies) nicht, wie weit diese Sache befolgt wird, Um den Sinn des Satzes zu verstehen, mussen wir uns klarmachen, welche Stellung die Nagalaviyohālakas einnehmen heißt nachher, daß sie Sorge tragen sollen, daß die Stadter nicht grundloser palibodha oder grundloser palikulesa treffe Daß palibodha Fesselung be deutet, glaube ich oben gezeigt zu haben, die Bedeutung von nalikalesa steht meht fest Senart gibt es durch ,torture' wieder, Buhler faßt es (Beitr S 137f) als 'Unbill, Scherereien, Bedruckung' auf Daß das nicht richtig sein kann, zeigt die Spezialisierung durch akasma, Bedruckung wurde stets alasmā sein Die Zusammenstellung von palikilesa mit bam dhana (bamdhanam vā palikulesam vā Dh) in Sen I beweist vielmehr, daß palikilesa eine Strafe war, die von einer staatlich anerkannten Autoritat verhangt wurde. Ich halte daher die Auffassung Senarts für richtig. Wenn die Nagalavivohālakas ungerechte Fesselung und Tortur verhindern sollen so konnen sie nur höhere Beamte gewesen sein die die Verfugungen und Entscheidungen der niederen Gerichtshöfe zu revidieren hatten. Sie sind also ganz abnliche Beamte wie die Lauukas, was schon daraus hervorgeht. daß sie das Beiwort bahüsu nāna(saia)sahasesu āvatā mit ienen teilen. Nur die Bezirke der beiden sind verschieden. Die Nagalavivohālakas üben die oberste Gerichtsbarkeit in der Stadt aus die Lauükas in der Provinz Naturlieb ist daher auch der Wirkungskreis der Nagalavivohälakas be schrankter sie haben fur viele tausend die Lanukas fur viele hundert tausend Seelen zu sorgen. Ich verstehe daher den Satz dahin daß der König den Nagalavivohālakas den Vorwurf macht sie ermittelten nicht wie weit seine hijmanen Absichten von den niederen Gerichtshöfen bei ihren Entscheidungen befolgt wurden

Senart fahrt fort "There is such and such an individual who attendeth to such and such of my orders but not to all Watch ye him and may the moral duties be well defined 'Fur unmöglich halte ich hier die Über setzung von desam Ganz abgesehen davon daß man nicht einsieht, was mit 'diesem Befehl') gemeint sein kann da von einem Befehl bisher gar keine Bede gewesen ist könnte der Senartsche Sim im Text doch nur durch die Worte etam desam se pi no saiam ausgedruckt sein Unver standlich ist mir auch, wie dekhada, dakhatha zu der Bedeutung 'überwachen' kommen sollte Das is hinter dekhata wird außerden ganz außer acht gelassen Zu suinhid pi nits wird ein sigä im Sinne von 'es möge sein' erganzt, was mir wiederum nahezu unmöglich erscheint Die Lesiung von J wird als unverstandlich bezeichnet. Für den der die oben vorgetragene

<sup>1)</sup> Denn das 1st doch die wortliche Übersetzung

Auffassung des vorausgehenden Satzes für richtig halt, ist schließlich die ganze Übersetzung der Stelle schon deshalb unannehmbar, weil jeder Gedankenzusammenhang fehlen wurde Buhler übersetzt 'Some single private individual understands it. at least a portion, if not the whole Look then to this meaning of my words, the maxims of good government, too. are well determined and teach the same lesson. Richtig ist hier sicherlich die Wiedergabe von desam durch Teil, in demselben Sinne steht das Wort in FV e heta desam pi hupauisati se dukatam kachati (Dh) Im ubrigen kann ich aber auch der Auffassung Buhlers nicht beistimmen Nach Buhler soll der mit kecha va beginnende Satz ein parenthetischer Zusatz sein, der König wolle sagen, daß ein Privatmann mit seinem beschrankten Untertanenverstand dies mitunter, wenn nicht ganz doch teilweise einsehe, also kluger sei als die regierenden Herren Ich muß gestehen, daß mir eine solche Außerung von vornherein recht unwahrscheinlich dunkt, was gehen denn den Privatmann die Instruktionen des Königs an seine Beamten an? Auch der Sinn des folgenden kann nicht richtig wiedergegeben sein Tur den Gebrauch von h im Sinne von 'doch', 'then', fehlt jeder Anhalts punkt in der Sprache der Edikte, und daß sich der König zu seiner Recht fertigung auf die Niti berufen sollte die eher im Gegensatz zu seinem Dhar ma steht ist mir wiederum außerst unwahrscheinlich Dazu kommt, daß der Hauptgedanke daß die Niti mit des Königs Ansichten übereinstimme, erst von Buhler in den Satz hinciminterpretiert wird und im Text selbst mit keinem Wort angedeutet ist. Der Grundfehler Buhlers wie Senarts liegt aber meines Erachtens in der Deutung von ekapulise als 'Privatmann' Pulisa bedeutet in den Edikten memals 'Mensch' — das ist munisa —. sondern stets Beamter' im allgemeinsten Sinne S I pulisa pi ca me ulasa cā gerayā ca mazhīma cā, S 4 pulisans ps me chamdamnāns patīcalisamts, S 7 [pul]isā pi bahune janasi āyata Es kann daher auch ekapulise hier nur bedeuten 'ein einzelner Beamter' Von dem auf ekapulise folgenden Wort ist in Dh nur nati zu erkennen, in Jist p nati sicher Man sollte nach dem ganzen Zusammenhang papunatt erwarten, sollte diese Lesung nach dem Abklatsch wirklich unmöglich sein so wurde ich immer noch eher in Dh janate in J m janate lesen als dis formell wie der Bedeutung nach ganz unwahrscheinliche manati Der Sinn wurde in beiden Fallen der gleiche sein da naturlich auch papunats dieselbe Bedeutung haben mußte wie das unmittelbar vorhergehende papunatha 'Ein einzelner Be amter erfahrt davon aber auch der nur einen Teil, nicht alles' Der ela pulisa ist naturlich in diesem Falle ein einzelner von den Nagalaviyohālakas

Daß der folgende Satz die Begrundung dieses Satzes bringt, scheint mir mit Sicherheit aus dem hi hervorzugehen. Die Wörter sunhitä pn nitin Dh können nur ein sibhungiger Fragesatz sein, luiter diem das it wie so haufig fehlt. Aus dem ganzen Zusammenhang geht ferner hervor, daß die nit her nicht, wie Buhler meint, die räpnith, soudern die dandanti. wir Setzen wir nun zunachst einmal in Dh fur dekhala das dakhalha von J ein, so ergibt sich der Sinn "Denn ihr richtet euer Augeinmerk (nur) darauf Ist auch dars Strufrecht wohl angewendet "In dem Teut von Jist sicherlich eine Anderung nötig Man muß entweder mit Senart und Buhler die ak varas hi und su umstellen oder das hi streichen Fur den Sinn bleibt es sich riemlich gleich ob min sunhitä oder suntä liest "Denn ihr richtet euer Augeinmerk (nur darauf) Ist auch die große Menge wohl aufgehoben" (oder Geht es auch der großen Menge gut") In Dh wird also der Mangel an Interesse an der Durchfuhrung der huminen Bestrebungen des Königs dimit begrundet daß die Nagaliwijschalikas als Berufsischter stets ge neigt sind nur die rein juristischen Fragen zu prufen, in J wird ihnen vor gewörfen daß sie sich um das Schicksal des einzelnen überhaupt zu weing kummern."

Formell bereitet das delhata von Dh Schwierigkeiten. Es kann nicht mit dem dalhatha von J auf gleicher Stufe stehen da dann die Endung ta unerklarlich sein wurde Daß es 2 Plur Imperat sein sollte ist meines Erachtens durch den Sinn ausgeschlossen. Auch ist es ganz unwahrschein lich, daß die Form noch die alte Endung ta bewahrt haben sollte da diese weder im Pali noch in irgendeinem anderen Prakrit Dialekt erscheint und in S 7 und in der Sahasram Inschrift überdies die Imperativformen paliyo eadātha und likhāpavatha ( vāthā) vorhegen Ebensowenig kann dekhata 3 Sing Imperf Pass sein auch für diese Form wire nach dem Pali die Endung tha zu erwarten und die Edikte selbst bieten die Formen radhitha (S 7) huthā (S 7) nekhamethā (F VIII K) Außerdem mußte nach Analogie von alabhiyisu alabhiyamti alabhiyisamti (F I Dh J K) khadiyati (85) nilakhiyats (8 5) der Passivcharakter als in erscheinen und sehheßlich wurde das Prateritum auch dem Sinne nach nicht recht passen. Ich glaube daher daß dekhata oder dekhate wie Senart liest überhaupt kein Verbum finitum sondern eine Nominalbildung ist wie die vedischen Formen dariata pasyata yajata usw 1) die entweder passivische oder gerundive Bedeutung haben Diese Erklurung paßt auch für dekhata in Dh 7 14 Allerdings zwingt sie zu der Annahme daß in unserer Stelle tuphe den Gen oder Instr vertritt2) oder was mir wahrscheinlicher ist daß tuphe Schreibfehler für tuphehi ist3) Die genauere Übersetzung von Dir wurde also lauten. Denn von euch wird (nur) dies untersucht. Ist auch das Strafrecht wohl angewendet "

<sup>1)</sup> Whitn v. Sanskrit (rammar § 1176e

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Unmöglich ware das nicht, da Dh tuphe nicht nur als Nom son lern auch uls Mk verwen ist wal ren i in J der Akk tuphens lautet.

<sup>1)</sup> So wird sich auch der merkwirdige Wechsel im Stammvokal erklaren All idages finden sich in S.3 de Frasensform in delbati delkanti in den Separat eil ken steht aber in Dh wie in J zwi mal delkant und es war doch seltsem wenn in ein und diess iben Inschrift die Prasenstamm bald dikla, hal ledkal tuiten sollte.

Auch in der Erklarung der folgenden Satze kann ich weder Senart noch Bühler beinflichten Senart übersetzt "There is such and such an individual who is sentenced to prison or to torture. Be ye there to put an end to an imprisonment, if it hath been ordered for no sufficient cause Again, there are many people who suffer (Dh acts of violence) In their case also, must be desire to set every one on the Good Way' Senart hest hota anstatt hote, das te ist aber in Dh ganz deutlich. Außerdem mußte die 2 Plur in J iedenfalls hotha lauten. Ganz unstatthaft erscheint mie weiter die Anderung des in beiden Versionen dastehenden akasmä tena zu akasmātana Davine in Dh soll falsche Lesung oder Synonym von davāye sein, mir erscheint beides ebenso unwahrscheinlich wie die Bedeutung 'Gewalttat', die Senart für das Wort annimmt. Am allerwenigsten befriedigt die Erklarung des letzten Satzes Matham soll Nom Plur des Pronomens der ersten Person sein. Eine solche Form kommt aber in keinem Prakrit Dialekt vor. dagegen ist der Nom mage in Sep II belegt. Das Pronomen ware uberdies hier ganz uberflussig wahrend anderseits das Objekt zu patrzudayema, patrzutayema fehlen wurde die Erganzung 'every one' ist ranz willkurlich. Und schließlich wird dem patspädagemä ein ganz anderer Sinn untergelegt als im Anfang des Ediktes wo dasselbe Wort mit to cause to be practised ubcreetzt wird Buhlers Übersetzung lautet 'It happens that such a single private individual undergoes either imprisonment or other serious trouble. Then that trouble, which ends with imprisonment, falls upon him without any cause, and the other multitude is deeply sorry for him. In such a case you ought to desire - what ' May we act justly' Die beiden ersten Satze sollen nach Buhler denselben Ge danken ausdrucken und ein Beispiel für die Asoka eigene Breitspurigkeit sein Ich glaube nicht, daß wir das Recht haben dem König hier diesen Vorwurf zu machen Buhlers Übersetzung des zweiten Satzes scheitert schon an dem tena, das er selbst als befremdlich bezeichnet. Er erklirt es durch Ellipse von pattam (praptam) Ich muß aber bestreiten daß sich Asoka solche Ellipsen erlaubt, wo man sie angenommen hat, hegt überall ein Mißverstandnis des Textes vor Aber auch im einzelnen halte ich Buhlers Erklarung fast in allen Punkten für unrichtig Über palikilesa habe ich schon oben S 337, gesprochen Was nammats betrifft, so halte ich iede Deutung für unrichtig die in dem Wort einen anderen Sinn sucht als in dem voraufgehenden pāpunatha Bamdhanamtika könnte gewiß an und fur sich 'das was mit Gefangnis endet' sein wie man auch im Sk von einem maranantika roga, einer 'mit dem Tode endigenden Krankheit'. spricht Aber Mbh 1, 20 13 findet sich der Ausdruck pränäntiko dandah. der naturlich nur bedeuten kann 'die auf wänante bezugliche Strafe', die 'Todesstrafe' Ebenso ist offenbar bamdhanamiika aufzufassen und da das Wort hier substantivisch gebraucht sein muß, so kann es meiner An sicht nach nur 'die auf die Beendigung der Gefangenschaft beziegliche

Verordnung' oder, Lurzer ausgedruckt, 'die Aufhebung der Haft' bedeuten 1) Danue und marham sind sicherlich richtig von Buhler im Anschluß an Kern (JRAS N S XII 388) als Vertreter von Sk daviyas und madhyam erklart worden, warum sollten dann aber die Wörter nicht auch die gewohnliche Bedeutung 'noch weiter', 'noch langer'2) und 'das Mittlere' haben, Ich ubersetze demgemaß wörtlich. Da ist auch ein einzelner Beamter, der von Gefangnis oder Tortur erfahrt. In diesem Falle findet ohne Grund durch ihn die Aufhebung der Haft statt, die andere große Menge aber leidet noch weiter. In dieser Sache mußt ihr den Wunsch haben .Mogen wir das Mittlere ausfuhren ' Der Konig hat zuerst den Fall her vorgehoben, daß ein Beamter sich nicht genugend darum kummere, ob die koniglichen Absichten befolgt werden, jetzt bespricht er den Fall, daß ein Beamter zu weit geht und ohne genugenden Grund einen Verbrecher begnadigt, wahrend andere, die vielleicht einen größeren Anspruch auf Gnade haben, noch weiter im Gefangnis schmachten. Daher empfiehlt er den Stadtrichtern zum Schluß, den mittleren Weg zu gehen

Das elamunise, das in J das elapulise von Dh vertritt, laßt sich na turlich als der weitere Begriff verstehen, der 'einzelne' schließt den 'einzelnen Beamten' ein Wahrscheinlicher ist es aber doch daß es einfach ein Fehler für elapulise ist, wenn man nicht etwa gar annehmen will, daß der Schreiber den Satz elapulise bamdhanam vä palitilesam iä päpunält falsch verstand und deswegen abanderte

Der folgende Abschmitt uber die Fehler vor denen sich der Beamte hunn muß, sichließt in Die delass ca sawasa mille anäsulope atulana ca nutyann, in J acuasa ca uyam mülle anäsulope atulana ca nutyam, in J acuasa ca uyam mülle anäsulope atulana ca nutyam, in J acuasa ca uyam mülle anäsulope atulana ca nutyam, in Besentst Übersetzung von nuti (nuti) durch 'moral training nicht richtig sein kann, ergibt sich sehon daraus, daß diese Bedeutung weder zu atulana noch zu anäsulope paßt, für das Morris, Grierson und Buhler<sup>3</sup>) die Bedeutung 'Freiheit von Jahzorn' festgestellt haben<sup>4</sup>) Aber auch Buhlers Wiedergabe des Wortes durch 'maxims of government' kann ich nicht gutheißen, da niti hier naturlich dieselbe Bedeutung haben muß wie vorher Ich übersetze 'Die Wurzel aber von alledem ist (J Dies aber ist die Wurzel von allem) Freiheit von Jahzorn und Nichtubereilung in der Verhangung von Strafen' Man wird ohne weiteres erkennen, wie viel besser die Warnung

<sup>1)</sup> Ganz ebenso ist der Ausdruck lajavacanika in Sep II J gehildet 1'r ist 'din mit dem Wort des Königs zusammenhangende Verordnung', der 'persönliche 1 rlaß des Königs'

Bubler kommt zu seiner Übersetzung, weil er bahuke in J als Varianta con davige betrachtet, aber roge bahuke entspricht doch offenbar dem bahujane von Dh
 Siehe Beitr S 297

<sup>4)</sup> Senart verbindet allerdings nitigam nur mit atulana, was wenig walire-bendich ist, und gibt atulana mit "perseverance wieder. Da er aber vorbre selbis sazt, did tulana, Sk trarana, hurry 'sen, so kann doch such atulana nur "Nichtubereding," sen

vor Jahzorn und Übereilung für den Richter paßt als für den Verwaltungs beamten

An die Ermahnung zu angestrengter Tatigkeit schließen sich die schwierigen Satze Dh hei ammera e dakhiye tuphāka tena ratariye amnam ne dekhata heram ca heram ca detanam myasa anusathi, J niliyam e te del heyr1) amna ne nyhapetariye heram heram ca derunam muasa anusathi \* Senart ubersetzt 'So also it is with the supervision which we should exer cise For this reason I command ye - Consider ye my orders (J ye must call attention to my orders) [saying] such and such are the instructions of the king dear unto the Devas. Im wesentlichen stimmt Buhlers Übersetzung damit überein. Even thus it is with respect to the affairs which you have to decide Hence it is necessary for me to tell you 'Pay attention to my orders' Such, even such, are the instructions of the beloved of the gods' Senart wie Buhler beziehen also ne auf den König, was ich für ausgeschlossen halte, da Asoka weder in diesem Edikt noch sonst irgendwo von sich selbst anders als in der ersten Person des Singulars redet Beide setzen ferner Dh amnam J amna gleich Sh ājñam bzw âjñā Aber in dem ganzen Edikt ist doch nirgends von einem 'Befehl' des Königs die Rede Der König bezeichnet den Erlaß im Anfang selbst als eine anusathi und von dieser anusathi wird ja offenbar auch hier in dem mit heram (ca) heram ca beginnenden Satze gesprochen. Es ist aber auch kaum anzu nehmen, daß der König seine Beamten auffordern sollte, einen Befehl von ihm zu 'prufen', denn das mußte doch die Bedeutung von delhata in Dh sein Noch größere Schwierigkeiten bereitet die Lesart von Jamna ne nuhapetarine Hier muß man zunachst annehmen, daß sich das Masku linum oder Neutrum nijhapelaviye auf das Femininum anna beziehe Dann aber fragt man sich doch wie sollen denn die Nagalaviyohalakas dazu kommen, die Untertanen zum Nachdenken über einen königlichen Befehl zu veranlassen der doch nur der an sie selbst gerichtete sein könnte? Buhler hat diese Schwierigkeit erkannt und meint, das Kausativ scheine hier im Sinne des Simplex zu stehen. Eine Interpretation, die zu solchen Annahmen ihre Zuflucht nehmen muß ist sicherlich falsch. Ich sehe in amnam amna den Vertreter von Sk anyat2) Über delhata als Vertreter von Sk drstam habe ich schon oben gesprochen. Ich übersetze daher den Text von Dh 'Ebenso (mußt ihr euch bewegen euch regen tatig sein in dem) woruber ihr zu befinden habt Daher mußt (ihr) sagen Anders haben wir befunden und so und so lautet die Unterweisung des Götter geliebten' In J ist samcalularye in vanitarya ps elaviye ps olienbar direkt mit dem folgenden zu verbinden '(Ihr) müßt (euch) bewegen, (euch) regen, tatig sein bei der Verhängung von Strafen (in dem) woruber ihr

<sup>1)</sup> Long del hone

Die Möglichkeit dieser Auffassung hat sehen Senart erwogen, den im 7u sammenhang damit geaußerten Vermutungen kann ich aber nicht zustimmen

zu befinden habt, (indem ihr sagt) 1) Auf etwas anderes mussen wir hinweisen 1), so und so lautet die Unterweisung des Königs 1 Auch hier mussen
wir wieder von der Voraussetzung ausgehen daß die Nagalaviyohâlakas
mit der Revision der von den niederen Gerichtshöfen gefallten Urteile be
schaftigt sind, das ist die Tatigkeit, die durch dalhats bezeichnet wird
Nachdem der König sie zu eifrigem Dienst ermahnt hat, gibt er an, in
welcher Weise sie ihre Pflicht erfullen sollen sie sollen auf eventuelle
Fehler in den Entscheidungen aufmerksam machen und auf die annseilh
des Königs verweisen, die die größte Milde anempfiehlt. Es zeigt sich
wieder, wie gedanklich geschlossen und einheitlich die einzelnen Edikte
sind jedem legt ein einziges Thema zugrunde, das nach verschiedenen
Seiten hin ausgefuhrt wird

Die Konstruktion der Satze in dem Schlusse des Ediktes hat, wie mir scheint, bisher nur Kern richtig verstanden. Der Text lautet in Dh3) Etäye athäye vyam lipi lilhita hida ena nagalariyohalakā sasiatam samayam yūjerū tr nagalajanasa akasma palrbodhe ra akasma palrkilese va no sryā tel 1 Etave ca athave hakam dhammate pamcasu pamcasu rasesu nekhama ursamı e akhakhase acamde sakhınalambhe hosatı etam atham jänitu tathā kalamtı atha mama anusathī ti[ ] Urenite m cu kumāle etāye va athāye hedisammera ragam no ca atikāmainsati timni vasāni/ 1 nıkhāmavısa te mahāmātā nikhamisamti anusa Hemeva Takhasılate mi 1 Ada a yanam tada ahapayitu atane kammam etam pi janisamti tam pi tatha ka lamte atha lanne anusathi to \* Der Sinn des ersten Satzes ist, wie Kern ge sehen hat 'Zu diesem Zweck ist dieser Erlaß hier geschrieben damit die Nagalaviyohalakus allezeit sich darum kummern, daß die Stadter nicht ohne Grund Fesselung oder ohne Grund Tortur treffe ' Senart stellt un richtig die beiden Satze nebenemander 'in order that the officers display a persevering zeal, and that there may be no arbitrary imprison ment and no arbitrary torture of the inhabitants', und Buhler glaubte ein 'saving' vor dem letzten Satz einschieben zu mussen 'that the admini strators of the town may ever fulfil their covenant saving. The citizens shall neither without cause suffer impresonment, nor without cause any other serious trouble' Das is hinter siya verleiht aber dem Satz finalen Sinn, wie deutlich die Vertretung dieses Satzes durch einen Dativ in dem entsprechenden Satz von Sep II zeigt eläge ca athäge igam lipi likhitä hıda ena mahamata svasatam sama yunısamtı asvasanaye dhammacalanaye ca tesa amtanam (Dh) Daß das te auch hinter den Relativsatz treten kann, wenn er finalen Sinn hat, habe ich schon oben S 295 bemerkt und an einem anderen Beispiel gezeigt

<sup>1)</sup> Daß ein Satz wie tena raturije entweder durch ein Versehen des Kopisten ausgefallen oder zu ergänzen ist, zeigt der Text von Dh zur Genug

<sup>1)</sup> Wörtlich 'etwas anderes mussen wir bedenken machen'

<sup>1)</sup> In J 1st der Text hier ganz luckenliaft

The wir uns zu dem nachsten Satz wenden, wird es gut sein, den letzten Satz zu prufen Senart ubersetzt ihn 'By attending the anusamyana, without at the same time neglecting their other particular duties my officers will learn these things Let them act in accordance therewith, following the instructions of the king'. Buhler, der anusamuana und mahamāta richtiger faßt 'When these officials go forth on tour, they will, without neglecting their own business, pay attention to this order of mine. and will act in accordance with the instructions of the king. Separt ist gezwungen, um einen Sinn herauszubringen, Lalamts als Konjunktiv zu nchmen Abgeschen davon, daß es sehr fraglich ist, ob die Sprache überhaupt noch einen Konjunktiv besaß, sehe ich nicht ein, inwiefern kalamis formell zu dieser Auffassung berechtigen könnte. Buhler übersetzt ka lamts einfach als Futurum was naturlich nicht angeht. Bei beiden Über setzungen bleibt es auch völlig unklar, was denn unter dem etam eigentlich zu verstehen ist, und in beiden ist das am Schluß stehende ti außer acht gelassen. Kern hat die Bedeutung dieses ti richtig erkannt, er übersetzt they will also ascertain whether one be acting in conformity to the orders of the king ' Kern faßt also - unzweifelhaft richtig - die Wörter tam pr bis te als Fragesatz, der vorher durch etam zusammengefaßt ist Was Senart gegen die Annahme solcher Sitze einwendet (a a O S 93). scheint mir nicht stichhaltig. Eine genaue Parallele ist z B der oben besprochene Satz delhata hi tuphe etam surihita pi nili, nur das ti fehlt hier wie öfter Sachlich verstehe ich den Satz allerdings etwas anders als Kern Er lautet ganz wörtlich übersetzt Wenn diese Mahamatras auf die Rundreise ausziehen werden, dann werden sie ohne ihre eigenen Geschafte hintanzusetzen auch dieses in Erfahrung bringen Fuhren sie dies auch so aus wie die Unterweisung des Königs lautet.\* Es fragt sich, wer das Subjekt zu kalamte ist. Kern denkt offenbar an die Untertanen, aber die anusathi richtet sich doch wie im Anfang des Ediktes ausdrucklich gesagt wird, an die Nagalaviyohālakas¹) Also mussen diese auch das Subjekt zu kalamti sein und das stimmt durchaus zu dem Sprachgebrauch des Schlußabschnittes Wahrend die Nagalavii ohālakas bis dahin stets in der zweiten Person angeredet werden, wird in dem Schlußabschnitt von ihnen in der dritten Person gesprochen Die von den Prinzen in Unavini und Ta ksasilä ausgeschickten Beamten haben also neben anderen Geschaften die Aufgabe die Nagalavivohalakas zu kontrollieren?)

Naturlich ist das auch ein Umstand, der gegen Senort und Buhler spricht Die Mahamätras von denen hier die Rede ist, haben gar keine anusath; empfangen.

<sup>1)</sup> Daß sowohl die kontrollierenden Beamten als auch die Nagalaviyohālakas mahāmāta genannt werden beweist daß dies ein alligemeiner Ausdruck für einen höhteren Beamten ist. Über die Kontrollierung der Beamten durch höhere Beamten vgl die von Buhler angeführte Stelle Vann 7, 120f

völker', wahrend unmittelbar danach iche regelrecht mit dem Lokativ amiesu konstruiert ist. Bei Buhlers Auffassung von etäkära ergibt sich außerdem noch eine vollkommene Tautologie der beiden ersten Satze Buhler macht dafur wieder die angebliche Vorhebe Asokas fur die Breite verantwortlich, bei der oft ein Gedanke durch zwei Satze ausgedruckt werde, we einer genugt hatte Ich glaube, daß die Lösung der Schwierig keiten ganz wo anders liegt Der vorhergehende Satz schließt nach Senart und Buhler herammera me icha saramunisesu siva Das ist durchaus nicht ım Stil des Königs, er sagt sonst 'so ist mein Wunsch', nicht 'so durfte mein Wunsch sein. In Sen I schließt außerdem der entsprechende Satz hemeva me icha saramunisesu. Also gehört das siyā zum folgenden Satz sıya amtanam ayıntanam kımchamde su läya anhesü tı 'es könnte den nicht zum Reiche gehörenden Grenzvolkern der Gedanke kommen "welche Absichten hat der Konig gegen uns 30 Die Verbindung von as oder bhû mit dem Genitiv in der angegebenen Bedeutung ist so gewöhnlich daß sie keiner Belege bedarf, in den Edikten selbst begegnet sie zweimal in S 7 esa me huthā Ist der Satz kunchande usw die Rede der Grenzvölker, so kann naturlich der folgende Satz nicht mit Buhler etä ka ra me icha amtesu gelesen werden, sondern etālā muß ein Wort und Schreibsehler für etaka sein, wie sampalipālaystāre am Schluß fur sampalipālaystaie1), und der Satz muß die Antwort enthalten 'dies ist mein Wunsch in bezug auf die Grenzvölker sie sollen erfahren2), (daß) der König folgendes wunscht sie sollen ohne Furcht vor mir sein und sollen mir vertrauen und sollen Angenehmes von mir erlangen, nicht Unangenehmes. Zu dieser Auffassung stimmen auch die Reste von Dh. die etwa herzustellen sind [heram]mera (oder [sya]mera) icha mama amtesu [hote] Seltsam ist, daß sowohl Senart wie Buhler mama te als zwei Wörter lesen, obwohl der Gemtiv nicht zu konstruieren und das te ganz überflussig ist. Kern hatte langst mamate als Ablativ = Sk mattah erkannt

## Setaketu.

Der Held des Setaletu-Jātala (377) ist der junge Brahmane (mānaru). Setaletu Er war zur Zeit, als Brahmadatta zu Benares regierte, der Schuler des Bodhisattva, der als beruhmter Lehrer zu Benares lebte Setaletu stammte aus einer nordlichen Brahmanen Familie und war sehr eingebildet auf seine Kaste Eines Tages trifft er auf einem Spyziergang mit anderen jungen Brahmanen einen Candala, und da er furchtet, der über den Körper des Candala webende Wind möchte ihn beruhren, befichlt er ihm mit burschen Worten, sich nach der dem Wind abgekehrten Seite

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bublers compatipationates in Buddh Stup S 129 ist wold nur Druckfehler <sup>1</sup>) Dh fugt it huam Witt dem papunegu sicht das herom en papunegu in dem folgenden Satz auf gleicher Stuff, daher sicht in Dh wieder herom [papun] heren it.

zu packen, und sucht selbst laufend diese Seite zu gewinnen. Der Candala aber lauft noch schneller und uberholt ihn, die Tolge ist, daß Setaketu noch mehr schimpft1) 'Der Candala fragte Wer bist du " Jeh bin ein junger Brahmane ' .Das mag sein Wirst du mir aber auch wohl eine Frage beantworten können, die ich dir vorlegen werde 34 .Gewiß werde ich das können ' .Wenn du es meht kannst, zwinge ich dich mir ganz nahe zu treten2) ' ,Das kannst du tun', sagte der andere, da er sich etwas zutraute Der Candalus) bat die Umstehenden, sich wohl zu merken, was er gesagt hatte, und legte ihm dann die Frage vor "Junger Brahmane, welches sind die disas?' .Die disas sind die vier Himmelsgegenden, der Osten und die ubrigen ' Nach dieser Art von disas frage ich dich nicht, du weißt nicht einmal so viel und ekelst dich vor dem Winde, der über meinen Körper hingeweht ist " sagte der Candala und packte ihn an den Schulterblittern und beugte ihn vornuber und zwang ihn, ihm ganz nahe zu treten ' Die Begleiter des Setaketu berichten den Vorfall dem Lehrer, und Setaketu bestatigt diesem auf Befragen ihre Erzahlung und stößt dabei Drohungen gegen den Candala aus Da sagt der Lehrer (G 1, 2)

Mein Lieber, zurne nicht, denn der Zorn ist nichts Gutes. Es gibt vieles, was du nicht gesehen und nicht gehört hast. Vater und Mutter, das ist eine disä<sup>4</sup>), Setalletu, der Lehrer heißt die gunstige unter den disäs<sup>5</sup>).

'Die Hausvater, die Speise Trank und Kleidung spenden, die einladen'), auch die nennt man diest das ist die höchste diest, Setaketu, durch deren Erlangung die Leidenden glucklich werden')'

Setaketu kann den ihm angetanenen Schimpf nicht verwinden und begibt sich nach Takkasilä, wo er bei einem beruhmten Lehrer alle Kunsto

sufflutaram akkos paribhāsi Dutoit Darauf schalt ihn dieser noch mehr und schlug ihn Setaketu sollte den Candala geschlagen baben mit dem er nicht einmal dieselbe Luft attnen will!

<sup>3)</sup> p\(\textit{datatare tam gameniti.}\) Neil 'I will put you between my feet. Dutoit sitz ieh meinen Fii\(\textit{B}\) auf dich' Die gew\(\textit{bhiling bedeuting you p\textit{datatara}\) und pad\(\textit{datatara}\) und sitz ieh mil Sk lafte aber doeh uber den richtigen Sinn keinen Zwii\(\textit{l}\).

<sup>3)</sup> Candalaputto, Dutoit der junge Candala. Da aber vorber nicht von der Jugend des Candala die Rede gewesen ist eo steht putta hier im Sinne von Ange höriger einer Kaste eines Stammes usw. xgl / ZDMG 58, 693.

<sup>9)</sup> Das Wortspiel, das hier vorliegt, laßt sich im Deutschen kaum wiedergeben Die dieds and, wenn sie auf die Fliern, Lehrer und Hausväter bezogen werden, zu turlich die Wegweiser.

<sup>4)</sup> dearigim thu disatam pasaithă. Anstatt disatam solite man disbiam er waren, und so habe ich ub restzt. Der Annahme, daß disatam her Gen Plur des Partizijss, 'dir Weisenden, sei widerspricht das pasaithă, das sicherlich mit dem Kommentar auf die disa zu bezichen ist und nicht 'die Weisen' bedeutet, wie Dutoit ubersetzt.

<sup>4)</sup> achd jikil wird vom Kommentar richtig erklart eitha deyga ihammam patiganhathil ti palkosanakil. Dutoit 'auch diese nennen Weltrichtung die Ruf ri'.

Vgl Jåt 96, 1 patthayino disam agutapubbam, worauf auch der Kommentar verweist

erlernt Nach Beendigung seiner Lehrzeit schließt er sich einer Schar von Asketen an und zieht mit linen nich Benarcs, wo der König sie freund lich aufnimmt Lines Tages kundet der König ihnen an, er wurde sie am Abend besuchen Um dem König zu imponieren — denn "wenn man einmal die Gunst des Königs gewonnen hat, kann man zeitlebens behaglich leben" — sorgt Setaketu difur, daß beim Eintreffen des Königs alle seine Genossen in voller Bußtatigkeit begriffen sind, er selbst sitzt, eine Handschrift in einem in funf Farben prangenden Einschlagetuch auf einem bunten Pult vor sich vor seiner Hutte und unterrichtet ein paar junge Brahmanen Der König ist von dem was er sieht, befriedigt (te michälapam karonte dissa tuttho) und wendet sich zu seinem Purchita mit den Worten (G 3)

'Die hier in rauhen Fellen, mit Flechten, mit schmutzigen Zahnen, ungsalbt'), Gebete murmeln, sind diese, die dies als Aufgabe des Menschen ansehen'), von Not erflotst''

Der Purchita erwidert ihm (G 4)

Wenn ein sichr gelehrter Mann böse Taten begehend, o König, nicht den Dharma betreibt, wird er, auch wenn er tausend Veden kennt?) des wegen nicht vom Leide erlöst, wofern er nicht den rechten Wandel fuhrt'

'Als der König das hörte, fand er kein Gefullen mehr an den Asketen Da dachte Sctaketu 'Dieser König hatte an den Asketen Gefallen gefunden, das hat aber dieser Purohta gleichsam mit der Axt abgehauen Ich muß einmal mit ihm sprechen' So sagte er, mit jenem sprechend die funfte Gathä

'Auch wenn er tausend Veden kennt, wird er deswegen nicht vom Leide erlöst, wofern er nicht den rechten Wandel führt — dann bringen also, scheint mir, die Veden keinen Lohn und der Wandel unter Selbstbe zwingung ist allein das Wahre?"

Als der Purohita das gehört hatte, sprach er die sechste Gātha

'Nicht ist es so daß die Veden keinen Lohn bringen und daß der Wandel unter Selbstbezwingung allein das Wahre ist denn Ruhm erlangt man, wenn man die Veden studiert, zur Ruhe aber gelangt, wer sich bezwingt, durch den Wandel'

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) dummuklhoripä dummuklika kann auf \*dummejea zuruckgehen mråsa gehotr zu mrål, « gl RV 8 6 3 yak dakt präpa dreyb vo Säynna erklakt yak dakn indrah statyrdim mråspå bothakah paracarantyo et 1 yak daktyah 1 advekt dalo 'tsyah lata väriya si setrihat ja yat mjelo 'tsyah prajelito' 'ver it vertate, mråsa its her aber 'Stragel (PW) De singhilesvehen Handschriften lesen statt dummukla rummaklah , vas velleciti deto das richtiga si, vgl remmit (bi' dummi) 5.ft 489 18, rummavist (B<sup>d</sup> dummavist) Jat 497, 12 Jät 487, 1 ist dummuklarräpd nach junever Stolle zu verbossern

t) Wie Neil (surely no human means to good they spare they know the truth) und Dutoit (die streben wie nech keiner, die Wissenden) zu ihren Übersetzungen kommen ist mir unverständlich.

<sup>3)</sup> sahassaredo ist natúri ch nicht der "Tauwendwisser (Dutoit) sondern eine Bildung nach Analogie von deiveda, triveda caturveda

Nachdem der Purchita so die Behauptungen des Setaketu widerlegt hatte, machte er sie alle zu Hausvatern, hieß sie Schild und Waffen nehmen, machte sie zu Mahantatarakas und nahm sie in den Dienst des Königs auf Daher ruhrt, wie es heißt, das Geschlecht der Mahantatarakas'

Der Name den der junge Brahmane in dieser Erzahlung tragt, ist in der Form Svetaketii in der brahmanischen Literatur bochberubmt. In der Jābāla Upanisad (6) wird er unter den Paramahamsas genannt. Mbh 1 53, 7 erscheint sein Name unter den Sadasyas beim Schlangenopfer des Janameiava, Hariv 9574 in der Liste der Rsis 1) Apastamba Dhurmasutra 1, 2, 5, 6, nennt the als Beisniel eines Srutarsi, d h eines durch seine Ge lehrsamkeit den Rsis ahnlichen Weisen der spateren Zeit2). Nach der Einleitung zum Kāmaśāstra war es Śvetaketu, der das tausend Kapitel um fassende Lehrbuch der Liebe, das Nandin vorgetragen hatte, auf die Halfte verkurzte Er war zu dieser Arbeit besonders berufen, weil er es gewesen war, der der freien Liebe, die einst unter den Menschen herrschte, ein Ende be restet hatte Die Umstande, die dazu geführt hatten, werden Mbh 1, 122, 4ff erzahlt, und Yasodhara spielt in der Javamangala auf diese Geschichte an Sehr haufig wird Svetaketu im Satanathabrahmana und in den alteren Upanisads genannt, und in diesen zeigt sein Bild einen ganz charakteri stischen Zug. Immer tritt er als der junge Brahmane auf, der auf sein Wissen stolz ist und der zu seinem Schmerz erfahren muß daß er doch nicht das rechte Wissen besitzt

Deuthch zeigt sich das Chandogya Up 6 1 1ff Svetaketu war ein Äruncya Zu ihm sprach der Vater "Svetaketu begib dich in die Brah manenlehre Ein Mitglied unserer Tamilie, mein Lieber pflegt nicht weil er nicht studiert hat gleichsam ein Brahmane nur dem Namen nach zu sein Er ging mit zwölf Jahren in die Lehre und mit vierundzwanzig Jahren hatte er alle Veden studiert und kehrte hochmutig von Wissens dunkel erfullt und aufgeblasen zuruck Der Vater sagte zu ihm Svetaketu, da du mein Lieber, so hochmutig von Wissensdunkel erfullt und aufgeblasen bist so hast du wohl auch die Lehre erfragt durch welche auch das Ungehorte ein schon Gehörtes das Unverstandene ein Verstandenes, das Unerkannte ein Erkanntes wird?" Svetaketu muß zugeben, daß er eine solche Lehre meht kennt und daß offenbar auch seine Lehrer sie meht ge kannt haben, da sie sonst sie ihm mitgeteilt haben wurden und er bittet dann den Vater ihn zu unterveise.

¹) Auch Divyavad 632 wird er als vedischer Lehrer genannt Dagegen hat der in der Himmelswelt wohnende' große Muni Svetaketu, der in der Kadambari (Bombay 1890, S 288 und öfter) als Vater des Pundarika erscheint, mit dem alten Svetaketu nur den Namen gemein

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Buhler, SBE II S \Lff, hat diese Notiz für die Zeitbestimmung Apa stambas benutzt Ein irgendwie sicheres absolutes Datum für Stetaketu läßt sich aber vorlaufig kaum gewinnen

<sup>3)</sup> Vgl Deussen Seehzig Upanishads, S 154

In abulicher Lage erscheint Svetaketu in Chandogva Up 5, 3, 1ff 'Svetaketu Āruneva kam zu einer Versammlung der Pañcālas Zu ihm sprach Pravahana Jawali ,Knabe, hat dich dem Vater unterrichtet?" "Jawohl, Ehrwurdiger", Weißt du, wohin die Geschöpfe von hier gehen?" Nem. Ehrwurdiger ', Weißt du, wie sie wieder zuruckkehren " Nem, Ehrwurdiger '. Weißt du, wo sich die beiden Wege trennen, der Götterweg und der Vaterweg ", Nein, Ehrwurdiger ', Weißt du, wie es kommt. daß nene Welt nicht voll wird " Nein Ehrwurdiger ' Weißt du, wie es kommt, daß bei der funften Spende das Wasser menschliche Rede annimmt \* Nein, Ehrwurdiger ' . Aber, wie konntest du dann von dir behaupten, daß du unterrichtet seiest? Denn wer diese Dinge nicht weiß, wie kann der von sich behaupten, unterrichtet zu sein 94 Aufgebracht 1) kam er zum Vater und sagte zu ihm ,So hast du also, Ehrwurdiger, ohne mich unterrichtet zu haben, behauptet, du hattest mich unterrichtet. Ein einfacher Rajanya hat mir funf Fragen vorgelegt, und von denen habe ich auch nicht eine einzige beantworten können'' Der Vater gesteht dann, daß er sie selber nicht zu beantworten wisse, und begibt sieh zu dem König, um sich belehren zu lassen. Diese Erzahlung findet sich, größtenteils wörtlich übereinstimmend, auch Brhadaranyaka Up 6, 2, 1ff

Ein Seitenstuck bildet die Geschichte Kaustaki Up 1,1 'Citra Gangyāyam wollte opfern und wihlte den Aruni zum Trne-ter Der aber schickte seinen Sohn Stetaketu mit dem Auftrag, das Opfer zu vollziehen Als er angekommen war, frigte ihn Citra "Du Sohn Gautumas gibt es einen verborgenen Platz in der Welt, an den du mich versetzen kannet, oder gibt es sonst noch einen Weg und kannst du mich in die Welt zu der er fuhrt versetzen" Er antwortete "Ich weiß das nicht, ich will aber meinen Lehrer fragen" Er ging zum Viter und fragte ihn "So und so hat er mich gefragt, was sollich antworten". Auch hier erklart der Vater die Frage nicht beantworten zu können und beide gehen dann zum König, um die Lehre zu emidaneen

Leise schimmert dieser typische Zug in dem Bild Svetaketus auch Saukhäyana Srautasütra 16 29 7 und sogar noch in der oben erwähnten Erzahlung des Mibh durch Als seine Mutter von einem fremden Brah manen weggeführt wird, gerüt er in Zorn und muß erst von dem Vater belehrt werden, daß das so Brauch sei. In diesem Falle dringt er freiheh nachher mit seiner Auseith durch.

Es kann nun keinem Zweifel unterliegen daß der Setaketu des Jätaka mit dem Svetaketu der Uppmrads identisch ist. Genau wie in den Uppmrads, wird er in dem ersten Teil des Jätaka als ein junger, hochmutiger

<sup>1)</sup> Agastah eigentheh erintrt. Böhtlingk gibt es im PW und in seiner Über setzung durch 'iniedergeschlagen' wieder aber die einheimischen Licklographen (siehe PW) geben für ägasta auch die Bedeutung Arud Ba. Lupida an, und diese scheimt mir hier besser zu passen.

Brahmane geschildert Allerdings wird in der Prosaerzahlung ausdrucklich gesagt, daß er auf seine Kaste eingebildet gewesen sei tassa jälim nissäya mahanto mano ahosi Allein daß die Jataka Prosa eine spatere, oft falsche und unverstandene Wiedergabe der ursprunglich zu den Gathäs gehorenden Erzahlungen ist, ist von anderen und mir selbst bereits durch so viele Bei spiele erhartet worden, - und es ließen sich ebensoviele neue hinzufugen - daß auf diesen Widerspruch gar kein Gewicht zu legen ist. Beweisend sind allem die Gathas, und in diesen ist von irgendwelchem Stolze auf die Kaste keine Rede Es wird da nur gesagt, daß er vieles noch nicht gesehen und gehört habe (bahum pr te aditham assutañ ca), und daran knupft sich die Belehrung über die disas Die Situation ist also genau die gleiche wie in den Upanisads Setaketu hat sich, auf sein Wissen stolz anheischig gemacht, die Frage zu beantworten, er hat es nicht gekonnt und wird nun nachtraglich über die richtige Antwort belehrt. Aus dem ersten Päda von G 1 må tåta kunht na ht sådhu kodho, veht wester hervor, daß er uber seme Niederlage in Zorn geraten ist. Auch das stimmt zu der Schilderung der brahmanischen Quellen Dort kommt er, als ihm seine Unwissenheit ge zeigt ist, quasta zu dem Vater und macht ihm Vorwurfe, und im Mbh sucht ihn der Vater fast mit denselben Worten zu berühigen wie im Jataka mä tata konam kārsis tiam (1 122, 14) Da in der brahmanischen Literatur stets der Vater der Lehrer des Svetaketu ist so ist es mir höchst wahr scheinlich daß auch der Sprecher der heiden ersten Gathas nicht ein beliebiger disapamolkhacarino in Benares ist sondein der Vater, und daß hier wie so oft der Prosaverfasser nach der Schablone gearbeitet hat Be weisen laßt sich das freiheh nicht da die Anrede tāta naturlich auch von dem nicht verwandten Lehrer gebraucht werden kann. Andererseits haben wir keinen Grund zu bezweifeln daß der Fragensteller ein Candala war Das ist ein viel zu individueller Zug, als daß man dem Prosaverfasser zu trauen konnte, ihn selbstandig erfunden zu haben. Die Niederlage des Setaketu wird auch noch viel drastischer und empfindlicher, wenn er einem Angehörigen der medrigsten Kaste unterliegt und es ist zu beachten daß es sich bei der Frage nicht um vedische Weisheit handelt sondern um eine Sache, die nuch ein Candala wissen konnte

In dem zweiten Teil des Jätaka sieht der Prosaerzahler den Kernpunkt der Geschichte in der Heuchelei des Setaketu Nach dem Paccuppanna vatthu<sup>1</sup>) und dem Samodhäna erzahlt der Buddha das Jätaka in bezug auf einen Mönch (luhalabhielhu) der in heuchlerischer Absicht, um sich des Leibes Nahrung und Notdurft zu verschaffen, in den Orden eingetreten ist Dieser Mönch war einst Setuketu der sich damals schon ebenso betrug wie heute Diese Tendenz der Erzahlung tritt auch in der Prosa des Atta vatthu hervor Setaketu inszemert darnach die Bußubungen nur, um den

Die Geschichte wird im Paccuppannavatthu von Jät 487 erzahlt. Jat 377 wird auf jenes Jataka verwiesen

König für sich und seine Genossen gunstig zu stimmen. Allein in den Gathas ist davon wiederum nicht das Geringste zu bemerken G 3 muß. wie aus der Anrede raja in der Antwortstrophe hervorgeht, von einem König gesprochen sein, der sich erkundigt ob die Brauche, die er eine Anzahl von Brahmanen ausführen sieht, wirklich zur Erlösung führen Eine zweite Person antwortet ihm in G 4. daß irdisches Wissen nicht die Erlösung bringe, wenn es nicht mit gutem Wandel verbunden sei. Eine dritte Person - und die ist iedenfalls Setaketu - zieht daraus den Schluß (G 5) daß das Vedastudium vollstandig nutzlos sei und daß es einzig auf den rechten Wandel ankomme. Allein die zweite Person belehrt ihn, daß diese Ansicht falsch sei. Vedastudium wie rechter Wandel führen zu einem Ziel, aber es ist meht das gleiche und höher ist der Lohn, den rechter Wandel bewirkt Es findet sich also auch nicht die leiseste Andeutung eines heuchlerischen Benehmens des Setaketu. Die Rolle, die er hier spielt, ist vielmehr genau die gleiche wie in der Candala Geschichte und in den brah manischen Erzahlungen Setaketu zeigt auch hier, daß er nicht die rich tige Erkenntnis besitzt und muß es sich pefallen lassen, daß seine Ansichten widerlegt werden. Ich halte daher die ganze Geschichte von der Heuchelei des Setaketu fur spatere Erfindung Auch der Aufenthalt des Setaketu m Takkasıla ist sicherlich unursprunglich, dieses Studium in Takkasıla gehört zu den standigen Requisiten des Prosaverfassers Zweiselhaft ist es ferner, ob der König, dem die Gatha 3 in den Mund gelegt ist der König von Benares ist da im Anfang gesagt ist, daß sich die Begebenheit zutrug als Brahmadatta zu Benares regierte, mußte es dieser Marchenkönig sein, der uberall einspringt, wo der Prosaverfasser einen König braucht. In den brahmanischen Quellen tragen Setaketus fürstliche Bekanntschaften ındıviduellere Namen Pravahana Janvalı und Citra Gangvayanı sınd schon erwahnt Sat Br II, 6 2, I kommt er mit Janaka von Videha zu sammen und zu diesem geht er zusammen mit seinem Neffen auch in der Erzahlung Mbh 3, 132 Der strikte Nachweis, daß hier eine bestimmte Persönlichkeit durch den farblosen Brahmadatta ersetzt ist. Lißt sich aller dings nicht führen, dagegen laßt sich tatsachlich zeigen daß der Sprecher von G 4 und 6 nicht ein beliebiger Puroliita des Königs, sondern der Vater des Setaketu ist, der hier also genau wie in der Chandogya und Brhad aranyaka Upanisad als Lehrer des Sohnes auftritt. Den Beweis hefert das Uddālaka Jātaka (487)1)

Der Inhalt dieses Jataka ist wie folgt.) Als Brahmadatta zu Bennres regiert, ist der Bodhisattva sein Purohita Eines Tages erblickt er auf einem Spaziergang im Park eine schöne Hetare. Er verliebt sich in sie und wohnt ihr bei. Die Hetare ist sich sofort darüber klar, daß sie omp-

<sup>1)</sup> Der interessanten Notiz über die Mahantatarakas weiß ich leider nichts hinzuzufügen

<sup>1)</sup> Fine Üls rsetzung des Jätaka auch bei Lick Sociale Gliederung S 13ff

Uddalaka antwortet (G 7)

'Das Feuer beiseite werfend und wieder nehmend'), Wasser spren gend, opfernd, errichtet der Brahmane den Opferpfosten Ein Brahmane, der so handelt, hat Frieden Darum nunnte man ihn den tweendhaften'

Der Purohita wendet sich gegen diese Ansicht (G 8)

'Durch Besprengen entsteht nicht Reinheit!), nicht dadurch wird der Brahmane ein Vollendeter, nicht dadurch entsteht Langmut und Sanftmut!), ein solcher ist nicht vollkommen erlöst.'

Nun gibt Uddālaka die an ihn gestellte Frage dem Purohita zuruck (G 9) und erhalt die Antwort (G 10)

Ohne Feld und Verwandtschaft ohne Habe, ohne Verlangen, frei von der Sunde der Begierde, frei von Begierde nich dem Sein — ein Brahmane, der so handelt hat Frieden Darum nannte man ihn den tugendhaften

Uddalaka erwidert (G 11)

'Avatriyas Brahmanen, Vaisyas, Sūdras, Candālas und Pulkasas, sie alle sind sanftmutig sich selbst bezwingend, sie alle sind vollkommen erlöst — gibt es unter all diesen, wenn sie zur Ruhe gelangt sind, einen, der besser, oder einen, der schlechter ware?"

Der Purolnta verneint, daß solche Unterschiede bestanden (G 12), da wendet sich Uddalaha gegen ihn (G 13)

'Ksatriyas Brahmanen, Vaisyas, Sūdras, Candālas und Pulkasas, see alle sind sanftmutig, sich selbst bezwingend, sie alle sind vollkommen erlöst, unter all diesen, wenn see zur Ruhe gelangt sind, gibt es keinen, der besser oder der schlechter waro — dann ist es also nichts mit dem Brahmanentum zu dem du dich bekennst, nichts mit der Herkunft aus einer Familie von Veda Gelehrten."

Der Purchita belehrt ihn (G 14, 15)

Ein Vimana ist mit verschieden gefarbten Tuchern bedeckt, aber die Firbe hiltete nicht an dem Schatten dieser Tucher' --

Ebenso ist es bei den Menschen Wenn die Menschen rein sind'), fragen die Frommen, ihre Tugend erkennend nicht nach ihrer Kaste

'Uddalaka aber konnte darauf nichts erwidern und setzte sich ohne Gegenrede nieder Di sagte der Brahmane zu dem König "Großer König, alle diese sind Heuchler, sie werden noch ganz Jambudvipa durch ihre Heuchelei zugrunde richten Befiehl dem Uddalaka, das Asketentum

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) niramkated aggim āddya Die Worte scheinen sich auf die Manipulitionin beim Opfir zu beziehen sind aber hahrscheinlich verdrebt. Der hommentar erklart unrantarian kalted aggim gabeth pericartit, diese Erklaring von niramkaten kalten zu aber naturlich unmöglich. So urteilt auch Erick dir übersetzt. 'von sich stoffend (alle welltigken Gedanken) das Feuer mit sich nehmend.

<sup>1)</sup> suddhi, da die Handschriften sud ihrm suddhi haben ist wohl suddi i zu lesen

<sup>1)</sup> na khanti na 11 soraccam der Text ist vielleicht nicht in Ordnung

<sup>4)</sup> erameram manussem salā supjianti mānarā ich lesa evamera und yalā, wie auch der hommentar gelesen zu haben scheint

bhastrā mātā priuh putro yena!) jātah sa eva sah [ bhara svaputram dusyanta māvamamsthāh sakuntaļām []

Das ist eine alte beruhmte Strophe Sie findet sich noch Mbh 1, 97, 30, wo sie als anuraméasloka bezeichnet wird; Harivaméa 1724, Väyupurana 2, 37, 131, Matsyap 49, Visnup 4, 19, Bhäganatap 9, 20, 21\*) Es ist also auch in der Gåthä zu lesen

bhastā3) mātā pstā bandhu yena jāto sa yera so | uddālako aham bhoto sotthsyākulavamsako ||

'Ein Schlauch ist die Mutter, der Vater der Verwandte, von wem man erzeugt ist, der ist man selbst Ich, Uddälaka, gehöre dir<sup>4</sup>), ich, der ich aus der Familie von Vedagelehrten stamme '

Der junge Brahmane heußt hier also Uddälaka, nicht Setaketu Allein nicht den brahmanischen Quellen ist Svetaketu der Sohn des Uddälaka, des Sohnes des Aruna, aus dem Gotra der Gautamas\*) Er fuhrt daher die Patronymika Auddälaki (Šat Br 3, 4, 3, 13, 4, 2, 5, 15, Kāmaš 1, Mbh 3, 132, 1) und Āruneya (Šat Br 10, 3, 4, 1, 11, 2, 7, 12, 11, 5, 4, 18, 11, 6, 2, 1, 12, 2, 1, 19\*), Chändogia Up 5, 3, 1, 6, 1, 1, Brhadär-Tip 6, 2, 1) Darnach kann es wohl als vollkommen sicher gelten, daß Uddälaka in G 5 als Patronymikon zu fassen ist, mit der bekannten prakritischen Vertretung von o durch u²), und daß die Person, die die Gäthä spricht, eben Setaketu, der Sohn des Uddälaka, ist Dann ist es aber auch mehr zu bezweifeln, daß tatsachlich ursprunglich die Gäthäs des Setaketu Jätaka und des Uddälaka, Jätak zu einer eunzigen Erzahlung gehören Ist das aber der Fall, so bestatigt sich worauf andere Tatsachen fuhrten, daß im Setaketu-Jätaka der Brahmane, der den Setaketu blehrt, micht ein behiebiger Puroluta, sondern der Vater des Setaketu set.

<sup>1)</sup> C falsch tena

<sup>4)</sup> In der nachepischen Literatur beginnt der Vers stets mitä blasträ (Väyup falsch bhartiä), was durch die Gätha als jungere Lesart erwiesen wird. Die übrigen Lesarten sind für umseren Zweck belanglos.

<sup>)</sup> bhosto ist in der Abhidhanappadipikā uberhefirt und kommt z B Thera gāthā 1151 vor Unmöglich ist es aber nicht, daß es die Ardhamāgadhi Form des Wortes ist, und daß die ochte Pali Form, aus der bhaced entstellt ist, anders lautete

<sup>4)</sup> Vgl pstuk putro in der Sanskrit Strophe

y) Brhadår Up 6, 5, 1, Mbh 1, 122, 9f Der Vater heißt Uddalaka Ärun, Art Br 8 7, Chändoga Up 3 11, 4, 5, 11, 2, 5 17, 1, 6 8, 1, Brhadår Up 3, 7, 1, 0, 3, 7, 6, 4, 4 Nacuketas (Nacuketa) ist nach Käth Up 1, 10, 11 der Sohn des Gautama Auddalaki Ärun, nach Mbh 13, 71, 2f der Sohn des Uddalaki

b) Dieser Unterschied in der Benennung im Sat. Br. ist naturlich kein Zufall Es zeigt sich auch hier wieder, daß die Büchar 1—9 von anderer Hand herruhren als 10—14

<sup>7)</sup> Vgl Uddālaki für Auddālaki in Vbh 13, 71, 2f Zu beachten ist auch, daß der Name des Kometen, der Bihatsamhitä 11, 37 Sertaketu ist, bei Parāšara Uddā laka Stetaketu lattet, siehe Kern, JRAS N Ser V, 8 71

Jätakus zu zerlegen Der Sammler wußte offenbar ebensowenig wie der Prosaverfasser, daß der Uddalaka der siebenten Gäthä (487, 5) mit dem Setaketu der beiden ersten Gäthä (377, 1 2) identisch sei Um den Wider spruch zwischen den beiden Namen zu beseitigen, zerschnitt er die Gäthas und zwar genau da wo es allein möglich war, einmal vor der Gäthä, die den Namen des Uddalaka enthielt, und das andere Mal hinter der letzten Gatha, die den Setaketu nannte.

Wenn aber schon die Sammler der Jätakas diese Gathäs nicht mehr richtig verstanden, so miß es als höchst wahrscheinlich bezeichnet werden, daß uns hier sehr alte Strophen vorliegen. In dieselbe Richtung weisen mhaltliche Einzelheiten. Lehrreich ist der Vergleich der beiden ersten Gäthäs mit einem Text, der sieherhelt nicht zu den jungeren Erzeugnissen des Pali Kanons zu rechnen ist, dem Singälovädrasutta (31) des Dighani Läya. Hier wird der Gedanke von den diess, der den Gäthäs zugrunde liegt ausfuhrlich behandelt. Die zusammenfassenden Strophen lauten (34)

mātāpītā dīsā pubbā acarīju dalkhīnā dīsā | putladārā dīsā pacchā mitlamaccā ca utlarā || dasakammakarā hetthā uddham samanabrahmanā | etā dīsā namassevus alam attho kule gihi) ||

Man wird sich dem Eindruck nicht entziehen I önnen, daß die Verse des Sutta in ihrer pedantischen Systematik junger sind als die Gathas des Jataka Schon die Erweiterung der Zahl der Himmel-gegenden auf sechs durch die Hinzufugung von Nadir und Zenith weist auf spiteren Ursprung Die Verteilung der verschiedenen Kategorien von Personen auf die Himmels gegenden beruht hier auf Wortspielen und Symbolik Der Kommentator zu Jat 377 wird recht haben, wenn er sagt, daß die Eltern die östliche (puratthimā) Himmelsgegend seien weil sie früher als die Kinder geboren seien (puttanam purimataram uppannatta) und daß der Lehrer als sudliche (dallhina) Himmelsgegend gelte, weil er wurdig sei Gaben zu einpfangen (dakkhinevvatta) Wenn die Eltern die östliche Himmelsgegend waren, so mußten naturlich die Kinder die westliche sein, und bei der Zuweisung der Sklaven und Diener an den Nadir, der Saman is und Brahmanen an den Zenith ist die Symbolik ohne weiteres klar. Die Gath'is des Jataka haben von alledem noch nichts Dort werden ganz heterogene Dinge zusammen gestellt die Eltern der Lehrer, die Hausvater und die Erlösung Es wird gar nicht der Versuch gemacht, der eigentlich nahe genug liegt die einzelnen Himmelsgegenden zu spezialisieren und der Lehrer ist dort sicherlich nicht der Suden, denn seine Himmelsgegend wird pasattha gen innt. Dies Beinort gehahrt aber der sudichen Hammelsgegend gewaß nicht, prasasiä ist, wie Rgveda Pratišaklija 15, 1 zeigt, der Osten Norden oder Nordosten adhvāsīno disam ekām prasastām prācim udicim avarāutām svī

<sup>1)</sup> Von dem Kommentar unter Jat 96 und 377 angeführt

Unter diesen Umstanden ist die Frage nicht unberechtigt, ab denn die Gäthäs uberhaupt buddhistischen Ursprunges sind. Auf einen huddhis stischen Verfasser scheinen gewisse Ausdrucke in 487, 6-13 hinzuweisen. die der buddhistischen Terminologie angehören, wie parinibbana, parinibhuta1), soracca, sorata, sitibhūta, auch apāva in G 1 wurde hierber cehören, wenn es wirklich mit dem Kommentar in dem speziell buddhistischen Sinne verstanden werden mußte<sup>2</sup>) Allzuviel beweisen freilich gerade diese Ausdrucke nicht, sie können auch Gemeingut der religiösen Terminologie der Zeit gewesen sein. Auf keinen Fall darf man fur den buddhistischen Ursprung geltend machen, daß in den Gäthäs eine Geringschatzung vedischen Wissens hervortrete, die sich nur aus der Feindschaft der Buddhisten gegen den Veda erklaren lasse. In Wahrheit wird hier nur der Veda als das Niedrigere dem carana als dem Höheren gegenübergestellt. Diese Überlegenheit des Wandels kommt aber auch in streng brahmanischen Schriften zum Ausdruck Man vergleiche z B mit den Gathas die Verse. die im Anfang des sechsten Kapitels von Vasisthas Dharmasastra stehen

- 1 Der Wandel (ācāra) ist sicherlich die höchste Pflicht für alle Wessen Selbst mit schlechtem Wandel behaftet ist der geht in dieser und in jener Welt zugrunde
- 2 Nicht Kasterungen nicht das Brahman, nicht das Agnihotra noch fromme Gaben können je den erretten der einen schlechten Wandel führt, wenn er von hier abgeschieden ist
- 3 Den der es an gutem Wandel fehlen laßt können die Veden meht reinigen wenn er sie auch samt den sechs Angas studiert hit Die Veden verlassen ihn zur Zeit des Todes wie Vögel das Nest verlassen wenn ihnen die Schwingen gewachsen sind
- 4 Dem Brahmanen der es an gutem Wandel fehlen laßt können alle Veden samt den seehs Angas und den Opfern so wenig Freude bereiten wie dem Blinden die Schönheit der Gattin
- 5 Nicht retten die Veden vor der Sünde den, der trugerisch Trug übt aber zwei Silben in rechter Weise studiert, sind ein Brahman, das reinigt wie Wolken im Isa

Oder man vergleiche das Gesprach zwischen Dhrtafüstra und Sanatsu jätt im Sanatsujätija Mbh 5 43, 3ff Dhrtafüstra fragt 'Wer die Res und die Yajus kennt und wer den Stimaveda kennt wird der wenn er Boses tut (pāpām kurvan)\*), von dem Bosen belleckt oder meht belleckt \*\* Sanatsujāta antwortet 'Nieht die Simans noch die Res und auch meht die Yajus schutzen den Toren vor böser Tat (Larmanah pāpāl), ich süge dir gewißlich die Wahrheit Nieht retten die Veden vor Sunde den, der

Hier in dem Sinne von Frlisung, 'erlist' gebraucht, val Franke, Dightmi käyn, 5-179, Anm 2

<sup>\*)</sup> In d r Antwortstrophe (G 2) tritt aber einfach dullha für upsys ein

<sup>2)</sup> Vel Jat 377, 4 papani kammani karitrana

trugerisch Trug ubt Zur Zeit des Todes verlassen ihn die Veden wie Vögel das Nest verlassen, wenn ihnen die Schwingen gewachsen sind 'Da zweifelt Dirtarästra ahnlich wie Setaketu an dem Wert des Vede uberhaupt 'Wenn die Veden ohne den Dharma nicht zu schutzen vermögen, o Weiser, warum dann dies ewige Geschwatz der Brahmanen?' In der Antwort werden dann allerdines andere Punkte hervorgehoben als in den Gäthäs

Es soll keineswegs geleugnet werden, daß Buddhisten und Brahmanen mit dem carana oder acara aus den ihnen vertrauten Gedankenkreisen heraus etwas verschiedene Vorstellungen verhanden. Gewiß schließt der acara, wie Buhler bemerkt1), auch die Beobachtung der vorgeschriebenen Brauche des taglichen Lebens ein. Sitte und Sittlichkeit sind naturlich in dieser Zeit überhaupt nicht streng geschieden. Und wie der Buddhist den Begriff des carana von dem Standpunkt seiner Dogmatik aus einzuengen geneigt ist, zeigt die Erklarung des Kommentars caranam saha eilena attha samāpattiyo, sīlasamāpattisamkhātam caranam, usw Mir scheint, daß man hier neiten Wein in alte Schlauche gegossen hat. Mir scheint es un verkennbar, daß Brahmanen und Buddhisten hier auf gemeinsamem Boden stehen Jene Verse sind der Niederschlag der großen ethischen Bewegung, die sicherlich als Reaktion auf das immer mehr erstarrende vedische Opfer und Formelwesen, alle Kreise des Volkes ohne Unterschied des Bekenntnisses ergriff, und die fur uns den greifbarsten Ausdruck in dem Dharma des Asoka gefunden hat

Da, wie wir sahen, die Buddhisten schon in früher Zeit unsere Gathas nicht mehr richtig verstanden, und da an anderen Stellen unzweifelhaft vorbuddhistische Gathas in die Sammlung aufgenommen sind, so bin ich geneigt wenigstens die ersten sieben Gäthäs, die den Grundstock der Er zahlung bilden als vorbuddhistisch anzusehen, der Schluß mag spatere Erweiterung sein Aber auch wer an dem buddhistischen Ursprung samt licher Gathas der Svetaketu Geschichte festhalt, wird ihre nahen Beziehungen zu der brahmanischen Literatur zugeben mussen. Der Held der Geschichte ist nicht eine Gestalt der epischen Sage, sondern eine Persönhehkeit, deren Andenken in der vedischen Tradition lebt. Gleichwohl wird er hier genau so gezeichnet wie in der vedischen Literatur, nur ist die Auf fassung in der Geschichte der Begegnung mit dem Candila derber und leise humoristisch. Ahnliches laßt sich bei anderen Jatakas nachweisen Auch die Umgebung, in der er auftritt, ist die gleiche wie im Veda, hier wie dort ist es ein König und der Vater der zugleich sein Lehrer ist. Die außere Finkleidung der vorgetragenen Lehren ist wenn wir von dem Unterschied zwischen Gathas und fortlaufenden Versen absehen die des epischen Samvada, wie hier Sciaketu und sein Vater, so unterhalten sich im Epos Könige und Rsis über Fragen des Dharma Die Formeln sind zum Teil die des vorepischen Akhvana, dem kharanna jatela nanka-

<sup>&</sup>quot;) SBF \IV S 34

dantā dummukkharūpā ye 'me japanis (377, 3, 487, 1) vergleicht sich Suparnādhyāya 16, 5 rajasialo jaţilah pankadanta unnītašikho iadats satyam era') So scheint mir auch das Setaketu und Uddālaka-Jātaka zu beweisen, daß wirinder Gāthā-Dichtung der Jātakas das Bindeglied zwischen vedischem Ākhyāna und epischer Poesie erkennen durfen

## Zu den Upanişads. I. Die Samvargavidyā.

- 1 Übersetzung von Chandogya-Upanisad 4, 1-3
- 1 Jänaśruti Pautrāyana war ein Mann, der aus glaubiger Hingabe spendete, viel schenkte, viel kochen heß Er heß überall Speisehallen bauen, in der Hoffnung, daß die Leute überall bei ihm essen wurden
- 2 Nun flogen einmal in der Nacht Ganse vorüber Da sagte eine Gans zu einer (anderen) Gans so 'Aufgepaßt' Du Barenauge' Du Barenauge' Ein Lacht gleich dem des Jänasrutt Pauträyana hat sich über den Himmel verbreitet Streife nicht daran, damit es dich nicht verbreinie? 3 Da erwiderte ihr die andere 'Was ist denn der daß du von ihm als einem solchen redest wie wenn er der Vereiniger Raikva ware' 'Was nun (diesen Raikva betrifft) inwiefern ist er der Vereiniger Raikva vare' 'Was nun ticken Raikva wenn man mit ihm gesiegt hit, die niedrigeren Wurfe zu gerechnet werden, so wird ihm alles das zugerechnet, was immer die Ge schöpfe Gutes tun, wer das weiß, was der weiß, den habe ich so bezeichnet
- 5 Das hörte Jänaśrut: Pautrāyana Auffahrend sagte er zu dem Truchseß 'Heda sagst du wie wenn er der Vereimiger Raikva waro'' Was nun (diesen Raikva betrifft), inwiefern ist er der Vereimiger Raikva'' 6 'Gleichwie dem Krta, wenn man mit ihm gesiegt hat, die medrigeren Wird zugerechnet werden so wird ihm alles das zugerechnet was immer die Geschöpfe Gutes tun, wer das weiß was der weiß den habe ich so bezeichnet '
- 7 Der Truchseß kehrte nachdem er (ihn) gesucht hatte, zuruck Tch habe (ihn) nicht gefunden. Da sagte (Jänasruti) zu ihm "Wo man einen Brahmanen sucht, da suche ihn auf." 8 Jener setzte sich zu einem, der sich unter einem Lastwagen den Grind kratzte. Er redete ihn an "Ehrwurdiger, bist du etwa der Vereiniger Raikva?" "Der bin ich", ant wortete er Der Truchseß kam zuruck. Tch habe (ihn) gefunden."
- 2. 1 Da nahm Jänaśruti Pautrāyana sechshundert Kuhe, einen Niska (Goldes und) einen Wagen mit weiblichen Maultieren und ging damit wieder (zu Raikva) hin Er redete ihn an 2 'Raikva, hier sind sechshundert Kuhe hier ist ein Niska (Goldes), hier ist ein Wagen mit weiblichen Maultieren Lehre mieh, Ehrwurdiger, die Gottheit, die du als Gottheit

Auch das rajasvalah kehrt in den Gathäs wieder, Jat 495, 17 parālhalaccha nakhalomā pankadania rajassirā, Jāt 496, 9 parulhalacchanalhalomam panka dantam rajassiram

verehrst!' 3 Da erwiderte ihm der andere 'Ich lache über dich, du Südra Behalte (das nur) mitsamt den Kuhen '

Da nahm Jänasruti Pauträyana zum anderenmal tausend Kuhe, emen Niska (Goldes), einen Wagen mit weiblichen Maultieren und seine Toehter und ging damit wieder (zu Rulkva) hin 4 Er redete ihn an 'Raikva, hier sind tausend Kuhe, hier ist ein Niska (Goldes), hier ist ein Wagen mit weiblichen Maultieren, hier ist eine Gattin (für dich) hier ist das Dorf in dem die weilest. Lehre mich doch, Ehrwurdiger' 5 Die sigte er, indem er ihr Gesicht emporhob 'Ich lache über die-e (Kuhe) du Südra Mit diesem Gesicht allein wurdest du dir Beachtung erschwindelt haben' Raikvaparna heißt jener (Ort) im Land der Mahavrsus, wo er bei ihm wohnte Er verkundete ihm

- 3. 1 Der Wind furwahr ist ein Zusimmenbringer. Wenn das Feuer ausgeht so ist es der Wind, in den es eingeht. Wenn die Sonne untergeht, so ist es der Wind, in den ise eingeht. Wenn der Vond untergeht, so ist es der Wind, in den er eingeht. 2 Wenn das Wasser austrocknet, so ist es der Wind in den es eingeht. Denn der Wind ist es, der alle diese zusam menbringt so in bezug auf die Gottheiten. 3 Nun in bezug auf das Selbst Der Atem furwahr ist ein Zusammenbringer. Wenn man schlaft, so ist es der Atem in den die Rede eingeht, in den Atem geht dis Auge ein in den Atem das Dohr, in den Atem das Denkorgan. Denn der Atem ist es, der alle diese zusammenbringet. 4 Diese beiden so beschriebenen sind die zwei Zusammenbringer, der Wind unter den Göttern, der Atem unter den Lebensaußerungen.
- 5 Nun bettelte einmal ein Brahmanen Schuler den Saunaka Käpeya und den Abhipratärin Kaksaseni an wahrend sie sich auftischen heßen Sie gaben ihm nichts 6 Da sagte er

Vier Großmachtige verschlingt ein einziger Gott, der Huter der Welt - wer ist das Ihn schruen die Sterblichen nicht, Käpeyn obwohl er viellach wohnt. Abburstarin

Wem diese Speise zukommt, dem ist sie nicht gegeben worden?

7 Das widerlegend trat Saunaka Kapeya heran

Die Seele der Götter, der Erzeuger der Geschöpfe, der goldzuhnige Kauer, der Herr des Atems — groß, sagen sie 1st seine Größe, weil er, ohne gegesen zu werden 1ßt, was nicht Speise 1st

Daher verehren wir, o Brahmanen Schüler, nicht dieses (Irdische) Gebt ihm (die Speise), um die er bettelt 's Und sie gaben ihm

Jene so beschriebenen, funf auf der einen funf auf der anderen Seite, die kusammen) zehn ausmachen die sind das Krita Diber sind die zehn, das Krita des Spese in allen Himmelegegenden Jene so beschriebene Virāj ist die Speiseverzehrerin. Von ihr ist alles dies mit den Zihnen ge packt. Alles dies ist für den mit den Zihnen gepackt, der ist ein Speise verzehrer, wer solehes weß

## 2 Erlauterungen

4, 1, 1 Janasrutir ha Pautrayanah Janasruti wird von Sankara richtig als 'Sohn des Janasruta' (Janasrutasuānatuam) erklart, vol Pan 4. 1. 95 Pautrauana bezeichnet ihn, wie ebenfalls Sankara richtig be merkt, als Enkel oder noch entfernteren Nachkommen des Putra (Pu trasya pautrah Pautrayanah) vgl Pan 4 1, 100 Putra ist hier Eigen name<sup>1</sup>) Daß nautrayana, wie Deussen annimmt<sup>2</sup>), ein Zusatz sein sollte. um Janasruti als Enkelsohn des Janasruta zu bezeichnen, halte ich für ganz unwahrscheinlich Mit der Person des Janasruti beschaftigen sich die Brahmasütras 1, 3, 34 und 35 Drs zweite3) Leatrivatvagates cottaratra castrarathena lingāt besagt nach Sankara, daß Jānasrutis Zugehörigkeit zur Ksatrıya Kaste daraus hervorgehe, daß er nachher (4,3 5) mit Abhipratārin zusammen erwahnt werde, der ein Mitglied der Familie des Ksatriva Citraratha sei Allein erstens wird nirgends direkt gesagt, daß Abhipratarin ein Caitrarathia) war, und die Grunde die Sankara dafur anfuhrt sind etwas fadenscheinig Zweitens aber besteht zwischen Janasruti und ienem Abhipratärin auch nicht der geringste innere Zusammenhang der hier naturlich allein beweiskraftig sein könnte. Ramanuja der das Sütra teilt (34 ksatriyati agates ca 35 uttaratra castrarathena lingat) gibt fur die zweite Halfte dieselbe nur besser formulierte Erklarung wie Sankara und so mag das in der Tat der Sinn sein den Badaravana mit den Worten ver band band by Uberzeugend ist aber diese Beweisfuhrung nicht Anders steht es mit den Grunden die nach Rämanuis in den Worten I satriuatvagates ca angedentet sind namlich daß Janasruti freigebig spendet (4 1 1) daß er einen Truchseß hate) (4 1 5ff ) und dem Raikva ein Dorf schenkt

¹) Vedesa sagt in seiner Padarthakaumudi. Putrayanagotrapatyam Pautrayanah. Ich habe disese Werk (Bombay Saka 1826) und die Chandogyopanyatprakasika des Ranga Ramanuja. (Anandasrama Samekrtagranthavali 63) gelegentlich für Wort erklarungen zitiert wenn sie vom Sufikara abweichen. Ein naheres Pingehen auf die Auffassungen der Visistadvaitva. und der Dvaita Schule lag außerhalb des Pluies dieser Arbeit.

<sup>&</sup>quot;) Sechzig Upanishad's des Veda Leipzig 1897 S 117 Dieses Werk ist im folgenden stets gemeint wenn nicht nahere Angaben gemacht sind Ebonso bezieht sich M Muller setes auf die Übersetzung in Bd 1 der Saered Books of the East, Oxford 1879 Bohtlingk auf Khandogiopanishad kritisch herausgegeben und über seitzt i on Otto Bohtlingk Leipzig 1889. Die spateren Auflagen der Arbeiten Mullers (1900) und Deussens (1905) beten weingstens für den hier behandelten Absehnitt, nichts Neues ebensowenig (mit Ausnahme der sicher verfohlten Konjel tur praman kah in 4 1 2) die Bemerkungen Böhtlingks Ber Sachs Ges Wiss 49 85

<sup>3)</sup> Auf das erste werden wir spater zuruckkommen

<sup>4)</sup> Diese Form mußte man eigentlich im Sutra erwarten

b) Ganz anders aber vollig unbefriedigend ist Madhvas Erl larung des Sutra

<sup>\*)</sup> Das wird auch von Sankara im Kommentar zu Up 4 2 3 und nebenbei im Kommentar zum Vedantasutra geltend gemacht

- (4, 2, 4) Das letztere ist für sein Ksatriyatum beweisend, derartige Land schenkungen kann naturlich nur der König machen
- 4, 1, 1 śraddhādeyah Das Wort ist nur hier belegt Schon im PW wird vermutet, daß es ein Fehler für das in der Brähmana Literatur öfter vorhommende sraddhādeva sei und Böhtlingk hat in seiner Ausgabe in der Tat śraddhādevah in den Text gesetzt. Die Anderung ist aber von vorn herein bedenklich, da man nicht recht einsieht, warum das gewöhnliche śraddhādeva zu śraddhādeyah verderbt sein sollte Śraddhādeva 'glaubig' 1) paßt aber weiter auch durchaus nicht in den Zusammenhang. Auf die Glaubigkeit des Jānaśruti kommt es hier gar nicht an sondern einzig und allein auf seine Villdatigkeit. Daß Gaben aus śraddhā gegeben werden, ist sehon vedische Anschauung, RV 10, 151, 2

preyam sraddhe dadatah preyam śraddhe didāsatah | preyám bhojésu yajvasv idam ma uditám krdhi ||

Taitt Up 1,11,3 wird die Vorschrift gegeben \* śruddhayā deyam | asruddhayudeyam Vor allem gilt die \* śruddhā von den Gaben beim Śrāddha opfer, das danach seinen Namen hat, wie die im PW angefuhrte Erklarung zeit.

pretam pitrms ca nirdisya bhojyam yat priyam ātmanah | sraddhayā diyate yatra tac chrāddham parikirtitam²) ||

Aber auch in der buddhistischen Literatur tritt die Anschauung öfter zutage Mahäv 8, 22 wird eine Gabe ein soddhädeigvom genannt. Soddhädeigvöm bhojanäm genießen die Samanas und Brahmanen nach Dight 1, 11 lift Jat 424 4 wird die Verheißung gegeben appam pi ee saddahano dadats ten era so hots sukhi paratika. Ich hege danach keinen Zweifel, daß Sankara recht hat, wenn er sraddhädeigah erklirt śraddhäpurahsaram era brahmanadbhyo deyam asyets sraddhädeigah.

4,1,1 sarcata eva me 'tsyantiti Sankara erganzt annam: sarvata eva me mamännam ten avasathesu vasanto 'tsyanti bhok yante In der Ausgabe on Ranga Rämanuja kommentierten Tevtes steht me 'nnam atsyanti sogar wirklich da Dus ist aber sicherlich eine spatere Anderung auf Grund der Erklarung Sankaras') Böhtlingk hest vatsyantits statt me 'tsyantiti,

<sup>1)</sup> Die Verfasser des PW geben als Bedeutung für fraddhödtere "Gott vertrauend", glubbg, und sehen dann em Kompostum mit verbalem Vorderglied eine Anseider sich Westernagel, Altind für 11 s. 316 angeschlosen, but zich bezwerfle, dit sie nehtig set Die Kommentare geben wie das PW bemeekt, fraddhödtered durch sie nehtig set Die Kommentare geben wie das PW bemeekt, fraddhödtered durch die Australia in der findeling "glubbg", und das 1st vollkommen nehtig Sraddhödtere ist ein Bahuvrin d. r., dessen Gott die Luge ist, "der Luge ergeb n, m\u00e4radere (RV. 7 104 19) "dossen Gott die Luge ist, "der Luge ergeb n, m\u00e4radere (RV. 7 104 19)" dossen Gott die Nurzuh auf (Geldere Glosser) Vgl. such aus der spitteren Sprach. Tatt Up 1, 11, 2 m\u00fcrdere b\u00e4ren [pittere b\u00e4ren [attradere b\u00e4ren aus dem Pall 3 at 489 21, Sarpyutten Bd. 1, 88 dessendere potkbert]

er nimmt an der Ellipse Anstoß da der Genitiv bei ad sonst stets der nar titive sei und es uberdies naturlicher erscheine, die Herbergen zunachst als Nachtasyle, nicht als Verpflegungsanstalten anzusehen. Ob ad in der vedischen Prosa noch mit dem partitiven Genitiv verbunden wird, bezweifle ich, jedenfalls ist mir ein Beleg nicht bekannt. Aber auch der zweite von Böht lingk angeführte Grund ist nicht stichhaltig, ärasatha wird in der alteren Literatur gerade von den Gebauden gebraucht in denen Speisungen statt finden So wird z B AV 9, 6, wo die Bewirtung mit Speise und Trank. um ihre Verdienstlichkeit zu empfehlen als ein Onfer ausgedeutet wird. zunachst von der Herstellung von atasathas gesprochen, die der Herstellung des Opferschuppens und der Havirdhanas gleichkommt (V 7 vad ava sathan kalpayanti sadohayirdhanany era tat kalpayanti)1) So spricht go rade im Gegenteil der Ausdruck aussthan manguamcakre für die Richtigkeit des atsyant: Böhtlingks Konjektur ist aber noch aus einem anderen Grunde ganz unwahrscheinlich. Wenn in dieser sonst so überaus knapp gehaltenen Erzahlung ausdrucklich erwahnt wird, daß Janasruti aussalhas errichtete und sogar angegeben wird warum er das tat, so geschieht das sicherlich nicht ohne Absicht. Und mir scheint es völlig klar, daß hier schon auf den Gegensatz hingewiesen wird, in dem Janasrutis Denken zu der Samvarga lehre steht die ihm spater mitgeteilt wird. Diese Lehre ginfelt in dem Satz. daß der Wissende ein Speiseverzehrer ist daß er alles hier ißt, wahrend Jänasruti mit seiner Wohltatigkeit nur erreicht, daß alle von ihm essen Schließlich laßt sich zeigen daß der Ausdruck me 'tsyantı auch sprachlich richtig ist. Ait. Br. 2, 9, 6 heißt es sarvabhir va esa derafabhir alabdho bharatı vo diksito bharatı tasmad ahur na diksitasyasnıyad iti. Sayana sagt richtig diksitasya grhe nāśnīyat Aś und ad mit dem Genitiv einer Person heißen also 'in iemandes Hause bei iemandem essen'2)

4, 1, 2 hamsāh Sankara versteht darunter Rau oder Götter die die Gestalt von Gansen augenommen haben rsayo detalā vā rājāo 'nnadāna gunast lontāk santo hamsarūpā bhūtcā') Das ist rationalistische Deutung, wenn auch im Grunde das Wunder nur durch ein noch größeres Wunder erklart wird Die Ganse sind füer naturfich genau solche Vögel wie die goldenen Ganse, die der Damayantī von dem schönen Nala erzalilen Die Upanisad Dichtung verschmaht solche Marchenmotive noch nicht Baka Dalbhya hört die hungrigen Hunde den Udgitha singen (1, 12, 11f), und dem Satyakāma Jabāla mussen ein Stier, das Feuer, eine Gans und ein Taucher die Geheimnisse des Brahman verkinden (4, 5, 1ff)

<sup>3)</sup> Vgl Delbruck, Altend Syntax, S 9

N Lecana mahātmāno nnadānādīgumus toņiā bhutrā hamsarūpāh santah, V devahamsāh Dio Vorstellung ist dira Mittelalter gelaulīg vgl z B Mbh 5 36,2 carnatam hamsarūpena mahatspn santstavratam ).

eadhya deed mahapramam paryapreehanta vas pura ||

- (4, 2, 4) Das letztere ist für sein Ksatriyatum beweisend, derartige Land schenkungen kann naturlich nur der König machen
- 4 1,1 śraddhādeyah Das Wort ist nur hier belegt Schon im PW wird vermutet, daß es ein Fehler für das in der Brahmana Literatur öfter vorkommende sraddhādera sei und Böhtlingk hat in seiner Ausgabe in der Tat śraddhadevah in den Text gesetzt. Die Anderung ist aber von vorn herein bedenklich da man nicht recht einsieht, warum das gewöhnliche sraddhadevah zu śraddhādeyah verderbt sein sollte Śraddhādeva [glaubig¹] paßt aber weiter auch durchaus nicht in den Zusammenhang. Auf die Glaubigkeit des Janasruti kommt es hier gar nicht an sondern einzig und allem auf seine Vildtatigkeit. Daß Gaben aus śraddhā gegeben werden, ist sehon vedische Anschauung. RV 10. 161. 2

priyam sraddhe dadalah priyam sraddhe didasalah | priyam bhonésu nanyasi iddim ma udilam krdhi ||

Taitt Up 1,11,3 wird die Vorschrift gegeben staddhayā deyam asraddhayadeyam Vor allem gilt die sraddhā von den Gaben beim Staddha opfer das danach seinen Namen hat, wie die im PW angefuhrte Erklarung zeit

pretam prirms ca nirdisya bhojyam yat priyam ātmanah | sraddhayā diyate yatra tac chraddham parikirtitam²) ||

Aber auch in der buddhistischen Lateratur tritt die Anschauung öfter zutage Mahav 8 22 wird eine Gabe ein soddhäderygam genannt Soddhä deygäm bhojanämi genießen die Samanas und Brahmanen nach Digh 1 1, 11ff Jat 424 4 wird die Verheißung gegeben appam pie esoddahäno dadäis ten era so hot, suhh, paratha Ich hege danach keinen Zweifel daß Sankara recht hat wenn er sruddhädeyah erklitt sraddhäpurahsaram een brähmanädibhyo deyam aspit sraddhadeyah

4,1 1 sorvata eva me teyontut. Sanhara erganzt annam sarvata eva me mamānnam teus utusathesu vusanto 'tsyantı bholsyante In der Ausgabe des von Ranga Rāmānuŋa kommentertent Textes steht me 'nnam atsyants sogar wirkheh da. Das ist aber sicherlich eine spatere Andering auf Grund der Erklaring Sanharas') Bohtlings, hest vatsyantis statt me 'tsyantis,

<sup>1)</sup> De Verfasser des PW geben als Bedeutung für fraddhödera Gott vertrauend, glubg und sehen darm ein Kompositum mit verbalem Vorderglied eine Anselte glubg und sehen darm ein Kompositum mit verbalem Vorderglied eine Anselte daß sein richtig let. Die Kommentare geben wie das PW bemerkt sraddhödera durch seindhöders der fraddhöder werder Sie Inden darm al o nur die Bedeutung glubg, und das ist vollkommen richtig. Sraddhödera et ein Bal urnhi der dessen Gott (das Hochste) die fraddhöd vie gebil it wie anfandera (RV 7, 104 14) dessen Gott du Luge 14, "der Luge ergeben, mendera (RV 7, 104 24) dessen Cötter die Wurzeln auf (Geldner, Glossen) Vgl. auch aus der spiktern Sprache Taut Up 1 II 2 mörficher blare i priefere blaren [adergadere blaren ] attiludere blaren und aus dem Pala Jat 189, 21, Samyutta Bd I S 86 sensudere prabber 1

<sup>\*)</sup> Vgl Ollenberg Rel des Veda 5 565, Apr. 3

<sup>2)</sup> Igl die Inderung von pradhâlsir zu pradhâlsid in 4 1 2

er nimmt an der Ellipse Anstoß, da der Gemitiv bei ad sonst stets der par titive sei und es uberdies naturlicher erscheine, die Herbergen zunachst als Nachtasyle, nicht als Verpflegungsanstalten anzusehen. Ob ad in der vedischen Prosa noch mit dem partitiven Genitiv verbunden wird, bezweifle ich, jedenfalls ist mir ein Beleg nicht bekannt. Aber auch der zweite von Böhtlingk angeführte Grund ist nicht stichhaltig, ävasatha wird in der alteren Literatur gerade von den Gebruden gebraucht, in denen Speisungen stattfinden So wird z B AV 9, 6, wo die Bewirtung mit Speise und Trank. um ihre Verdienstlichkeit zu empfehlen, als ein Onfer ausgedeutet wird. zunachst von der Herstellung von arasathas gesprochen, die der Herstellung des Opferschuppens und der Havirdhanas gleichkommt (V 7 yad alasathan kalpayantı sadohavırdhanany era tat kalpayantı)1) So spricht gerade im Gegenteil der Ausdruck aussathan mapavameakre für die Richtigkeit des atswants Böhtlingks Koniektur ist aber noch aus einem anderen Grunde ganz unwahrscheinlich Wenn in dieser sonst so überaus knapp gehaltenen Erzahlung ausdrucklich erwahnt wird, daß Janasruti aussathas errichtete und sogar angegeben wird, warum er das tat, so geschieht das sicherlich nicht ohne Absicht. Und mir scheint es völlig klar, daß hier schon auf den Gegensatz hingewiesen wird, in dem Janasrutis Denken zu der Samvarga lehre steht, die ihm spater mitgeteilt wird Diese Lehre ginfelt in dem Satz. daß der Wissende ein Speiseverzehrer ist, daß er alles hier ißt, wahrend Janaśruti mit seiner Wohltatigkeit nur erreicht, daß alle von ihm essen Schließlich laßt sich zeigen, daß der Ausdruck me 'tsyantı auch sprachlich richtig ist. Ait. Br. 2, 9, 6 heißt es sariābhir iā esa devatābhir ālabdho bharate no dil seto bharate tasmad abur na del setasyasneyad etc. Savana sagt richtig diksitasya grhe nāśnīyat. Aś und ad mit dem Genitiv einer Person heißen also 'in jemandes Hause, bei jemandem essen'2)

4, 1, 2 hamsāh Sankara versteht darunter Rsıs oder Götter, die die Gestalt von Gansen angenommen haben rsayo detatā tā rājāo 'unadāna gunas tostāh santo hamsarāpā bhātērā') Das ist rationalsitsche Deutung, wenn auch im Grunde das Wunder nur durch ein noch größeres Wunder erklart wird Die Ganse sind hier naturheh genau solche Vögel wie die goldenen Ganse, die der Damayanti von dem schönen Nala erzahlen Die Upanisad Dichtung verschmaht solche Marcheimotive noch nicht Baka Dālbhya hört die hungrigen Hunde den Udgitha singen (1, 12, 1ff), und dem Satyakāma Jabāla mussen ein Ster, das Feuer, eine Gans und ein Taucher die Geheimmisse des Brahman verkunden (4, 5, 1ff)

<sup>1)</sup> Vgl auch Sat Br 2, 3, 1, 8f 3, 9, 2, 7, Brh Ar Up 4, 3, 37

<sup>2)</sup> Vgl Delbruck, Altınd Syntax, S 9

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) R kecana mahatmano nnadānadīgunais toņilā bhūtīd hamsarupāh santah, V detahamsah Die Vorstellung ist dem Mittelalter gelaufig, vgl z B Mbh 5, 36, 2 carantam hamsarūpena maharņim samhitavratam | sadhyā devā mahāprājām paryaprīchanta va nurā | |

4, 1, 2 bhallāl sa Böhtlingk übersetzt das Wort nicht. Deussen gibt es durch 'Blödaugige' wieder, M Muller sagt 'Bhallaksa (shortsighted friend)' Die Bedeutung 'blödäugig' beruht auf Sankaras Erklarung bhalläksels mandadrstitvam sucayann aha') Ein Wort bhalla 'blöde' gibt es nicht, bhalla wird aber Trik 118 als Synonym von bhadra aufgefuhrt (bhadram bhallam siram tatha) Wer 'blödaugig' ubersetzt, muß also annehmen, daß bhallal a eigentlich scharfaugig bedeute und hier ironisch gebraucht sei. wie Anandamiri bemerkt bhallaksasabdo bhadraksarisayah san riruddhala kanaya mandadratitrasucakah Ich habe gegen diese Deutung große Be denken Daß bhalla fur bhadra stehen könnte, ist allerdings rein theoretisch möglich, da schon im AV (2, 32, 5) ksullaka für das gewöhnliche ksudraka erscheint Bhalla im Sinne von bhadra ist im Anabhramsa auch tatsachlich belegt (Hem 4, 351)\*), und Fortsetzer dieses bhalla liegen in den meisten modernen indoarischen Sprachen vor3) Allein bhallal sa kann nicht die angenommene Bedentung haben Bhadra ist doch 'gut' nur im Sinne von 'glucklich gunstig, lieb', aber nicht in dem Sinne, in dem es hier verstanden werden mußte. Wenn Bhadraksa Kathas 69, 77 als Name eines Marchenkönigs erscheint, so bedeutet es gewiß ebensoviel wie Pilivakkha, der Magadhı Name des Kāsıkönigs ım Sāma Jātaka (540, 4ff ) Bhallāksa konnte daher nuch hier, wenn bhalla so viel wie bhadra sein soll höchstens als Eigenname gefaßt werden, ohne irgendwelche Beziehung auf die be sondere Situation Wahrscheinlich ist das nicht. Es ist aber weiter auch sehr fraglich ob bhalla = bhadra im Sunskrit uberhaupt iemals existiert hat Schon Zachariae hat in seinen Beitragen zur ind Lexikographie, S 79 die Vermutung ausgesprochen, daß bhallam im Trik ein Feliler für bhandam sei, das Hem an 2 227 (bhandam lalyane saulhye ca), Mcdini d 11 (bhandam kalvanasarmanoh), und im Prakrit Päivalaechī 236 (bhamdam stram) aufgeführt wird. Im Kommentar der Bombayer Ausgabe des Amar 1, 4 25 lautet die Stelle aus dem Trik, wie Zachariae bemerkt in der Tat bhandam bhadram swam tathets Trskandasesah Mir scheint, daß unter diesen Umstanden die Erklarung des bhallaksa durch bhadrüksa auf gegeben werden muß, und ich halte es fur das einfachste, bhalla in der gut bezeugten Bedeutung 'Bar' zu nehmen Die Kleinheit der Augen des Buren ist ebenso auffallig wie die der Schweinsaugen, von denen wir in ahnlichem Sinne sprechen Völlige Sicherheit ist hier naturlich nicht zu erzielen

4, 1, 2 Jānašruteh Pautrāyanasya samam divī jyotir ātatam Die Übersetzer verbinden samam mit diva, M Muller "The hight (glory) of Janašruti Pautrāyana has spread like the sky', Bohtlingk 'Das von J P ausstrahlende Lieht eristreckt sich wett hin wie das Tageslicht', Deuwen

i) Die weitere Frklarung die auf der Annalune beruht daß die G\u00e4nise Resser ergibt f\u00fcr die \u00fcbersetzung nichts

<sup>&</sup>quot;) Vgl Pisclel Materialien zur Kenntnis des Apabhramsa S 11

<sup>1)</sup> Sieho Pischel zu Hem 4, 351

'Dem Himmel gleich ist Jānaśrutis, des Enkelsohnes, Glanz ausgebreitet' Sankara konstruiert ebenso, stellt aber fur ditā zwei Erklarungen zur Wahl Jānaśruteh Pautrāyanasya samam tulyam ditā dyulokena jyotih prabhāsiaram annadānādijanitaprabhātajam ātatam vyāplam dyulokasprg ity arthah! ditāhnā itā samam jyotir ity etat

Wenn samam dıva uberhaupt einen Sinn haben soll, könnte es doch nur, wie Böhtlingk richtig gefühlt hat, 'dem Tageslicht gleich' bedeuten In der Bedeutung 'Helle, Glanz' wird aber das Wort im RV nur im Plural gebraucht, vielleicht ausschließlich im Instrumental dyubhih. Aus der spateren Literatur verzeichnet das PW überhaupt keine Belege für die in dieser Bedeutung außer aus dem Bhagavatapurana Es ist aber gewiß kein Zufall, daß in diesem in archaisierender Sprache abgefaßten Werk ım Sınne von Glanz wiederum nur der Instr duubhih vorkommt. Ich halte daher die Übersetzung 'dem Tageslicht gleich' für unmöglich') Samam ist mit Janakruteh Pautrauanasua, duā mit ātatam zu verbinden. Da sama ebensogut mit dem Genitiv wie mit dem Instrumental konstruiert werden kann (Pan 2, 3, 72), so kann man in Janasruteh Pautrayanasya samam youh eine Ausdrucksweise sehen, wie sie im klassischen Sanskrit ganz gewöhnlich ist, z B Buddhacar 1, 68 svalpāntaram yasya vapuh surebhyah, 3. 27 drstrā narebhyah prthagālrtim tam, 5,18 anyajanair atulyabuddhih, 10.3 savuš ca diplam purusān atītua, usw Der Genitiv kann aber auch von einem fortgelassenen motisa abhangen, und da die Sprache der Upa nisad die Ellipse liebt, so ist diese Erklarung wohl vorzuziehen Divä entspricht naturhen ved died, nicht die die Bedeutung ist genzu die gleiche wie z B RV 1, 161 14 died vante maruto bhamvagnih Woher der Lightschein, vor dem die Gans warnt, herruhrt, wird im Text nicht gesagt. ein Stern oder ein Feuer, das auf der Erde brennt, mag die Ursache sein Daß der Glanz des Jänasruti zunachst nur im Vergleich herangezogen wird, zeigt auch die Antwort der zweiten Gans Sie bestreitet ja gerade, daß es mit diesem Glanze des Janasruti viel auf sich habe das könnte sie gar nicht tun wenn tatsachlich der Glanz des Janasruti taghell leuchtete

4,1,2 tat trū mā pradhālsır its Sankara nimmt Vertauschung der Personalendungen an taiprasañjanena taj yyotis tiā trūm mā pradhālsīm ti Im Text des Ranga-Rāmanuja steht tatsachlich pradhālsīd its Im Text des Ranga-Rāmanuja steht tatsachlich pradhālsīd its aber im Kommentar tat tiu mā pradhālsīr its | tat tejas tiām mā dahed ity arthah, woraus her vorgeht daß pradhālsād erst spater, vielleicht sogar erst von den Herausgebern, eingesetzt ist Böhtlingk hat dieselbe Änderung vorgenommen, da im Sanskrit 'verbrenne dieh micht' nicht durch mā tiā pradhālsīh wieder gegeben werden Sonne Der Gebrauch von tiā ware hier allerdings sehr

<sup>3)</sup> Meinem Gefühle nach wurde der von Böhtlingk angenommene Sinn auch eine andere Wortstellung verlangen, etwa dieu samam J\u00e4na\u00e4ruteh Pautr\u00e4yanasya juptir \u00e4telam

auffallig Speyer, Sanskrit Syntax, § 267, führt nur ein ahnliches Beispiel aus dem Ram an (3, 62, 3 team asokasya säkhäbhih ärnosi sariram te) 1) Da sich ferner die Verderbins leicht durch das vorhergehende prasänkish erklären. auch das ats sich besser als Kommati, denn als Adverh fassen

laßt, so glaube ich, daß Böhtlingk das Richtige getroffen hat 4.1.3 kam v ara enam etat santam sayugvānam sva Raskvam ātthets Sankara erklart are nekreto 'vam rava varakae tam kam u enam santam kena mähätmuena uuktam santam sis kutsavatu enam eram sabahumanam etad racanam attha raskram sva Sankara will offenbar etat mit attha verbinden, was mir wegen der Stellung der Worte unmöglich erscheint\*) Ltat kann nicht von santam getrennt werden3) Böhtlingk verandert kam in katham 'Woher sprichst du denn von ihm, dem so unbedeutenden Mann, wie vom verbruderten Raikva \* Die Textanderung ist ganz ungerechtfertigt die Verbindung to 'uam ist doch ganz gewöhnlich. Man kann hochstens schwanken, ob man etat santam als Attribut zu enam ziehen oder als Produkat mit sayugvanam vea Raskram auf gleiche Stufe stellen soll Im ersteren Fall mußte etat santam allerdings, wie Böhtlingk sagt, den Sinn yon 'so unbedeutend' haben Ich verstehe aber nicht, wie das etat zu dieser Bedeutung kommen sollte Im zweiten Fall ist etat santam 'den. der so ist', namhch 'wie du beschrieben hast', und da die erste Gans den Janasruti geruhmt hat, so nahert sich der Ausdruck gerade umgekehrt der Bedeutung 'so bedeutend' Das Verachtliche liegt nur in dem kam

Raikra, wofur die Handschriften zum Teil auch Rayikra bieten, ist Bebraucht den Name, 4, 2, 2 4 gebraucht Jänafrut nur dies als Anrede Sayugrä wird von Sankars asha yugayat 'y gantryā rartata it erklirt Darrus ist dann bei V Uuller der Raikra with the car', bei Deussen der Raikra mit dem Ziehkarren' geworden. Die ganze Erklarung berutht daraul, daß nach 4, 1, 8 Raikra unter einem Wagen (śalada) sitzt, wobei noch meht einmal gesagt ist, daß es sein eigener Wagen ist, sie scheitert, abgesehen von allem anderen, schon daran, daß es ein Wort yugran 'Wagen' gar micht gibt. Sankara sieht sich daher ja auch genötigt, in seiner Erklarung yugyā für yugran einzusetzen. Sayugran ist vielmehr eine Bildung wie ved sojitan, sogdrun, sasthdun, dienen Wachernagel, KZ NLVI, 272 auch sahdwan angeghedert hat Sa ist hier überall die Schwachform von sam. Sayugran kommt einmaß in RV 10, 130, 4 vor

<sup>1)</sup> Das zweite Beispiel Kathas, 36 102 scheint mir auf einem Irrtum zu berüben

<sup>\*)</sup> Deussen scheint ihm zu folgen 'Wer ist denn der, von dem du redest, als ware er ein Raikva mit dem Ziehkarren! 'M Muller hat den Sinn ganz verfichtt.' How can you speak of him being what he is (a rajanya, noble) as if ho were like Raikva with the car!

<sup>\*)</sup> Daß saniam nicht etwa zu dem folgenden sagugrdnam im Raukram gehört, beweist das Fehlen des Wortes in 4-1, 5

<sup>4)</sup> So lesen nach den Herausgebern in der A S S sutntliche Handschriften

agnér gāyatry abhavat sayugıosníhayā savitá sam babhūra | anustubhā sóma ulihaír mahasiān bfhaspater brhati vácam ārat ||

Uber die Übersetzung kann hier kein Zweifel bestehen 'Die Gavatri war die Genossin des Agni, Savitr war mit der Usniha zusammen, der durch Preislieder machtige Soma mit der Anustubh, die Brhati unterstutzte die Rede des Brhaspati ' Die Bedeutung 'vereint, Genosse' stimmt zu dem Gebrauch von sam vur in Stellen wie 8, 62, 11 ahâm ca trâm ca vrtrahan sam yuyuara sanibhya d Böhtlingk hat dem Rechnung getragen, indem er sauuman durch 'verbrudert' ubersetzt, er bemerkt aber, daß nach seinem Dafurhalten sayugran ein euphemistischer Ausdruck für sapaman sei, also 'mit der Raude verbrudert' Das beruht wiederum darauf, daß ın 4, 1, 8 erzahlt wird, Raikva habe sich als er unter dem Wagen saß, die Kratze geschabt Im ubrigen braucht man diesem Einfall wohl nicht weiter nachzugehen Es ist eigentlich seltsam, daß man den Ausdruck so mißverstanden hat, denn was er besagen soll, wird im folgenden doch ausfuhrlich auseinandergesetzt Zunachst versteht die erste Gans den Ausdruck nicht Sie fragt daher yo nu Latham sayugiā Raikrah Aus Sankaras Erklarung yo nu latham trayocyate sayuqra Rasliah laßt sich nicht viel entnehmen M Muller und Deussen ubersetzen frei 'How is it with this Raikva with the car of whom thou speakest?', 'Wie ist denn das, mit Raikva mit dem Ziehkarren? Böhtlingk setzt einfach ko nu sayuguā Raslan ets in den Text. 'Wer ist der verbruderte Raikva?' Ich halte es fur ganz unstatthaft, in dieser Weise mit dem überlieferten Text umzu springen, warum sollte denn das einfache ko nu zu yo nu katham verderbt sein Daß aber auch davon abgesehen Böhtlingks Anderung nicht richtig sein kann, ergibt sich aus der Antwort der zweiten Gans die über die Person des Raikva gar nichts sagt, sondern ganz im allgemeinen erklart. was ein sayugvan ist 'Den habe ich so (d. h. als sayugran) bezeichnet, wer das weiß, was der weiß, dem alles zugerechnet wird, was immer die Ge schöpfe Gutes tun' Der Relativsatz yo nu ist also ein elliptischer Satz fur yo nu Raskvah, und in dem Hauptsatz liegt der Nachdruck auf sayugvā 'Was nun den Raikva betrifft, inwiefern ist er ein sayugvan Raikva ?' Fur sayuqran aber ergibt sich daraus, daß es entweder dieselbe oder doch eine ganz ahnliche Bedeutung haben muß wie im RV Man kann meines Er achtens nur schwanken ob es 'vereinigt' oder 'vereinigend' bedeutet, der sayuqvan ist infolge seines Wissens mit allem Verdienst 'vereinigt'. das sich die anderen durch gute Werke erwerben, oder 'er vereinigt' bei sich all dieses Verdienst. Fur die erste Auffassung spricht, daß savugian im intransitiven Sinn im RV tatsachlich bezeugt ist 1) Die Erklarung, die in der Upanisad selbst gegeben wird, legt aber die Vermutung nahe daß

<sup>&#</sup>x27;) Man vergleiche auch seugegran 'verbundet' in RV 9, 111, 1 visea dveşamsı taratı seugegrabhin Transitive Bedeutung liegt anderseits in abhiyugi an'angreifend vor RV 6, 45, 15 rathem abhiyuguans'

sayuqran als technischer Ausdruck beim Wurfelspiel gebraucht wurde und eigentlich den beziechnete, der bei dem Spiel nach der angegebenen Me thode die Gewinne 'zusammenbringt' Das hat mich bestummt, das Wort in der Übersetzung durch 'Vereninger' wiederzugeben

4.1.4 vathā krtava vintāvādhare 'yāh samyanty evam enam sarvam tad abhisamaiti yat kimca prajāh sādhu kurvanti. Auf die Erklarungen der Kommentare und die Übersetzungen gehe ich hier nicht ein, da ich die Stelle in meiner Abhandlung über das Wurfelspiel im alten Indien, S 143, 166f, ausfuhrlich besprochen habe. Hier sei nur ein Wort über die auf Grund der Angaben Nilakanthas ermittelte Spielmethode gestattet, da ihre Kenntnis für das Verstandnis des Folgenden notwendig ist. Der Ein satz wird in zehn Teile zerlegt, beim Kali Wurf gewinnt man einen Teil, beim Dvāpara Wurf drei beim Tretā Wurf sechs und beim Krta Wurf alle zehn Teile da stets der Gewinn der medrigeren ayas dem höheren aya zu gerechnet wird Im Grunde damit identisch ist die Methode, die in dem Fall befolgt wird, daß ieder der beiden Spieler die Halfte des Einsatzes deponiert hat Dann gewinnt der Spieler beim Kali Wurf einen Teil des eigenen Einsatzes, beim Dyapara Wurf außerdem noch zwei Teile des Ein satzes des Gegners, also im ganzen wie vorher drei Teile Beim Treta Wurfe gewinnt er drei Teile des gegnerischen und drei Teile des eigenen Einsatzes also wie vorhin im ganzen sechs Teile Beim Krta Wurf endlich gewinnt er wie vorhin alle zehn Teile Ich habe a a O schon bemerkt. daß der Verfasser offenbar diese letztere Spielmethode im Sinne hatte, da er in 4 3, 8 sagt 'diese, funf auf der einen, funf auf der anderen Seite, die zusammen zehn ausmachen, die sind das Krta ' Hier werden also die zehn dem Krta gleichgesetzten Dinge wie bei der letztgenannten Methode in zwei Gruppen zu je funf zerlegt1) Böhtlingks Konjektur eigifraraya fur rigitaya ist, wie a a O bemerkt abzulehnen. Fur abhisamaiti lesen eine Reihe von Handschriften abhisameti Böhtlingk hat es aufgenommen, weil es besser zu dem vorhergehenden samuanti stimmt, wie ich glaube, mit Recht Der Gegensatz zwischen Janasruti und Raikva, der schon in 4, 1, 1 angedeutet war, wird hier deutlicher hervorgehoben Jänasruti genießt nur das Verdienst seiner eigenen Guttaten. Raikva das der ganzen Welt

4, 1, 5 sa ha samjihāna eva kvattaram uvaca Šunkara erklart die Situation wie folgt tad u ha tad etad dršam hamsavākyam ātmanah kut sārīpam anyasya viduvo Riakvādeh prašamsārāpam upasustāvā strutarīn harmyatalastho rāja Jānsšruth Pautrayanah | tac ca hamsavukyam smarann eva paunahpunyena rattrišesam atuvāhayamāsa | tatah sa bandibhī rājā stuti-

<sup>1)</sup> Eine andere Frklärung hat Keith JRAS 1909, S 209, Anin 2 vorgebracht Frisagt silbst von ihr "The sense may seem not very good but it is quite adequate for an Upanisad." Der ersten Halfte dieses Satzes stimme ich vollkommen bei, über die Upanisads selbst urteile ich allerdings anders als keith.

yuktābhīr vāgbhīh pratībodhyamāna uvāca ksattāram samīīhāna eva šayanam nıdrām vā parstyajann esa he 'nga satsāre ha sayugsānam sva Rasksam āttha Lim mam | sa eia stutyarho naham itu abhiprayah Danach befindet sich also Janusruti auf dem Dach seines Palastes und hört das Gesprach der Ganse mit an Den Rest der Nacht denkt er daruber nach Als er am Morgen von den Bandins mit Preisliedern geweckt wird, sagt er, wahrend er das Lager (oder den Schlaf) verlaßt, zu seinem Kşattr 'Sprichst du von mir. als ob ich der sayugian Raikva ware1) " M Muller schließt sich dem an 'and as soon as he had risen in the morning, he said to his door-keeper 'Friend, dost thou speak of (me, as if I were) Raikva with the car ?", ahnlich Deussen, der das, was Sankara von den Bandins sagt, auf den Ksattr ubertragt 'Sobald er aufgestanden war, sprach er zu seinem Truchseß [der ihn pries, in der Art, wie spater die Vaitālikas zu tun pflegen]. Du redest ja [von mir], als ware ich ein Raikva mit dem Ziehkarren ' Böhtlingk setzt mam sogar fur ha in den Text, da ha hier nicht am Platz sei und ein mam vermißt werde, und übersetzt 'Als J P dies vernahm, sprang er von seinem Lager und sagte zum Kammerling "Du sprichst, mein Lieber, von mir wie vom verbruderten Raikva?' Wie mam zu ha werden konnte, ist aber vollig unbegreiflich Gegen die Erklarung Sankaras, M Mullers und Deussens spricht zunachst das samphanah, das nicht 'aufstehend' oder gar 'als er aufgestanden war' bedeutet sondern 'aus dem Schlafe auffahrend' Daß die durch sam ha bezeichnete Tatigkeit dem Aufstehen vorausgeht, zeigt deutlich Ait Br 7 15 4

kalıh sayano bharatı samyıhanas tu draparah | uttısthams treta bharatı krtam sampadyate caran ||

Ebenso RV 2 38 4 ut samhdyāsthāt, was Geldner Rigveda in Ausw II, S 43, auf Grund der Brāhmana Stelle richtig erklart hat? Wie aber soll dann weiter Janssruti zu der Frage kommen, ob der Ksattr von ihm als einem sayugian Raikva gesprochen habe? Bei Sankara preisen den Konig die Bandins, er mußte also doch an diese die Frage richten und nicht an den Ksattr Die Almahme Deursens daß der Ksattr jemals die Geschafte der Bandins verrichtet habe, ist durch nichts gerechtfertigt. Die Stituation ist meines Erachtens eine ganz andere Jänaśruti hegt in der Nacht auf dem Dach seines Hauses, neben ihm sein Ksatt. Da hört er im Schlaft das Gesprach der Ganse. Er fahrt auf und fragt in der Verwirrung den

<sup>1)</sup> Šankara gibt von den Worten des Janaśruti noch eine zweite Erklarung, bei der von im Sinne von ew oder als bedeutungslos gefaßt werden muß Da beides naturlich unmoglich ist, gebe ich darauf nicht ein Ranga Ramänuja sa kathanany nicht antwahya samijahana eia talpam tyyjarn eia kattaram uktavan era nga vatseti am keutaram rödj sembodhya rainfu eram hamsayoh samlapah samajaniti soyuyudnam eta Raikvam dithetydahamsokhipratyuktiakyanuvadapürukam Raikvaya cisham uktavän ity arthah duha kann aber bei der Wiederholung kaum zu der Rede der Gans gehoren.

<sup>2)</sup> Vgl auch Chand Up 1, 10, 6 sa ha pratah samyihana uvaca

Ksattr, ob er 'sayugrānam nea Raikram' gesagt habe Dem Ksattr fallt wiederum, genau wie der Gans der unverstandliche Ausdruck sayugran auf, er fragt danach und Janasruti gibt ihm die Erklarung genau in der Form, wie er sie von der Gans gehört hat

4, 1, 7 yatrāre brāhmanasyāniesanā tad enam archet: Böhtlingk liest isteri fur archeti) Das mag richtig sein wenn man auch nicht recht einsieht, warum techa zu archa verderbt sein sollte, besonders da anteganā immittelbar vorheigeht Ich möchte eher an accha denken, das im RV mit Erganzung des Verbums gebraucht wird 'dalnin (begib dich) zu ihm' Daß das in nachvedischer Zeit ungebrauchliehe accha zu archa wurde, wurde durchvus begreiflich sein Formell ware schließlich auch gegen archa nicht viel einzuwenden, archat fundet sich auch im Epos, und die Neubildung laßt sich aus dem Imperf archat und Formen, wo die Wurzel mit Prapositionen verbunden ist, wie ärchati, prärchati usw. leicht erkliren Der Bedeutung nach patt aber archa mit hierher

Auch die Bedeutung von brahmanasya macht Schwierigkeiten Als Bezeichnung der Kaste laßt es sich hier kaum verstehen. Wenn der Ksattr den Raikva nachber unter einem Lastwagen findet, wie er sich den Grind kratzt so ist das nicht gerade die Situation in der die Brahmanen ge wöhnlich erscheinen. Nach dem ganzen Zusammenhang muß brahmana hier mehr den Mann bezeichnen der der Welt entsast hat im dem Nach denken über die höchsten Fragen zu leben also etwa in dem Sinn stehen, wie es Brh Ar Up 3, 5, 1, 3, 8, 10°) und in dem Brahmana Vagga des Dhammapada gebraucht wird Wenn Sankara brahmana hier direkt als brahmand erklart so tragt er in das Wort mehr linein als es enthalten kann Janasrutis an Raikva gerichtete Bitte 'Lehre mich, Ehrwurdiger, die Gottheit, die du als Gottheit verehrst' (4, 2 2) beweist, daß er keine Ahnung hat daß Raikvas Wissen im Wissen des Brahman besteht. Und darin besteht es auch gar nicht, in der Lehre die Raikva nachlier ent wickelt, ist vom Brahman nirgends die Rede Ebensowenig kann ich Sankaras Erklarung billigen daß der Ort wo der Ksattr dem Raikva nahen soll, eine abgelegene Gegend eine einsame Stelle, ein Wald oder eine Sandbank in einem Flusse sei3) (ekante 'range nadipulinadau ririkte dese). Sie steht mit den nachber erzahlten Tatsschen in Widerspruch. In 4, 2, 4, 5 und aus drucklich resagt, daß Raikva sich in einem Dorfe aufhalt Janasruti kann also mit seinen Worten höchstens meinen daß man den Raikva unter den Heimatlosen zu suchen habe. Ich muß allerdings bekennen daß alles das ım Grunde nicht befriedigt, und ich hege den Verdacht daß der Text hier verderbt oder gar absiehtlich in sein Gegenteil verkehrt ist. Ich verziehte

<sup>1)</sup> Ledeśa hat recha gelesen

<sup>1)</sup> Auf diese Stellen verweist D ussen in seiner Übersetzung

a) Ich erwähne das weil Deussen diese Frklarung in seine Übersetzung auf genommen hat

aber auf weitere Erörterungen, da ich über Vermutungen nicht hinaus komme

4, 1, 8 aham hy arā 3 tit Über die Schreibung vol Wackernagel, Altınd Gr I, § 257d und die dort angefuhrte Literatur

4, 2, 3 tam u ha parah pratyurācāhahāre tvā šūdra tarawa saha gobhir astv tit Sankara zerlegt ahahārettā in aha hārettā, aha soll bedeutungslos sein, haretra soll ein mit einer Kette (hara) verbundener Wagen (stran) sein, häretvä wird dann als Subjekt zu astu gefaßt (ahety ayam nipāto vinigrahārthīyo 'nyatreha tv anarthakah | evašabdasya prthakprayoyāt | häretvä härena vuktetvä gantri seyam häretvä gobhih saha tavasvästu tavasva tisthatu) Ein Kompositum häretiä ist geradezu unmöglich Hära ist uberdies stets eine 'Perlenschnur' und kann daher niemals ein Synonym von niska sein1), und die Bedeutung 'Wagen' für itian ist einfach eine Erfindung Sankaras Ob das Enitheton 'scharfsinnig', das Böhtlingk dieser Erklarung beilegt, berechtigt ist, möchte ich bezweifeln, mir erscheint jedenfalls Böhtlingks eigene Erklarung als ahaha are viel scharfsinniger und evident richtig, obwohl sie zu der Annahme zwingt, daß das Subjekt von astu, der niska oder der Wagen, zu erganzen ist. Eine solche Ellipse entspricht aber durchaus dem Stil der Upanisad in den Dialognartien Wenn Böhtlingk den letzten Satz ubersetzt 'Mit den Kuhen sich abzu geben, sei dein Geschaft , so kann ich ihm nicht folgen Tavaiva astu kann nur den Sinn haben 'es sei dem behalte' Man vergleiche die Worte Ch Up 5, 3, 6 mit denen Gautama den irdischen Reichtum zuruckweist. den ihm Pravahana Jaivali anbietet taiana rajan manusam vittam Genauer noch stimmt mit unserem Text die Abweisung Mbh 5 35, 19 uberein hıranyam ca gaıāśvam ca tarasvāstu²) Virocana

Das Wort śūdra hat den einheimischen Erklarern die größten Schwie rigkeiten bereitet da Janasruti dadurch scheinbar als ein Angehoriger der medrigsten Kaste hingestellt wird, die doch nach der spateren Lehre vom Studium des Vedänta ausgeschlossen ist Bādarāyana 1, 3, 34, hat zu dem verzweifelten Mittel gegriffen, sūdra im 'etymologischen' Sinn zu nehmen sing asya tadanādarašravanāt tadādraianāt sūcyate hi Danach soll Raikva den Jānašruti hier als šūdra amreden, weil er infolge seiner Scherkraft weiß, daß Jānasruti wegen der Mißachtung seitens der Gans 'im Kummer hief' (sicam abhadurāwa), oder daß 'Kummer ihn uberhef', oder daß er 'aus Kummer zu ihm, dem Raikva, hef', wie Saikara erklart Solche Deutungen zeigen, wie wenig man schon zu Bādarāyanas Zeit den eigentlichen Wortsinn verstand. In diesem Fall haben ubrigens andere und sogar Sankara selbst das Unsimmge jener Erklarung empfunden, denn in seinem Kommentar zur Up fugt er der Erklarung empfunden, denn in seinem Kommentar zur Up fugt er der Erklarung der ādāryāh hinzu sūdaraud

Wenn Vedesu nislam durch multaharam wiedergibt, so tut er es weil er häretea wie Sanhara erklart

<sup>2)</sup> C falsch tathawastu

rā dhanenavainam ridyāgrahanāyopajagāma na ca susrūsayā | na tu jālyaita sūdra iti | apare punar āhur alpam dhanam āhriam iti rusaivainam uklavān chūdreti ) | lingam ca bahrūharana upādāmam dhanasyei. In der Tat ist sūdra in der spattren vedischen Zeit einfach ein Schumpfwort Jaim Up Br 3, 7, 5 schumpfen (ākrośanti) Prācinasāli und die beiden Jābalas ihren Mitschuler Sudaksina Ksaini, der sie mit Fragen über die einfachsten Dinge stört, einen sūdro duranūcānah, und ebenda 3, 9, 9 spricht der jungere Jābala von ihm als einem sūdrada

- 4 2, 5 urūcājahāremāh sūdra Sankars erklart ājahārahrtavān bhavān yad mā gā yac cānyad dhanam tat sādht its rāllyadsenh?) Deussen ubersetzt im Anschluß daran 'Da schleppt er jene da [die Kuhe] herbei?)' Aber Bohtlingk hat schon darauf hingewiesen daß das Perfekt hier garnicht stehen durfte und es kann auch davon abgesehen kaum zweifelhaft sein daß hier ursprunglich dieselben Worte studen, wie im Anfang der ersten Rede des Rahva also ahabāra imāh, wie Bohtlingk hest
- 4 2 5 anemata mukhenaläpanendihä in Bohtmigs nest

  4 2 5 anemata mukhenaläpanendihä in Bohtmigs nest
  syathah durch älapayass man bhänayasity arthah und Bohtlingk we
  Denssen ubersetzen demgem 18' du hittest mich zum Sprechen gebracht'
  Böhtlingk, der einsicht, daß das Wort das micht bedeuten kunn, setzt
  midläpanen in den Text Aber wie hitte darus die jetzige Lesart ent
  stehen sollen? Daß Böhtlingk das Richtige micht erkannt hat ist um so
  auffallender als er selbst in den Anmerkungen auf die Stelle verweist die
  den Schlussel zum Verstundus hefert Pännin lehrt 1, 3, 70 duß 1 im Kau
  sativ wenn es pralambhana sammanana und sälninkarana bedeute, die
  Endungen des Ätmanepada nehme Die Käsikä erlijt sammänanan
  durch päŋanam und gibt als Beispiel jatabhir äläpayate į pājām samadhi
  gacchatity arthah Im Jattika zu Pān 6 1 48 wird die Substitution von
  ä für im Kausativ von li gelehrt wenn es den Sinn von pralambhana und
  sälninkarana habe Pataūjali gibt jatābhir äläpayate į smašrubkir aläpayate
  hier als Beispiele für die Bedeutung pralambhana Alapayate muß al-o die
  Bedeutung haben 'auf betrugerische Weise durch etwis Ehre erlangen',
  und diese Bedeutung naßen au nierse Stelle vorzūglich
- 4, 2, 5 yatrāsmā urāsa Der Ditir bei vas ist schwierig Unmöglich ist jedenfalls Šunkaris Erklarung yatra yeru grāmerārāsositavan Raikrus tān asau grāman adād asmas Raikruya rajā!) Aber auch Böhtlingks Koti
- 3) Diesen Sum hat auch der Verfasser des von Veil so zuterten Gitam ihatmya in dem Wort gefunden tato viloliga tat aureum raulten räg het eulopa ha [ re fälden undmedam vitam na gladen durfferam []
- re kūdra māmakam vilaim na janasi airīsvara ];

  3) Ranga Rāmīnuja ājahariha | ājahāreis eyatynyaš chāndasah X edeša ajahāra
  apal ara
- Nullers Übers tzung von 4 2 5 (tas a 1a mull am upodgehnan 'op ning her mouth' djal ära 'ou have brought, aldpa psyah h' did vou make me speak ) enthalt so offenbare behler daß seh vizzelet, dirauf enzuge ben
- 4) Dem Sinn nach ebenso Ranga Räminija Ved sa erklirt asmai röjöriham tadupadekiriham era

jektur uvāca fur uvāsa befriedigt nicht \* Raikiaparnāh scheint, da vorher nur von einem Dorf die Rede ist, ein Name wie Varanāh usw zu sein, vgl Pān 4, 2, 82

4. 3. I rayur rara samrargah Das Deutsche besitzt kein Wort, das dem tayu genau entsprache Vaun ist Wind und zugleich Luft, was wegen des Eingehens von Sonne und Mond in den vavu zu beachten ist Samraroah wird von Sankara erklart samiaroah samiaroanot samorahanot samgrasanād vā samvargah į valsyamānā agnyādyā devatā ātmabhāvam āpādayatıly atah samtargah samvarjanālhyo guno dhyeyo tāyuvat | krtayantarbhavadrstantat Sankara erklart das Wort also zuerst (sam grahanāt) im Sinne von graha, das wir in alterer Zeit an Stelle des samzarga finden werden, bei seiner zweiten Erklarung (samarasanät) scheint er durch die folgende Lehre von dem 'Esser' beeinflußt zu sein. Nun hat aber der Verfasser der Upanisad, wie wir spater sehen werden, den Ausdruck samt arga nicht etwa einer alteren Quelle entnommen, er stammt vielmehr von ihm selber, und da er bei der Formulierung seiner Lehre sonst mit Ausdrucken des Wurfelspiels openert, so liegt die Annahme nahe, daß auch samtarga ein solcher technischer Ausdruck ist. Diese Vermutung hat schon Mauss, Mél Sylvain Lévi, S 339 ausgesprochen In der Tat begegnet uns sam vrj im Rgveda in Verbindung mit dem Wurfelspiel Deutlich ist vor allem 10, 43 5 kriám na śraghni vi cingti dérane sam rargam yan magharā saryam jayat 8 75, 12 wird Indra zugerufen samnargam sam raulm nava 2 12 3, wo Indras Heldentaten gepriesen werden. wird er am Schluß samerk samatsu genannt. Ebenso schließen die beiden nichsten Strophen jedesmal mit einem Bilde das dem Wurfelspiel entnommen ist 4 śvaghnija vó najvám laksam ddad arvah pustáni. 5 só arnah mustir ma avd mināts. Eine Beziehung auf das Wurfelsmel scheint auch in den Mantras vorzuliegen mit denen Kausitaki nach Kaus Up 2, 7 am Morgen, am Mittag und am Abend die Sonne verehrte vargo si pap mānam me vrngdhi, udvargo 'si pāpmānam ma udvrngdhi, samiargo 'si pāpmānam me samīrngdhi1), es ist kaum ein Zufall, daß dieser Kausītaki Sarvant 'der Aligeweiner' genannt wirdt), vgl den Eigennamen Sam

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daß ann 17 der eigentliche Ausdruck, 1st der in den ersten beiden Formeln nur der Ahwechslung wegen modifiniert ist, zeigt der Schluß wo nur sam vor reschient tad wad abordtrabhydin påpam akarot som tad vrakte tatho exusenn videtin etaganet träddigum upstishtate yad abordtrabhydin påpam karoti som tad vrakte. Vgl auch ammerap 3 in unter den Spruchen an den Ruhttrank, Bji År Up 6, 3, 4.

<sup>4)</sup> Phenso laßt sich sam ern auch an anderen Stellen versteiner. Tait 8,7,3, 11,2 aam te vrije stuktam sam projäm psåun 7,3,9,1 (ton Mauss angelührt) te deed akämagantoblagam som trijtimah bruhma cannam ca, ta ubhayam som arrijtimah terlima cannam ca, ta ubhayam som arrijtimah terlima cannam ca, Sat Br 1,2,5,7 even ha eð indin sorviin sepatindim sanyrikle nithla jati yayat sapatidn ja etam etað veið, 1,7,2 at saram eve tað deva atniráma sa marrijada sarvamnit sapatinn astnam nitablagam sarvam ve etasa etat sapatinnihm anterniks sarvamsta sapatinn sindhajam sevens etat etasa, 1,9,2,3 6 etath, 1 sarras.

vargajit und die Sämvargajita Gotamas Ist aber samrarga ein Spielaus-druck, so kann er kaum etwas anderes bezeichnen als den, der nach der oben 8 370 beschriebenen Methode die Gewinne 'zusammenbringt'. Samrarga würde dann mit dem oben besprochenen sagugran im Grunde identisch sein, und in diesem Zusammentreffen darf man wohl eine Bestatigung der umabhangig voneinander gewonnenen Bedeutungsansätze für beide Wörter sehen'i

- 4. 3, 2 adhıdairatam Böhtlingk, S 4, 97 bemerkt selbst, daß die Chând Up betens wie die Känva Rezension der Brh Är Up stets adhidairatam liest, wahrend die Mädhyamdina-Rezension adhietatam hat Ich halte es nicht für gerechtfertigt, solche charakteristischen Unterschiede dadurch zu verwischen, daß man das unzweifelhaft aftere und richtigere adhideratam in den Tevt setzt, wie Böhtlingk es tut
- 4, 3, 3 samrrnkta its Bohthingk streicht das its mit Unrecht Adhy atmam its entspricht genau dem vorhergehenden its adhidasratam
- athean it entspricht genau dem vorhergehenden ity adhidairalam
   3, 6 7 Die beiden Strophen werden sputer besprochen werden
   4, 3, 7 it var vayam brahmacärin nedam unäsmahe Sankaras Er-
- klarung lautet cå et mrarthalah | cayam he brahmacarın å idam eram yanam sameriya, 5, 1, 1, 14 sa yo rejapeyenested samrad bhavatı | sa idam sarvam sameriile, 12, 4, 4, 3 adio ha yo dirşalo bhidreyal sameririketi talikima etayl yayıla sam harvamdad renile usu Vel auch samratladiyinun von Soma RV 9, 48, 2 Aber her kann sam trj naturlich auch in dem allgemeinen Sim vollstandig an sich ziehen genominen werden, wie er in anderen Stellen vorliegt, so RV 7, 3 4 vi yasya te prihi yedin polo airet treu yad anna samarita jambhaih (vgl den Agni samariya, Taut S 2, 4 3, 3, Art Br 7, 7, Sat Br 12, 4, 4, 3), RV 10, 61, 17 sam yan mindrarund erija utlindi.
- Naturlich bedingt diese Erklarung von samvarga die Annalune, daß sam erg schon im Rgueda die Bedeutung hat, 'nach der beschriebenen Spielmethode den Gewinn zusammenbringen", und ich möchte nicht unterlassen, auf ein rgyedisches Wort hinzuweisen, das unter dieser Annahme eine befriedigende Erklarung finden wurde und somit geeignet ist, die Geltung jener Spielmethode für die revedische Zeit wahr scheinlich zu machen. Dies Wort ist eijah, das uns außer in der angeführten Strophe 2, 12, 5 m 1, 92, 10 begegnet évaghnfra krinur rija āminānā martasva deci sarayanty dyuh Ich habe schon oben S 114 Anm 4 die Ansicht geaußert, daß rijah nur der 'Einsatz' sein konne, aryth pusth als upameya m 2, 12 5 und der offenbar pa rallele Ausdruck lalsa in 2, 12, 4 (vgl. oben, S 108, Anm 1) scheinen mir das vollkommen sicher zu machen Auffallig ist aber, daß auch in 1, 92, 10 der Plural gebraucht ist, obwolil das upameya dyuh im Singular steht Verstandlich wurde der Plural sofort, wenn chab die zehn Teile' bedeutete, in die der Finsatz zerlegt wurde Diese Bedeutung laßt sich aber auch etymologisch begrunden. Der Dhätupatha führt 25, 12 eine Wurzel eig (retekti) 'abgesondert sein' an (riger pril agbhāre), und wir haben um so weniger Grund, an der Reahtat die er Wurzel zu zweifeln, als sie in den drei nu bei Pan 7, 4, 75 (nuām travā) ām gunah slau) embegriffen sem muß und Patanjah sie im Kommentar zu Pan 7, 2, 10 erwähnt. Diß sie eigentlich nur eine Variante von eie frinakti, Dhp 29, 5 meir prihagblare) ist, ist sehr wahrscheinlich, auf das Schwanken zwischen Media und Tenuis im Auslaut der Wurzel in den indo germanischen Sprachen hat Wackernagel, Altind Gr 1, 5 116, im Anschluß an Osthoff. PBr Butr 8, 269ff, hingewiesen

der wörtlichen Übereinstimmungen. Der Übersetzung des zweiten Abschnittes, wo diese Übereinstimmungen zahlreicher werden, schicke ich den Text mit Gegenüberstellung des Upanisad Textes voraus!)

"Es gibt furwahr nur eine einzige ganze Gottheit - die übrigen sind Halbgottheiten - (n umlich) dieser, der hier reinigt (der Wind) Er (stellt) die Ergreifer aller Götter (dar) Er hat den Namen 'Untergang' 'Untergang' nennt man hier die Ergreifer im Westen Wenn (man sagt) 'die Sonne ist untergegangen' (sa yad adityo 'stam aqad iti) so ist das soviel nie daß sie zu den Ergreifern gegangen ist. Darum ist sie nicht vollstundig. Sie geht in jenen ein (sa etam eväpyeti) Der Mond geht unter (astam candramā eti) Darum ist er unvollstandig Er geht in ienen ein (sa etam evapuets) Die Sterne gehen unter Darum sind sie unvollstandig. Sie gehen in jenen ein Das Feuer geht aus (anv agnir gacchats) Darum ist es unvollstandig Es geht in jenen ein (sa etam erapyets) Der Tag geht, die Nacht geht Darum sind sie unvollstandig. Sie gehen in jenen ein. Die Himmelsgegenden werden trube sie sind wahrend der Nacht nicht zu erkennen. Darum sind sie unvollstandig. Sie gehen in jenen ein. Parjanya regnet und hört wieder auf Darum ist er unvollstandig Er geht in jenen ein Das Wasser schwin det dahm (Lsiyanta āpah) ebenso die Krauter, ebenso die Biume Darum sind sie unvollstandig. Sie gehen in jenen ein. Darum weil dies alles in den Wind eingeht, darum ist es der Wind, der das Saman ist. Der ist ein Samanwisser, der kennt das ganze Saman, wer solches weiß Nun in bezug auf das Selbst (athādhyatmam) Wahrend man schlaft, spricht man nicht mit der Rede (na vai stapun tāca vadati) Dieselbe geht in den Atem ein (seyam eva prānam apyets) Man denkt nicht mit dem Denkorgan (manasa) Dasselbe geht in den Atem ein Man sieht nicht mit dem Auge (cakeusa) Dasselbe geht in den Atem ein Man hört nicht mit dem Ohre (śrotrena) Dasselbe geht in den Atem ein Darum weil dies alles zusammen in den Atem geht, darum ist es der Atem der das Saman ist. Der ist ein Samanwisser der kennt das ganze Saman wer solches weiß Darum, wenn man sagt 'ach heute weht es meht, so halt es sich im Innern des Menschen auf, der sitzt da, voll, schwitzend '

Brāhmana

tad dha Saunakam ca Kapeyam Abarpatamanan ca [Kākasenm] brahmanah parteetiyamānā upāva traja [] tau ha bihike [ lam ha nā dadrate ko tā ko teti manyamānau [] tau hopajagau

mahâimanas caturo deva ekah kah so jagāra bhuvanasya gopāh | Upunsad atha ha Saunalam ca Kāpeyam Abhipralārnam ca Kāl casenim pari vi syamānau brahmacārī bibhil se las mā u ha na dadatuh || sa hovāca

mahātmanas caturo deva ekah kah so jagāra bhuvanasya gopās

<sup>1)</sup> O riel hat schon vor der Gesamtausgabe des Brähmana (JAOS XVI) Text und Übersetzung der Stell JAOS XV, 249ff veröffentlicht

tam Kāpeya na vyānanty ele
'bhspratārın bahudhā nuvistam
ti || sa hovācābhspratārınam tāta
prapadya pratibruhits | teayā tā ayam
pratyucya tis || tam ha pratyucāc
dimā detānām uta martyānām
hiranyadanto rapaso na sūnuh |
mahāntam asya mahimānam āhur
anadyamāno yad adantam atts
ti ||

tam Kāpeya nabhipasyani martyā Abhipratārin bahudhā tasanlam yasma tā elad annam tasmā elan na datlam it || tad u ha Saumakah Kāpeyah pratimaniānah pratyeyāy ātmā detānām janutā prayānām hiranyadamstro babhaso 'nasūri mahānlam asiya mahimānam āhur anadyamāno yad anannam attī -li tas trayam brahmacārın nedam upasmahe dattāsmai bhilsām it || tasmā u ha daduh

"Es kam emmil ein Brahmane zu Śaunaka Kāpeya und Abhipratarin Kaksaseni, wahrend sie sich auftischen ließen. Er bettelte sie an. Sie beachteten ihn nicht, indem sie dachten er sei irgendem gleichgultiger Mensch. Di sang er sie an.

'Vier Großmachtige verschlingt ein einziger Gott der Huter der Welt — wer ist das ' Den kennen einige nicht Käpeya obwohl er vielfach sich niedergelassen hat, Abhipratarin'

Da sagte Abhipratarin 'Tritt vor und erwidere diesem' 'Du mußt diesem erwidern' Er erwiderte ihm

'Der Odem der Götter und Menschen goldzahnig wie der Sohn der Gewalt — groß sagen sie ist seine Größe, weil er ohne gegessen zu werden, den Essenden ißt

Es folgt noch ein Kommentar zu den beiden Strophen auf den wir

Der erste Abschmtt des Brahmans über den Wind und den Präns bedarf kaum der Erklirung schwieriger ist es die genaue Bedeutung der Strophen des kleinen Äkhyana zu ermitteln das uns in dem zweiten Abschmtt vorliegt Wichtig ist zunachst daß un feststellen können daß die Strophen alter sind als das Brähmans selbst Den Beweis liefert die Sprache

In der zweiten Strophe wird der Esser hiranyadanio rapaso na sänuh genant Handschriftliche Lesarten sind paraso und rapase im Kommentur Oertel übersetzt die Worte "nith golden teeth, defective (?) not a son' Dem laßt sich kaum ein Sinn abgewinnen Uir erscheimt aber auch jeder andere Versuch, rapaso zu verstehen, aussichtslos Die Upanisad hat dafur bahbaso, eine grammatisch unmögliche Form, die aber auf den richtigen Weg fulmt Unzweifelhift ist für rapaso rabhaso zu lesen') Der Fehler ist in Grantha Handschriften nicht selten, da in der Sprache der Schreiber, dem Tamil, die Aspiraten fehlen und in der Schrift b durch das Zeichen für p ausgedruckt wird Dann aber kann es weiter nicht zweifelhaft sein,

<sup>1)</sup> So hatte richtig schon Octtel, JAOS XV, 250 konjiziert

daß die Worte zu übersetzen sind 'goldzahnig wie der Sohn der Gewalt'. Dieser Vergleich geht auf Agm Agm ist schon im RV der Esser (RV 1. 65. 7 shhuan na rha vananu atts. 1. 143. 5 amir sambhase tiastair atts bhar vals. 6. 4. 5 milskis vo väranam annam atts. 8. 43. 29 tubhyam ahét té sana ımé , dhāsım hinvantu attare, 10,4,4 caratı nhi ávādán, 10,15,12 addhi trám deva právatā hazīmsī. 10. 79. 1 ndnā hānū rībhrte sam bharete asīnvatī bapsatı bhary attah. 2 asınıann attı nhvaya ıananı l atrany asmaı padbhih sam bharants, 4 advamāno mātarā garbho atts usw ) Jaim Up Br 2, 15, 1 wird er der gefraßigste der Götter genannt lesa u ha rava deranam maha śanatamo yad agneh) Er 1st hiranyadania (RV 5, 2, 3) und sahasah sūnu, sáhasah putra (RV passim), sűnuh śatasā (RV 1, 27, 2), űrjah putrá (RV 1, 96 3) Man bezieht die Bezeichnung Agnis als 'Sohn der Kraft' auf die Hervorbringung durch das Reiben der Hölzer Ursprunglich ist das sicher lich so gemeint aber auch Indra ist sarasah sūnu (RV 4, 24, 1) vutrū saraso mahah (RV 8 90, 2), und Indra kann nur deshalb so genannt sem, weil das saigs seine Haupteigenschaft ist. In demselben Sinn kann auch rabhasah sunuh von Agni verstanden sein, denn Agnis charakteristische Eigenschaft ist das rabhas RV 1, 145 3 ddatta sam rabhah, 2, 10, 4 rabha sam, 6 3 8 rabhasāno advaut, 10, 3, 7 ašvas rabhasvadbhs rabhasvām éhá gamyah Ob der Brahmana Kommentator den vollen Sinn der Worte noch verstanden hat, ist nicht sicher, da er zu dem Pada nur bemerkt na hy esa sunuh | sunurupo hy esa san na sunuh Er gibt damit aber iedenfalls die sprachwissenschaftlich richtige Erklarung des na als Vergleichungspartikel Die Verwendung von na in dieser Bedeutung ist aber sicherlich ein Anzeichen hohen Alters, da sie schon im AV selten zu werden beginnt

In die gleiche Richtung weist ein anderes Wort in der ersten Strophe, jogara Alle Übersetzer geben es freilich durch ein historisches Tempis wieder!) Daß das falsch ist, braucht aber kaum gesigt zu werden Jagāra steht selbstverstandlich mit dem alli der zweiten Strophe auf gleicher Stufe und ist ein im prasentischen Sinn verwendetes Perfekt. Der Gebrauch des Perfekts in diesem Sinn ist in der Sprüche der Brähmanas schon im Schwinden begriffen, und Wackernagel Altund Gr. I, S. XXX, urteilt prasentisch gebraucht, beweist das Perfekt frühen narrativ gebraucht, sputen Ursprüng des betreffenden Textes

Altertumbeh ist auch der Ausdruck gopäh Außerhalb der redischen Mantras ist gopä jedenfalls selten<sup>2</sup>), die spitere Sprache gebraucht für gopä gopa und die Upanisads insbesondere ersetzen gopä gern durch goph<sup>2</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Oertel 'swallowed up , in der Upansad M Muller swallowed , Bölitlingk 'verschlang', Deussen 'herabschlang

<sup>9)</sup> Belege aus der Upanisad Literatur sind Svet Up 3,2 sameriya ribin bhurandini gopah, Nysimbaphrvatap Up 2 4 bhuranasya gopah, Mahanar Up 20 14 tip ur gopa addibhank

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl besonders 5vet Up 4, 15 bhuvanasya gopiā 6, 17 bhuvanasyasya gopiā, Mund Up 1, 1, 1 bhuvanasya gopiā, Mahānar Up 5, 0 esa sarvasya bhūtasya bhavye

Vor allem fallen hier aber weiter die durch das Metrum erwiesenen Lesungen tyjänant eke abhipratärin und marhyänäm ins Gewicht. Die Strophen halten sieh also auch, was den Sandhi betrifft, durchaus im Rahmen der altvedischen Sprache. Ebenso entspricht das Metrum dem rgwedischen Typus. Und schließlich spricht doch auch der Umstand, daß der Verfasser des Brähmana es für nötig befunden hat, die Strophen durch einen Kommentar zu erlautern, dafur, daß sie alter sind als das Brähmana selbst.

Fur das Verstandnis der Strophen ergibt dieser Kommentar nicht allzu viel, da er im allgemeinen nur in der unbehilflichen Weise der altesten Kommentare Umschreibungen gibt, die für den eigentlichen Sinn belanglos sind Zur ersten Strophe bemerkt er mahatmanas caturo Ideial ela sta rāg vā agnih | sa mahātmā devah | sa yatra stamti tad vācam prāno girati | manas candramāh sa mahātmā derah | sa yatra svapets tan manah prāno girati | caksur āditvah sa mahātmā derah | sa vatra svamti tac caksuh prano grati | śrotram diśas ta mahatmano devuh | sa yatra svamti tac chrotram prano girati | tad yan mahatmanas caturo deva eka ity etad dha tat || kah so gagareti | pragapatir vai kah | sa haitaj gagara | bhuranasya gopā str | sa u rāva bhuranasya gopāh || tam Kāpena na vijānantu eka str | na hy etam eke vijananti | Abhipratarin bahudha nivistam iti | bahudha hy erassa nivisto yat pranah [ Der unbekannte Gott, den der Brahmane als den höchsten kennt, ist danach also der individuelle Prana der, wenn der Mensch schlaft, Rede, Denkorgan, Auge Ohr und die damit identischen Gottheiten Feuer, Mond, Sonne und Himmelsgegenden verschlingt Wir haben nicht den geringsten Grund, die Beziehung der Strophen auf den ındıvıduellen oder genauer gesagt den ın den Lebewesen ındıvıdualı sierten Prana zu bezweifeln. Die Ausdrucke in denen hier von diesem Prana gesprochen wird, dera ekah, bhuvanasya gopah bahudhā nivistam, kehren größtenteils wörtlich in der Schilderung des Prana Taitt Ar 3. 14 wieder eko devo bahudhā nivistah, tam bhartāram tam u goptāram āhuh Zu dem bhuvanasya gopāh vergleiche man auch die Außerung in dem Lied des Birghatamas, RV 1, 164, 21 inó visvasya bhuranasya gordh sá mā dhirah pakam atra 111esa, 'da ging der Herr des Alls der Huter der Welt der Weise, in mich Toren ein 1) Dagegen glaube ich nicht, daß der Dichter

bhuvanasya goptā, Atharvašīr Up 4 samsījya višva bhuvanāns goptā (gegenuber gopah in Svet Up)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In den spateren Upansada werden dieselben oder ganz ababeha Ausdrucke naturhah auch auf andero als höchste erkannte Begriffo ubertragen. So heißt z B Svet Up 4, 15 das als Rudra personifizierte Brahman sa eşa köle öhuwanayınşa goptā sakādhipah sarrabhūtenş uşuham. Ebd 6 17 sehent mit dem pinh sarrago bhiwanayanşa goptā der prischliche Brahman geromit zu sein Ebd 3, 2 heißt es von dem als Rudra aufgefaßten Atman pratiyas janams tişthati sameulopāntakāle sansayaya urket öhuwanām yopāh. Mund Up 1, 1, 1 wird Brahmā tiktusaya kard bhiwanaya goptā genant uw.

der Strophe die Identifizierung der vier von dem Prana verschlungenen Organe mit den außerhalb befindlichen vier Göttern beabsichtigt hat. wenn auch diese Identifizierung an und für sich alt ist. In dem Text ist sie jedenfalls nicht angedeutet, im Gegenteil, wenn sie beabsichtigt war, mußte, genau genommen, nicht von vier, sondern von acht mahaimanah die Rede sein. Es ist auch zu beachten, daß in dem vorhergehenden Ab schnitt von einer Gleichsetzung der Organe und Götter nichts gesagt wird Bindend kann die Erklarung des Kommentators schon deshalb nicht sein weil die Strophen, wie wir sahen aus einer früheren Zeit stammen als der Text des Brahmana, und wir haben um so mehr Berechtigung an seiner Zuverlassigkeit zu zweifeln, als er noch ein anderes Wort sicherlich falsch erklart namlich kah Kah ist nach ihm Prajapati1) Nun wird allerdings Prajapiti schon fruh mit dem Prana identifiziert AV 11, 4, 12 heißt es geradezu prānam āhuh prajdpatim AV 10 8 13 wird von Prajapati wie von Prana gesprochen prajapatis carati garbhe antar ádrsyamano bahudha ıı jāyale (Val S 31, 19, Taitt Ār 3, 13, 1 mit der Variante ajāyamano) Kaus Un 4, 16 sagt Aritasatru, daß er den Geist, der im Leibe sei (va erasa sarire purusah), als Prajapati verehre Aber es wird haum bestritten werden daß hier die Deutung des lah auf Prajapati verfehlt ist. Der Brah mane stellt doch eine Frage an Kapeya und Abhipratarin, um sie zu prufen. ob sie den Gott lennen 'den einige nicht lennen' Dazu kommt eine sprachliche Tatsache Samtliche Handschriften des Brahmana wie der Upanisad lesen kah (kas) so jagara und es ist bei der Übereinstimmung beider Werke nicht daran zu denken so zu sa zu verandern, wie Oertel und Bohtlingk es tun2) Kah sah ist offenbar ein eingeschobener Satz, und daher sprach man das letzte Wort in der Pausaform Spater, als man den Vers mederschrieb wurde dann wie überall, außerlich der Sandhi herge stellt, was zu einem so fuhren mußte. Die richtige Übersetzung kann also nur 'wer ist das?' sein Daß es auch einheimische Erklarer gab, die das kah sah so verstanden, bezeugt Sunkara, der in seinem Kommentar zur Upanisad nachdem er selbst kah als Praiāpati erklart hat, bemerkt kah sa jagareti prasnam eles)

Tur die zweite Strophe ergibt der Kommentar nichts\*), wir sind also

Diese Auffassung beruht im letzten Grunde bekanntheh auf der Umdeutung von RV 10 121 kasma det dya lacied 1 tallema

<sup>1)</sup> In den Ausgaben der Upanisad in der Änandisrama Samskriagranthävali (14 und 63) sicht allerdings auch so die Änderung stammt sieherlich erst von den Herausgebern

Auch Vedeśa sagt richtig sa kah kimnāmā kimmahimā ca

<sup>9</sup> I'm Milkerstån Imsen vorzubeug n mehrte och betonen daß aus der 1r. Isturug des Kommentars zum ersten Päda dimd hy esn deröndin uda norgindin mel t etwa hervorgeht daß er dimd auf den unmattelbar vorbir genannten propabertelt. Fig bedeutet in disen Liklikungen nichts weiter sis der in Ried esthendie", vgl z B 1, 44, 7, im Anfang des Kommentars räpam röpam inaghand bobbatifitis. röpam räpam hy ega mogl auch bobbatifitis.

fur die Deutung durchaus auf innere Kriterien angewiesen. Aus der ganzen Situation und insbesondere aus dem letzten Pada geht hervor, daß Abhipratarins Strophe einen Gegensatz zu der des Brahmanen bildet. Abbipratarin ist sich einer Gottheit bewußt, die höher steht als die von dem Brahmanen erkannte, weil sie auch diese verschlingt 1) Die einzigen Worte. die uns einen Anhaltspunkt für das Wesen dieser Gottheit geben, sind āimā derānām uta martyānām. Wir mussen sie, da es sich hier, wie oben gezeigt, um sehr alte Strophen handelt, nach Maßgabe alterer Texte interpretieren Nun finden wir RV 10, 168, 4 Vata, der dort im Anschluß an 10. 121 als höchster Gott gepriesen wird2), als atmå deidnam bhuranasua górbhah bezeichnet3) Es muß also auch ātmā deiānām uta martuānām der Wind sein. Wenn er hier als der Esser des Prana hingestellt wird, so beruht das sicherlich in erster Linie auf der Anschauung, daß beim Tode des Menschen, wie seine übrigen leiblichen Bestandteile in verschiedene Elemente, so sein Atem in den Wind eingehe, so heißt es schon RV 10, 16, 3

såryam cåksur gacchatu edtam ätmå dydm ca gaccha prihvvim ca dhármanā | apo tā gaccha yádi tatra te hitam ósadhisu prati itsihā šarīraih || Fur den Ausdruch ätman tritt in der Brahmana Zeit dann prāna ein, z B Sat Br 10, 3, 3, 8 sa yadautamvid asmāl lokāt pratie vācauzāgnim apyeti caksusādityam manasā candram šrotrena disāh prānena tāyum

Die Lehre die in dem Äkhyäna vorgetragen wird ist also der Lehre des vorhergehenden Abschnittes insofern ahnlich als in beiden Väyu und Prana als höchste Prinzipien hingestellt werden. Wahrend aber der Väyu und Präna uber das Säman hinuber miteinander identifiziert werden wird hier der Väyu dem Prana übergeordnet. Ein innerer Zusammenhang zwischen den Abschnitten besteht nicht. Es sind zwei durchaus selbstandige Stucke, die im Brähmana offenbar nur deshalb nebeneinandergestellt sind, weil sie ein ahnliches Thema behandeln.

## 4 Das Verhaltnis der Lehre der Upanisad zu der des Brähmana

Daß die Darstellung der Upanisad junger ist als die des Brahmana, darf wohl von vornheren als sieher gelten, Enzelheiten, die es beweisen, werden im folgenden zur Sprache kommen Freiheln häßt es sich, da ein großer Teil der vedischen Literatur verloren gegangen ist, nicht mit ab soluter Gewißheit behaupten daß der Verfasser der Upanisad gerade diesen Text des Brähmana für seine Arbeit benutzt hat Allein, da die Chlindogya-

In der Upanişad ist dieser Gegensatz in der Prosa deutlich zum Ausdruck gebracht (nedam upāsmahe)

<sup>2)</sup> Siehe den Schluß der Stropho tasmai tātāya havişā vidhema

Neisea un technologo (N. 7, 87, 2 ist Vata der âtman Varunas (atmâ te vâtah). Neben câta steht âtman RV 10, 92, 13 âtmânam vosyo abhi vâtam arcata, 1, 34, 7 âtmêra tâta ressarâns goachatam.

Upanısad wie das Brahmana zum Samaveda gehört und da sich auch andere Stucke des Brahmana in der Upanisad wiederfinden, so kann das Brähmana doch mit höchster Wahrscheinlichkeit als die direkte Quelle der Upanisad bezeichnet werden, und ich halte daher den Versuch für berech tigt, die Geschichte der Entstehung der Samvargavidyä, wie sie uns in der Upanisad vorlegt, auf dieser Grundlage aufzubauen

Die einleitende Erzahlung von Janasruti und Raikva erweist sich als ein Zusatz des Verfassers der Upanisad. Schop das spricht nicht gerade fur thre historische Wahrheit, und mehr noch wird sie durch ihren tenden ziösen Charakter als freie Erfindung gekennzeichnet. Ich habe schon oben S 365 hervorgehoben, daß sich der Verfasser in dieser Erzahlung von Anfang an bemuht, den Gegensatz herauszuarbeiten zwischen dem werk tatigen Manne von dem alle Nutzen ziehen, und dem wissenden der von allen Nutzen zieht Diese scharfe Betonung der Überlegenheit des Wissens uber die Werktatigkeit ist für die spatvedische Zeit charakteristisch, erst die folgende Periode hat das Verhaltnis zwischen Wissen und Werk aus zugleichen gesucht und für eine Weile sogar in das Gegenteil verkehrt Die ganze Geschichte von Janasruti und Raikva ist meiner Auffassung nach Sage, und die Außerung über den Namen des dem Raik va geschenkten Dorfes laßt weiter darauf schließen daß es eine Lokalsage war, die sich an den Namen Raikvaparna im Lande der Mahävrsas knupfte. Für die Lokalisierung der Upanisad selbst ist diese Benutzung einer Sage des nordwestlichen Indiens von großem Wert

Die Lehre ist in der Form, wie sie die Upanisad darbietet, ein Versuch, die beiden selbstandigen Stucke des Brahmana zu einer Einheit zu ver schmelzen Der Verfasser der Upanijad hat daher die Identifizierung von Vayu und Präna, die im Brähmana das erste Stuck abschließt, fallen ge lassen

Er hat ferner von den in den Wind eingehenden Naturmachten, bei deren Aufzahlung das Brähmana eine gewisse Vollstandigkeit zu erreichen sucht, vier ausgewahlt und so die in den Wind eingehenden und die in den Präna eingehenden Objekte, weugstens der Zahl nach, in ein Kongruenz verhaltins gebracht Auffallig ist, daß er bei dieser Auswahl von dem üb lichen Schema abgewichen ist, nach dem die Rede dem Agni, das Auge dem Äditya, das Denkorgan dem Candramas das Ohr den Diass entspricht wie der Präna dem Väy u Diese Gleichsetzung die ums sehon in dem Brähmana Kommentar entgegenirat, findet sich z B auch Sat Br 10, 3, 3, 7, und sie geht bis in die fgriedische Zeit zuruck, wie das Puruvisükts RV 10, 90, 13f, zeigt

candramā mánaso jūtaš cálsoh sāryo ajāyota | mulhād indraš cagniš ca prāndā rāyur ajāyota [[ ndbhyā āsid antāriksam širsnó dyauh sām avartota | padbhydm bhāmir dišah srótrāt talhā loldin akalpayan [] Was den Verfasser der Upunsad veranlaßt hat, von der traditionellen Gleich-etzung abzugehen, haßt sieh mit Bestimmtheit meht sagen. Währscheinlich war es aber doch das Streben nach größerer Auschaulichkeit, das ihn das Wasser anstatt der Himmel-gegenden wahlen hieß, man sehe, wie gequalt die Begrundung des Eingehens der Himmelsgegenden in den Wind im Brähmana ist Anderseits scheint der Verfasser der Upanisad das Eingehen von Sonne und Mond in den Wind als ohne weiteres ein-leuchtend betrachtet zu haben da er auf eine Wiedergabe der gewundenen und mit mythologischen Vorstellungen operierenden Erk lirung des Brähmana verziehtet. Wenn bei den letzten Ghedern der Reihe (candra, ap—śrotra, manas) das yathösannkhyam, auf das der Inder im allgemeinen großes Gewicht zu legen pflegt, nicht beachtet ist, so ist das vielleicht ab siehtlich geschehen, um meht den Gedanken aufkommen zu lassen, daß etwa zwischen dem Ohr und dem Wasser ein inneres Verhaltnis bestehe Der Ubanisad eigentumfleh ist endlich die durchgangene Verwendung.

Der Opanisad eigentumien ist endied die durengangige verwendung der Ausdrucke des Wurfelspiels, zu denen ich auch wie oben bemerkt, samwarga rechne Man hat das offenbar als so charakteristisch empfunden, daß man danach die ganze Lehre als die Samvargavidyā bezeichnet hat, obwohl sie gar nicht in der Samvargaschaft des Väyn und Präna, sondern in der Annädaschaft der Viräj gipfelt

In dem zweiten Abschnitt verrat schon die Sprache daß die Passung der Upanisad junger ist als die des Brahmana Das pariersyamanau und das uraca ist sicherlich junger als das parsieusyamanau und das upajagau des Brahmana 1 Die seltene Perfektform nadadrate2) ist in der Unansad vermieden (hier na dadatuh) Vor allem aber tritt das Streben nach Modernisierung des Textes in den Strophen zutage. Man mag bahudha va santam und hiranyadamstrah fur ebenso alt halten wie bahudha nitristam und hranyadantah obwohl die oben angefuhrten alten Parallelstellen auch hier fur die Prioritat der Brahmana Lesungen sprechen In allen uhrigen Varianten ist der Text der Upanisad zweifelles junger Der vedische Sandhi ist vollkommen beseitigt, offenbar, weil man ihn als fehlerhaft ansalı na ergananty ele bheprataren est durch nabhepasyante martya abhimaların ersetzt fur ula martyanam 1st janıla prayanam eingetreten Am schlimmsten sind die Veranderungen von rabhaso na sûnuh zu babhaso 'nasürih und von adantam zu anannam Bei der ersten ist der Grund wohl das na gewesen dessen wahre Bedeutung vielleicht schon der Brähmann Kommentator nicht mehr kannte Weil man dem scheinbaren 'nicht ein Sohn' kemen Sinn abgowinnen konnte, wurde aus dem na sanuh 'nasarih und aus dem Gentiv rabhaso die sprachliche Unform babhaso Schwerer

¹) Dem auffallenden pratyeyêya der Upanişad steht im Brahmana pratyuehea gegenüber, aber die Lesung ist nicht ganz sieher, da die Handschriften pratyandea haben

haben

1) Die Handschriften *nädräte*, aber die Oertelsche Lesung kann als *sicher gelten*8102 Läter Eldas Schifften

ist es, fur die Anderung von adantam zu anannam einen Grund zu finden Anannam hat uberhaupt nur einen Sinn, wenn man es ubersetzt 'auch das, was eigentlich nicht Speise ist', ursprunglich ist das gewiß nicht So verderbt aber auch der Text der Strophen in der Upanisad ist, so wurde ich doch Bedenken tragen, die richtigen Lesarten einzusetzen. Wir haben jedenfalls keine Gewahr, daß der Verfasser die Strophen nicht schon in der jetzt vorliegenden Form aufgenommen und vielleicht sie gar selbst umgestaltet hat Damit ist dann freilich auch Sankaras Erklarung von anasūrs, die alle modernen Erklarer wiederholen, das Urteil gesprochen Anasūrs kann gar nicht 'nicht unweise' bedeuten, wie Sankara sagt (ana sürih sürir medhazi na sürir asuris tatpratisedho 'nasürih sürir evety arthah), weil sur zur Zeit der Abfassung der Upanisad noch gar nicht die Bedeu tung 'weise' hatte Suri ist in der alten Sprache nur der 'Herr', und diese Bedeutung mußte es auch hier haben, wenn ana wirklich doppelte Negation ist Viel wahrscheinlicher ist es aber doch, daß man anasurih als 'der Herr des Atems auffaßte, ana 'Hauch, Atem' ist mehrfach in der Brh Ar Un und in der Chand Up selbst in 5 2, 1 belegt1)

Die ubrigen Abweichungen in der zu den Strophen gehörenden Prosa erzahlung haben insofern ein allgemeineres Interesse, als sie zeigen, wie wenig man sich scheute, die Prosa des Äkhyana nach eigenem Geschmack zu gestalten Von Einzelheiten sei hier auf die Ersetzung des Brahmanen durch einen Brahmacarin hingeniesen. Sie ist Laum zufallig. Die Nieder lage, die der Frager erfahrt, erschien dem Standesgefuhl des Snateren offenbar ertraglicher, wenn es kein Brahmane, sondern nur ein Schuler war Daß das wirklich der Grund der Anderung ist, ist um so wahrschein licher als sich noch eine zweite Anderung aus demselben Motiv erklaren laßt Im Brähmana fordert Abhipratärin Kaksaseni den Saunaka Käpeva auf dem Brahmanen zu entgegnen (sa hovacabhi pratarimam tara prapadya pratibrūhits) Die folgenden Worte trayā vā ayam pratyucya iti konnen nach dem Stil dieser Werke nur die Antwort des Saunaka sein\*) Wenn der Text dann fortfahrt tam ha pratyuraca, so kann das Subiekt des Satzes nur Abhipratarın sein Abhipratarın Kaksaseni, der seinem Namen und der Tradition nach em Ksatriya ist\*), widerlegt hier also den Brahmanen In der Upaniad ist es vielmehr der Brahmane Saunaka Kapeya, der den Schuler ubertrumpft Hier hegen also Anderungen vor, die ganz an die Umgestaltungen der ursprunglichen Prosaerzahlung in den Jatakas erinnern

In die Strophen selbst mußte der Verfasser der Upanisad natürlich, wenn er die beiden Stucke des Brähmana zur Einheit verschmelzen

<sup>1)</sup> Auch Vedeša hat ana 'Atem' in dem Wort gesucht anas edsau sûns eety

<sup>\*)</sup> Oettel legt sie mit Ignorierung des ersten in falschlich dem Abhipratärin bei \*) Siehe die im PW unter hakensena angeführten Stellen und Sahkara zu Brahmseitra 1, 3, 35

wollte, einen ganz anderen Sinn hineinlegen, als ihnen ursprunglich zukam Sankaras Erklarung des ganzen zweiten Abschnittes ist meines Erachtens m der Hauptsache verfehlt Er versteht unter dem in der ersten Strophe genannten einen Gott, der die vier verschlingt, den Väyu, der Agni und die ubrigen verschlingt, und den Prana, der die Rede und die ubrigen verschlingt (agnyādīn rāyur tāgādīn prānah) Dagegen ist nichts zu sagen Falsch ist es aber, wie schon oben bemerkt, wenn er kah als Prajāpati erklart, wahrend Vorganger von ihm in kah sah richtig eine Frage sahen Fur die Worte ätmä deränäm janetä prajänäm in der zweiten Strophe stellt er uns zwei Erklarungen zur Wahl Entweder ist atma vom Folgenden ab zutrennen ätman ist dann die Seele von allem Beweglichen und Unbe weglichen, und dieser ātman wird detānām janitā prajānām genannt, weil er als Wind Agni usw , als Prāna die Rede usw , nachdem er sie verschlungen, wieder aus sich hervorbringt (ātmā sariasva sthāiaranangamasva kim ca derānām agnyādīnām ālmani samhrtya grasitrā punar janitotpādayitā väyurüpenädhidaii atam agnyādīnām | adhyatmam ca prānarūpena vāoādinam prajanam ca janita) Oder aber alma dejanam gehort zusammen dann sind die Götter die beiden mit Agni und Rede beginnenden Reihen. und sansta prasanam bedeutet den Erzeuger des Beweglichen und Unbeweglichen. Die erste Erklarung ist stilistisch unmöglich aber auch die zweite ist nicht richtig. Es ist jedenfalls ganz unwahrscheinlich, daß der Verfasser der Upanisad die detas auf die acht vorher genannten Götter beschrankt haben sollte, deränäm und prajänäm sind doch sicherlich ebenso im allgemeinen Sinne zu verstehen wie in dem ursprunglichen Text deränäm und martyanam Schlimmer ist, daß Sankara den in der zweiten Strophe gemeinten Gott wieder auf Prajāpati und das ananna, das er ißt. wieder auf Agni und die Rede mit ihren Genossen bezieht (asua praiapateh anannam agnuāgādideratārāpam) Inwiefern die letzteren, von denen eben gesagt ist, daß ein Gott sie verschlinge, nun wieder ananna denen eoen gesage 181, uab ein Oose sie verschunge, mit weuter trausnat genannt werden könnten, gibt er sich nicht die Muhe uns zu sagen Nach Sankara stehen also die beiden Strophen nicht im Gegensatz zueinander, sondern besagen beide dasselbe So wird er, im Widersprüch mit der ihm bekannten Ansicht 'anderer' zu der grammatisch unhaltburen Erklarung der Worte ils sas sayam brahmacārın nedam upāsmahe gezwungen, uber die ich oben gesprochen habe

Im folgenden hat him seine theologische Gebindenheit den Weg zum richtigen Verstandnis verbaut. Er sucht in der Viräj das zehnsibige Metrum dieses Namens, und dies ist nach der Sruti 'Speise' (daśāl sarā arnād arrād annam it hi śruth)'). So legt er denn in die Worte saişā virād annādī den Sinn 'eben dies (namlich die vorher genunte Speise) und die Speiseverzehrerin ist die Virāj' (saisā virād dasesamthyā ady annam

<sup>1)</sup> Der Satzist in der Brähmann Literatur um nillich oft belegt, siehe Mauss a. a. O. S. 334f

cānnādy annādīnī ca kriatīena | kric hī dašasamkhyāntarbhūtāto 'nnam annadını ca sa) M Muller und Deußen schließen sich ihm an 'these are again the Vira, which eats the food', 'und eben dieses ist Vira, die Nah rungsverzehrerin', wahrend Böhtlingks Übersetzung 'das ist die Speie verzehrende Virāj' nicht recht erkennen laßt, wie er die Stelle versteht Allein abgesehen davon, daß sich so dem Ganzen schwerlich ein Sinn ab gewinnen laßt, ist Sankaras Erklurung falsch, weil sie sprachlich unhaltbar ist. Das saisa muß doch ebenso beurteilt werden wie das tau 4, 3 4 und das unmittelbar vorhergehende te ete, es kann also nur be deuten 'diese so (namlich im vorhergehenden) beschriebene'. Außerdem ware doch auch zu erwarten, daß, wenn Viraj Speise und Speiseverzehrerin ist auch von dem der solches Wissen hat, gesagt werde er sei Speise und Speiseverzehrer Sankara behauptet das auch tatsachlich tatha ridvan dasaderatātmabhūtah san virāttiena dašasamlhyayānnam kriasamlhyayānnādi Er setzt sich damit in scharfsten Widerspruch zu dem Text selbst der sagt annado bharah ya evam reda Ich bin auf die Ausemandersetzungen Sankaras absichtlich ausfuhrlicher eingegangen, weil sie mir ein deutliches Beispiel dafur zu sein scheinen daß er keineswegs nur in der Erklarung grammatischer Formen Fehler begeht, sondern auch kein Bedenken tragt, den Text sogar in sein Gegenteil zu verkehren wenn er ihn in Einklang mit der Sruti setzen zu mussen glaubt

Versuchen wir selbst den Sinn der Strophen zu ergrunden, so mussen wir von der unverkennbaren und trotzdem von Sankara völlig außer acht gelassenen Tatsache ausgehen daß der Verfasser der Upamsad in den lunzugefugten Schlußsatzen selbst angibt wie er sie verstanden wissen will Die Speiseverzehrerm ist die Virai Auf sie muß also der atman') der Götter der Erzeuger der Geschöpfe der ohne gegessen zu werden auch die Nichtspeise ißt, bezogen werden. Die Speise besteht aus zehn Dingen, die sich aus zwei Gruppen von je funf zusammensetzen und die wegen dieses Zahlenverhaltmisses als der Gewinn beim Krta Wurf und als die in allen d h in den zehn Himmelsgegenden befindliche Speise bezeichnet werden Niemand wird bezweifeln daß diese zehn nach der Upanisad der Wind, das Feuer die Sonne, der Mond das Wasser auf der einen, der Prana, die Rede, das Auge das Ohr, das Denkorgan auf der anderen Seite and Diese mussen also unter dem ananna verstanden werden, das die Viral verzehrt Der Ausdruck zeigt aber, daß entweder unter den zehn oder in ieder der beiden Funfergruppen einer ist, der eigentlich 'Nicht speise' ist oder, wie es ursprunglich deutlicher hieß, selbst ein adat, ein Esser 1st Nun verschlingt nach der ersten Stronbe ein Gott vier groß machtige Es ergibt sich also daß unter diesem einen Gott nach der Auf fassung des Verfassers der Upanisad der höchste in jeder Gruppe zu ver

<sup>1)</sup> Ich möchte daber ätman in der Upanisad licher durch 'Scele' wiedergelen obwohl es ursprunglich wie wir gesehen, auf den Wind bezogen dir Odem' war

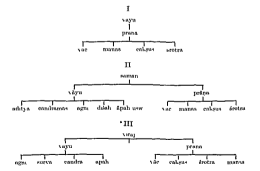
stehen ist, also der Wind, der Feuer, Sonne, Mond und Wasser verzehrt, und der Präna, der Rede, Auge, Ohr und Denkorgan verschlingt, und daß die Viräj die mederen Krafte nur mittelbar in sich aufimmit, indem sie ihre Verzehrer verzehrt. Durch diese Deutung ist es dem Upanisad-Verfasser gelungen, die vollstandige Übereinstimmung der ersten Strophe mit der vorher vorgetragenen Lehre vom Winde und Präna als den Samvargas im Makrokosmos bzw im Mikrokosmos herzustellen. Weiter ist der Brähmanen-Schuler in der Erkenntnis nicht vorgedrungen. Saunaka Käpeya hat ein Höheres erkannt. Er verehrt nach dem Verfasser der Upanisad nicht den Wind und den Prana, die er als tdam, als irdische Krafte, bezeichnet, sondern eine Macht, die auch diese beiden in sich aufminnt, die Viräj

Wir haben uns endlich die Frage vorzulegen. Was hat der Verfasser unter der Virai verstanden. Es kann nicht meine Aufgabe sein, hier eine Geschichte des Wortes zu geben, sie wurde vielleicht nicht einmal viel nutzen, da im Laufe der Zeit die Begriffe, die man mit dem Wort ver bunden hat, vielfach gewechselt haben und das, was hier über die Virai gesagt wird zu einer genauen Feststellung des Begriffes kaum ausreicht Außer der Tatsache daß die Virai die Speiseverzehrerin, die Verschlingerin des Windes und des Prana ist, ergibt sich aus dem Text nur noch, daß der Verfasser sie als die Seele der Götter den Erzeuger der Geschöpfe betrachtet Immerlun meine ich genugt das im zu erkennen daß mit der Virai hier nicht einfach das Metrum dieses Namens gemeint sein kann so über schwanglich es auch sonst gefeiert werden mag. Höchstens könnte man annehmen daß bei der Wahl gerade dieses Namens für die höchste Macht die Erinnerung an die zehn Silben aus denen das Metrum besteht und die den zehn Teilen der Speise der Virai entsprechen wurden mitgewirkt hat Ebensowenig kann die Virai als anna hier in Frage kommen') es sicht im Gegenteil fast so aus als ob der Verfasser sich mit seiner Bezeich nung der Virāj als annādī direkt gegen jene Gleichung der Brāhmanazeit gewendet hatte. Meines Erachtens kann Virai hier nur ein Name des höchsten Prinzipes sein der Gottheit, die alles in sich aufnimmt wie alles aus ihr hervorgegangen ist. Viråi muß also in demselben Sinne verstanden werden in dem es schon in den Liedern des Atharvayeda neben Praianati

<sup>4)</sup> Über Anna Vraj siehe die Abhandlung von V Mauss n. a. O. S. 333ff Mauss hat aus unsern Stellt den Schulig gewogen, die Grafig im Name des Modstern gewinnenden Wurfes, des Krta, ser, dieser Wurf zahle 10, 'parce que in additionnati a quatre, chilfre maximum, les trois autres coups nombrés 3, 2, 1, parce que il raffait tout.' Tel bekenne, daß et heicht recht verstele, wie sich Mauss diese Berechung dinkt. Aber nuch das on abgeschen, kann ich bei meiner Auffissing der Worte ausst virld amad, in nicht zugeschehen daß die Vraj nich direkt etwas mit dem Krfawurf zu trun hat. Pine zweite Stille, wo 1993 d. n. gewinnenden Wurf bezielniets, weiß unch Mauss nicht ausgühren, solungs wie nicht begebneht ist, mehelte ich sowid diese Bedeutung des Wortes wie die Richtigkeit der daran geknupften Theorie be zweißen.

und Paramesthin erscheint (prajdpatth paramesthi virdt 4, 11, 7, 8, 5, 10, prajdpattm paramesthinam virdjam 11, 5, 7, virdt paramesthi prajdpatth 13, 3, 5)

Die allmahliche Entwicklung des Gottesbegriffes wie wir sie in der Samvargavulgä verfolgen können, ist typisch für die Geschichte der Geistes strömungen in der spatvedischen Zeit. Die nach Ausweis der Sprache alteste Stufe bilden die Strophen in der Geschichte von dem Brahmanen in ihrer ursprunglichen Bedeutung, hier steht die personfizierte Natur macht des Windes an der Spitze, sie en immt den Atem auf, der seinerseits wieder die übrigen Lebensaußerungen in sich vereinigt. Die zweite Stufe ist die Lehre vom Wind und Atem, wie sie im Brähman auftritt. Der Wind als der Oberherr der Naturerscheinungen und der Atem als der Oberherr der Lebensaußerungen des Menschen werden hier auf gleiche Stufe gestellt, und beide werden identifiziert mit dem, was dem Säman priester als Hochstes gilt, mit den seit Ewigkeit bestehenden heiligen Lie dern Die Upanisad ersetzt das Saman durch die Viraj, den einen all umfassenden Gott. Vielleicht laßt die folgende schematische Darstellung die geschilderten Verhältnisse noch Harer hervortreten



## Die Śaubhikas.

## Ein Beitrag zur Geschichte des indischen Dramas

Pischel hat in seiner Abhandlung über das altindische Schattenspiel1) auf die große Ahnlichkeit hingewiesen, die zwischen dem sogenannten Mahānātaka und dem aus der Mitte des 13 Jahrhunderts stammenden Dütängada des Subhata besteht Beide entnehmen ihren Stoff der Räma Sage, das Mahanataka fuhrt die ganze Geschichte des Rama vor. das Dutangada behandelt eine Episode daraus die Sendung des Angada und die sich anschließenden Ereignisse bis zum Tod des Ravana. Wie nahe sich Mahānātaka und Dutāngada stehen geht schon daraus hervor, daß sich von den 56 Strophen, die die kurzere Fassung des Dütängada enthalt. nicht weniger als 14 auch im Mahanataka finden. Es ist freilich nicht sicher, daß Subhata diese Strophen dem Mahānataka selbst entlehnt hat V 52 und 53 (= Mahān M 9, 93 und 92) stehen z B auch im Bālarāmā yana (9, 58 und 59) Subhata kann sie diesem Werk auch direkt entnommen haben sagt er doch in der Schlußstrophe selber daß er einiges selbst ver faßt anderes von alteren trefflichen Dichtern übernommen habe. Genau so entnimmt aber auch das Mahānātaka einen großen Teil seiner Strophen alteren Werken, insbesondere sind die Rama Dramen des Bhavabhūti. Uttararamacarita und Mahaviracarita, das Balaramavana des Rajasekhara. das Anargharaghava des Murari und das Prasannaraghava des Javadeva geplundert. Aus Strophen besteht aber fast das ganze Mahānātaka. Gelegentlich sind kurze Bemerkungen in Prosa den Strophen als Einleitung vorangestellt, zu einem eigentlichen Dialog in Prosa, wie er sonst im Drama ublich ist finden sich aber nur hier und da kummerliche Ansatze so z. B. in der Rezension des Madhusudana im Anfang des dritten Aktes in der Szene zwischen Daśaratha und Kaikevi Ebenso werden nach Pischel auch ım Dütängada meist nur Verse gegeben, 'nur an ganz wenigen Stellen, die aber nicht einmal in allen Handschriften stehen, findet sich ein kurzer Dialog. Die Strophen des Mahanataka enthalten aber weiter nur zum Teil die Rede der auftretenden Personen. An zahlreichen Stellen berichten sie einfach die Handlung in epischer Weise. Ebenso enthalt das Dūtān cada wie Pischel zeigt, Strophen rein erzahlenden Inhalts Die Strophen des Mahanataka sind ferner samtlich in Sanskrit, ebenso fehlt im Dütan gada nach Pischel in mehreren Handschriften das Prakrit Dis Mahānātaka zeichnet sich endlich durch die ungeheure Menge der auftretenden Personen aus, der Vidüsaka findet sich aber nicht unter ihnen Ebenso hat das Dūtāngada eine im Verhaltnis zu seinem Umfang auffallend große Zahl von Personen, der Vidusaka fehlt aber auch hier Diese Übereinstimmungen schließen in der Tat die beiden Stucke eng zusammen und heben sie von der ganzen Menge der übrigen Dramen ab. Nun nennt sich

<sup>1)</sup> SBAW 1906 S 492ff

392 Die Saublikas

das Ditängada selbst aber ein chāyānātaka Wilson wollte das als 'shade or outline of a drama' auffassen, Levn als 'drama à l'état d'ombre', Pischel selbst hatte es fruher als 'Schatten von einem Spiel', 'halbes Drama' er-klart. Aber diese Deutungen sind ganz unbefriedigend, und Pischel hat daher vorgeschlagen, chāyānātaka im wirkhehen Sinne als 'Schattenspiel' zu nehmen') Gray in der Einleitung zu seiner Übersetzung des Dūtāngada (JAOS XXXII, 59tt) und Hillebrandt in seiner Abhandlung über die Anfange des indischen Dramas, S. 6, haben ihm zugestimmt, ich glaube nicht, daß man an der Richtigkeit dieser Erklarung noch zweifen wird

Dem Dütängada ahnlich ist das Haridyūta, dessen Verfasser und Zeit umbekannt sind Es wird aber nicht als chäyänätälak bezeichnet Dagegen haben wir aus der eristen Hilfte des 15 Jahrhunderts noch drei chäyänätälaks eines gewissen Vyäsa Sri Rämadeva, das Rämäbhyudaya, das Subhadräparinayana und dis Pändaväbhyudaya. Ein ganz modernes, erst 1883 verfaßtes chäyänätälaks ist das Sävittlearita des Sankariläh Diese spateren chäyänätälaks unterscheiden sich in michts von den gewöhn lichen Dramen Zu beachten ist aber, daß sie alle ihren Stoff den Epen entnehmen Über das chäyänätälak des Vitthila, das angeblich die Geschichte der 'Ädil Shähi-Dynastie behandelt, lißt sich zur Zeit nichts Sicheres sasen-1)

Fassen wir das Mahānātaka und das Dūtāngada als Schattenspiele auf, so bieten uns das javanische und das sixmesische Schattenspiel genaue Parallelen<sup>3</sup>. Dis Wajang pirwa, die vornehinste und am weitesten verbreitete Gattung des javanischen Schattenspieles, entrummt seine Stoffe dem Rämäyana und Mahābhārata und daneben der javanischen Kosmonie Manil, Maya Dis siamesische Schattenspiel scheint vorzugsweise auf das Rämäyana zuruckzugreifen Die Proben die F W K Muller aus samnesischen Textbuchern veröffentlicht hat 9 weisen, wie sehon Pischel bemerkt hat, eine überraschende Ahnlichkeit mit dem Mahānātaka und Dūtāngada auf Der ganze Text besteht auch liner aus Strophen, die

<sup>1)</sup> Ich bemerke ubrigens, daß Jacob, der sich um die Prforschung der Geschichte des Puppenspieles und des Schattenspieles die größten Verdienste erworben hat, in seiner Geschichte des Schattentheaters, S. 8, angibt, daß er diese Erkkirung schon früher erechen habe

<sup>5)</sup> Das javanische und das samesische Spiel wurden sogar mehr als Parallikut sein, wenn sich ihre Hickunft aus Indien nachweisen hieße. Man hat den mößischen Ursprung des javanischen Spieles in neuerer 7eit geleungt (vig insbesonderer Hazeu, Bijdrage tot de kunns van het javaanische foneel, S 18ff.) Ich muß darauf ver zichten, auf die Irsge hier nichter urzugehen, meinens Frachtens kann aber der au techthone Ursprung des javanischen Schattenspieles keinenseweg als sieder gelten.

<sup>4)</sup> Näng, Siamesische Schatten-pulliguren im kgl Mus um für Völkerkunde zu Berlin Supplement zu Band VII von Internationales Archiv für Ethnographie

durchaus epischen Charakter zeigen1) Die Sprache ist reich und gewahlt wie in den Sanskrit Dramen, woraus Pischel mit Recht geschlossen hat, daß die siamesischen wie die indischen Stucke die literarischen Fortsetzer eines ursprunglicheren volkstumlicheren Schattenspieles seien. Ich mochte hier weiter auf die merkwurdige Art der Buhnenanweisungen im Mahanataka hinweisen. Sie zeigen vielfach nicht die knappe sachliche Form, wie wir sie sonst in Dramentexten zu finden gewohnt sind, sondern sind oft lang ausgesponnene Schilderungen in der Sprache des Kayva Als Beispiele mögen zwei Stellen aus der Rezension des Damodara dienen 14. 33 tatrā šokaranskāsthītavīmānam āruhya Jānakīm Rāmarāvanayor yuddham dar śavatı Trijatā Saramā ca | Mandodary api sundaripariyita Lankācalam āruhva pasvati | Rudro 'm samudramadhva elena carenovasthito uuddham paśyatı derāh sarre vimānādhirūdhā nabhomandalagatā yuddham paśyanti sma | Rāmah Samhārabhairaia iia krodham nātayati Kālarudra iia. 14.43 Mandodarı sakalasındarıblık narıvrta galadavıralanetrasalanrasahash Sitäpater virahänalena saha Lankapateh pratupänalam nirväpayanti hähäkäram ghoraphūtkārash kurvants shatsts Trskūtācalād utpatya samarabhūmau mahānīdrāgatasva nījaprānanathasva Lankāpateš caranakamalayor nīpatya Diese Schilderungen entsprechen dem sogenannten Janturan des java nischen Schattensmeles das unter gedampfter Musikbegleitung hergesagt wird2) Durften wir uns die indischen Szenarien in ahnlicher Weise vorgetragen denken, so wurde die auffallende literarische Form, die sie zeigen, mit einem Schlage verstandlich werden

Pischel hat dann das Bestehen des Schattenspiels in Indien durch weiter Nachweise in der Sanskrit und Pah Literatur wahrscheinlich zu machen gesucht<sup>3</sup>) Völlig einwandfrei ist das Zeugins Nilakunthas der zur Erklarung des Mbh 12, 295, 5 erscheinenden Wortes rüpopajutana bemerkt rupopajutanan jalamandapikti dälsinätigesin prasidikam | yatra sällsamavastram uyavadhaya carmanayar ülärai rüjämatiyädinäm caryä pradarsyate Wenn sich auch das Wort jalamandapikt bis jetzt nicht hat nachweisen lassen<sup>3</sup>), so macht doch due Angabe daß die Figuren aus Leder seien dem noch bester um Orient fast allgemein verwendeten Miterial und

¹) Z B aus dem Anfang Zu derselben Zeit erhob der König der Affan die Hande nach allen Seiten zum Gruß Er hatte den Larm des Schlachtgettimmels gehört der zum Himmel drang (†) er befragte Bibhispa Das versammelte Heer, welches heransturmt, sand es die Asuras des Kumbhakarna\* Wie? Oder sind die ersten der Damonen heratigezeigen um zu streiten ?

<sup>1)</sup> Serrurier, De Wajang Poerwå, S 216 218 Hazeu a O S 103, Jacob, Geschichte des Schattentheaters, S 14

<sup>3)</sup> Über das Schattenspiel im heutigen Indien scheint nichts bekannt zu sein \* Shankar P Pandit, Ukramorusäijam Notes S 4, sagt allerdings, daß die Vorführung von Puppen und Papierfiguren heute die unzige dramatische Belustigung der Dorf be folkerung sei. Aber diese Papierfiguren dienen offenbar nicht dem Schattenspiel

<sup>4)</sup> Printz, Bhasa Worter in Nilakanthas Bharatabharadipa, S 24ff

394 Die Saubhikas

die Betonung der Dunnheit des Tuches es völlig sicher, daß Nilakantha nicht etwa das Puppenspiel, sondern das Schattenspiel meint Nilakantha gehört aber erst dem Ende des 17 Jahrhunderts an 1), und es ist naturlich eine andere Frage, ob seine Erklarung auch für die Mahabharata Stelle zu trifft Pischel hat sie bejaht und danach auch rüpopajūra in Varāhamihiras Brhatsamhitā 5, 74 als 'Schattenspieler' erklart Die Zusammenstellung von rüpopajivana mit rangāvatarana im Mbh und die Erwahnung des rüpopajirin im Anschluß an den Maler, den Schreiber und den Sanger (citralaralekhakageyasaktān) in der Brhats sprechen entschieden zugunsten dieser Auffassung Bei der Vieldeutigkeit des Ausdruckes rüpa ist freilich völlige Sicherheit nicht zu erlangen Protap Chandra Roy übersetzte rapopajuana mit disguising oneself in various forms, exhibition of puppets' Daß auch Puppen durch rupa bezeichnet sein könnten, ist nicht unmöglich, und ebensowenig kann es als ausgeschlossen gelten, daß rüpopaniana der Name einer ahnlichen Kunst sei wie die der heutigen Bahurnns die nach Molesworth 'dancers, actors, maskers, mimes, merry Andrews' sind nach Grierson Leute die in Verkleidung auftreten Salam sagen und wieder abtreten um in neuer Verkleidung zu erscheinen?) Dazu kommt endlich noch daß rūpānrā 'die von ihrer schonen Gestalt Lebende' ein Wort für Hetare' ist, und daß fur rūpājivā im spateren Pali auch rūpupajīvini emtritt Hillebrandt a a O S 6f, hat daher rupopajuana und rapopa nen wieder wie fruher Böhtlingk und Kern von den Hetaren verstehen wollen Die nahe Beruhrung der Mimen und Musiker mit dem Hetarentum ist ohne weiteres zuzugeben. Trotzdem ist mir gerade an diesen Stellen die Beziehung auf die Hetaren nicht wahrscheinlich Varahamihira spricht von rüpopanum, nicht von rupopanumia) und auch im Mbh ist dem ganzen Zusammenhang nach wahrscheinlich von Mannern die Rede Außerdem scheint mir Nilakanthas Erklarung gerade weil sie nicht die zu allernachst hegende ist, Beachtung zu verdienen

Das Schattenspiel hat Pischel endlich auch in Therigatha 394 finden wollen, wo eine Nonne zu einem Manne, der sie zur Liebe überreden will, sagt

māyam tuya aggalo lalam supinante ta surannapādapam | upadhāvasi andha ritlakam janamajihe r iva rupparūpakam ||

Pischel ubersetzt die Strophe 'Du sturzest dich o Blinder, auf etwas Nichtiges, gleichsam auf ein Blendwerk, das vor dir aufgeführt wird, auf einen goldenen Baum im Traum, auf ein Schattenspiel im Menschenge drange' Frau Rhys Dywids hat es vorgezogen, rupparupaka als Puppen

<sup>1)</sup> Printz a a O S 8

Thre Verfuhrungen heißen nach S M Tagore, The eight principal Rasas of the Hinday, S 20 parieuria Veranderung

Daran kann auch des kommentators Erklarung von rupopojiern durch telydyanah nichts andern Rüpopojiern kann hier nur Substantivum sein

spiel zu fassen1) Hillebrandt a a O S 7, lehnt Pischels Erklarung als unwahrscheinlich ab. wendet aber auch gegen die Deutung auf das Puppenspiel ein, daß man hier dem rittakam entsprechend eher etwas absolut Nichtiges erwarte, rupparupaka sei daher ein Gaukelspiel, wie es im Dasa kumäracarıta beschrieben werde, auch der Kommentar sage 1a, daß es mauakarena maharanamarihe dassitam sei. Nun werden wir aber sehen, daß die Māvākāras höchst wahrscheinlich gerade mit Schattenbildern arbeiteten, ich kann daher in den Auffassungen Pischels und Hillebrandts keinen großen Unterschied entdecken. Ich halte in der Tat die Beziehung des rupparāpaka auf das Schattenspiel als das Wahrscheinlichste Eine Parallele bietet eine Strophe des javanischen Ariunavivaha2), wo die Menschen, die nach den Sinnesgenussen durstend, nicht wissen daß die Dinge nur Blendwerk (māyā) sind mit denen verglichen werden, die betrubt und verwirrt auf ringgit3) schauen, obwohl sie wissen, daß es ausgeschnittenes Leder ist Andererseits wird in der Mahavyutpatti 139 unter anderen Bildern fur scheinbare Realitat von denen ich hier mit Rucksicht auf die Gatha nur maya, stappah riktamustih hervorheben will, auch natarangah genannt. Unter nataranga haben wir uns offenbar mimische Darstellungen jeglicher Art vorzustellen. Man hat also in spaterer Zeit jedenfalls die Vorfuhrungen der natas schlechthin als eine Welt des Scheines angesehen und eine absolute Notwendigkeit ruppgrupgla auf das Schatten spiel zu beziehen, liegt nicht vor4) Zusammenfassend glaube ich sagen zu

<sup>1)</sup> Psalms of the Sisters 2) Hazeu a a O S 9f Jacob a a O S 9

<sup>3)</sup> Im Text steht tringgit das Schreibfehler für ringgit den gewohnlichen Namen für die Figuren des Spieles, sein muß

<sup>1)</sup> Pischel hat auch erwogen, ob rūpadakkla, das Vilindapanha 344 und in der I orm lunadal ha in der Inschrift der Jogimara Höhle erscheint, ein Name des Schatten spielers sein konne. Aus der Inschrift die ich im übrigen anders beurteile als Pischel (siehe Bruchstucke buddhistischer Dramen, S 41f) ist über die Bedeutung des Wortes mehts zu entnehmen, die Stelle aus dem Milindapanha schließt die Bedeutung Schattensmeler aus Sie lautet ye pana te maharaya bhikkhû vinayannû vinayako ida nıdünapathanakusalā üpattıanäpattıgarukalahukasatekicchaatekicchavuţthünadesananı nahavatıkammaosarananıssaranapatısaranakusala ımaye paramım gata erarüpa kho mahārāja bhikkhu bhagarato dhammanagare rūpadakkhā ti tuccanti. Pischel vertriti. die Ansicht, daß die rupadakkhas 'Kopisten', 'Korrektoren' von Handschriften seien. wobei er sich namentlich auf die ziernlich unklare Angabe der Lexikographen stutzt. daß runa soviel wie granthäertte sei. Ich glaube, daß eine vollig unbefangene Inter pretation der Stelle, die sich nicht von irgendwichen Rucksichten auf die etymolo rische Erklarung von rüpadakkha leiten laßt, doch zu einem ganz anderen Resultat führt Die Worte, mit denen die Fahigkeiten der vinayakundigen Mönche in der heiligen Stadt des Erhabenen beschrieben werden, mussen naturlich einen doppelten Sinn haben, je nachdem sie auf diese oder die mit ihnen verglichenen rapadalkhas bezogen werden. Mit Bezug auf die Tatigkeit der Mönche mussen sie nach Maßenho bezogen werden um bezog aus und es scheint mir, daß die Ausdrucke zum Teil einen der vinaga versinnten werden. Der auch einen ganz anderen Sinn haben als Pischel Annimmt Addanapalhanakusald bedeutet meines Frachtens nicht 'geschickt in der Angabe der Grundursache (eines Vergebens gegen die Disziplin) od r, wie Rhys

396 Die Śaubhikas

können, daß nach den Pischelschen Untersuchungen das Bestehen eines literarischen Schattenspieles in Indien seit der Mitte des 13 Jahrhunderts feststeht, und daß manche Anzeichen dare sprechen, daß ihm ein volks tumliches Schattenspiel vorangegangen ist, das vielleicht bis in die vorchristliche Zeit zurückgeht.\*

Davids in semer Übersetzung annimmt, 'skilled in detecting the source of offences', sondern 'reschickt im Vortrag der Umstände, die zur Aufstellung einer Regel führten (siehe Childers unter nidana und verpleiche die Phrase etasmin nidane etasmin pa karane, z B Cull 1, 25, 1), nur so kommt das pathana zu seinem Recht Die folgenden Worte bis alekiecha ubersetzt Pischel zweifellos richtig 'geschiekt (in der Entscheidung daruber, ob) ein Vergehen vorliegt oder nicht, ob (das Vergehen) sehwer oder leicht ist, ob es gesuhnt werden kann oder nicht' Apatti ist der gewolinliche Ausdruck für ein Vergehen gegen die Orden-regeln, leichte und schwere Vergehen werden auch sonst oft unterschieden (z. B. Cull. 7, 5, 2 and pattim apattiti dipenti dipattim and patititi d lahukam apattim garukā apattiti d garukam apattim lahukā āpattiti d) Vit dem Gebrauch von atektecha vergleiche man etwa Cull 7, 5, 5, wo der samghabhedaka atekiecha genannt wird. Die folgenden Worte übersetzt Pischel Teeschickt in der Entscheidung darüber), wie (ein Vergehen) wieder gutgemacht, dargelegt, bescitigt, geheilt entfernt, hinausgeschafft, gemildert werden kann'. Aus Childers ist zu erselien daß apattuutthana die 'Rehabilitierung eines Monches' ist, desana 'Beichte' (vel den Ausdruck apattım deseti, z B Cull 4 13 2f . 14, 31f) nıggaha Tadel, Degradierung', patikaming Buße Die letzten drei Ausdrucke haben mit apatti direkt uberhaunt nichts mehr zu tun osarana ist die Wiederaufnahme eines zeit weilig ausgeschlossenen Mönches (vgl. Mahav. 9, 4.10f.), missärana die Ausschließung cines Monches (vgl. Mahav. 9, 4, 9) patisarana die feierliche Entschuldigung eines Monches ber einem Laien figl Cull 1 18ff.) Daß hier lauter Termini der Kirchen disziplin vorliegen hatte im we-entlichen richtig schon Rhys Davids erkannt den Kopisten soll niddnapathanakusald nach Pischel geschiekt im Lesen des Originals' bedeuten im folgenden meint er, brauche man in seiner Übersetzung an Stelle von Verzehen nur Fehler zu setzen und an die Stelle von 'gesuhnt (satekiecha) etwa ausgemerzt , so passe alles ganz vorzuglich auch auf die Konisten. Pischel muß also satekiecha auch von den eigentlichen rupadakkhas im übertragenen binne verstellen. und das scheint mit seine ganze Erklarung hinfallig zu machen, ganz abgriehen das ou, daß sich weder nidung im Sinne von Original noch irgendemer der anderen Aus drucke mit Bezug auf handschriftbehe Fehler oder ihre Verbeserung nachweisen laßt Leute, die wisen, ob etwas heilbar oder unheilbar ist, haben meines Frachtens den Anspruch als Ärzte angeschen zu werden. Nun ist es aber doch gewiß kein Zu fall, daß noch eine ganze Anzahl von anderen Ausdrucken in der Beschreibung der rupadakkhas medizini-che Fachausdrucke sind. Bei Caraka und Su-ruta bedeutet much dom P)) guru und laghu sehwer haw hieht verdauleh, authäur die Patherrung (vgl Bower MS II, 45, 389) nigraha das einer Krankheit Finhalt tun, pratikarman Anwendung von Gegenmetteln, Kur, Behandlung (vgl. pratikara und sarirasya pra tilrud, Mbh 12, 59, 66) pratistrana das Bestreichen oder Betunfen uner Wunde usw Das letzte Wort kommt im Sanskrit überhaupt nur in dieser Bedeutung vor. und die Vermutung hegt nahe, daß sich die Bedeutung Versöhnung des gekrankten Laien' uberhaupt aus der Bedeutung 'Bestreichen der Wunde' entwickelt hat Wegen der Verbindung mit pathana muß ferner niddna auch hier der Name irgendemes literanschen Produktes sein, dann kann es aber nur 'die Lehre von den Ursachen und dem Wesen der Krankheiten', 'das Lehrbuch der Pathologie' sein. Über die ver Ausdrucke, die ich vorliufig in der medizinischen Literatur nicht nachweisen kann,

398 Die Saubhikas

(Calcutta 1840) sind es aber nur 613 Strophen¹) In der Ausgabe von Jivännda Vidyāsagara (Calcutta 1890) ist anderseits die Zahl auf 779, mit Einschluß der Strophen am Aktschluß auf 788, angeschwollen Man hat offenbar bestandig neue Strophen eingeschoben, was bei dem lockeren Textusammenhang leicht genug war²) Vielleicht ist sogar der ganze Abschnitt über die Himmelfährt des Räma in VI eine spatere Zutat, er fehlt jedenfalls in der altesten Ausgabe, in der das Stuck mit der Ruckkehr nach Ayodhyā schließt. Und was die Verschiedenheit der Aktzahl betrift, so ist eine Vermehrung der Akte in D sicherlich von vornheren micht un wahrscheinlicher als eine Zusammenziehung in VI, besonders da die Ein teilung in 14 Akte in D mit Rucksicht auf die 14 Welten erfolgt ist, wie die vorletzte Strophe zeigt.

caturdasabhır evankaır bhuvananı caturdasa

śri Mahanatakam dhatte kevalam brahma nirmalam3)

Wie immer aber auch die Antwort auf die Frage nach dem Alter der beiden Rezensionen lauten mag - daß M nicht etwa auf D beruht, sondern daß beide selbstandige Bearbeitungen desselben alten Originals sind, scheint mir mit volliger Sicherheit aus den Angaben des Textes selbst hervorzu gehen In der Schlußstrophe von D heißt es daß das von Bhoja wieder gehobene Werk von Misra Damodara 'verknupft' sei (sumatinrpati Bho venoddhriam tat kramena grathstam Mesra Damodarena) in den Schluß strophen der einzelnen Akte in M wird gesagt, daß das wieder gehobene Werk von Miśra Madhusūdana zurechtgemacht sei indem er es 'verknupfte' (pratyuddhrie tikramaih | Miśra sri Madhusudanena kavinā samdarbhya samkrie) In beiden Rezensionen wird also die Tatiokeit des Redaktors mit dem Ausdruck 'verknupfen' bezeichnet, den wir wohl in erster Linic auf das Ausfullen von Lucken beziehen mussen, und da nach den Angaben beider Rezensionen das Stuck von Hanumat verfaßt ist (D racifam Anila putrena. M srila Hanamata viracite), so muß sich jene Tatigkeit auf die selbe alte Dichtung erstreckt haben

Wir können glaube ich, sogar noch weiter gehen und behaupten daß M die bengalische Rezension des Werkes ist, D die Nägari oder westliche

i) So nach des Herausgebers Zählung bei der aber kleine Ungenausgkeiten unterlaufen.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Das gleiche ist ubrigens auch in D geschehen In der Ausgabe Bombay Sake 1786 nat es 582 Strophen, die drei von Fgeslung Cat of the St. MS in the Ind Off Lubr, S 1633T, beschriebenen Handschriften von Dieben 588 570 und 611 Strophendie von Ketth, Catalogue of the Sanskrit and Prakrit MSS in the Indian Institute Labrary, Orfold S 80 beschiebene Handschrift zahlt nur 557 Strophen.

<sup>\*)</sup> Auf die Akteinteilung ist bei dem ganzen Charakter des Werkes überhaupt meht allzuwel Gewicht zu legen. Die von Tawney Thomas. Cat of two collections of St. MSS. preserved in the Ind Off Libr. 8–36, beschreben Handschrift von M hat 10 Akte, indem hier der letzte Akt geteil ist. Vielleicht gibt es auch eine Reizn son von D in 15 Akten, der Kommentar des Balabhadra umfaßt jedenfalls 15 pralassa (Bhandarkar, Report on the sewich for St. MSS. 1883—84 8–38.)

Rezension Die Handschriften von D sind, soweit ich es nach den Kata logen feststellen konnte, samthch in Nägarf geschrieben, die von Eggeling, Cat of the Sk MSS in the Ind Off Libr S 1585, die von Aufrecht a a O S 143 und die von Tawney Thomas, Cat of two coll of Sk MSS S 36, beschriebenen Handschriften von M sind in Bengäli Charakteren, Taylor, Catalogue raisonnée, I, S 476, verzeichnet eine Handschrift von M in Orijā'l Auch die mir bekannten Drucke von M sind alle in Calcutta er schienen, die Ausgaben von D in Bombay'l Dazu kommt, daß Mohana däsa, der Kommentator von D, nach seiner eigenen Angabe aus Mathurā stammte

Auf lokale Verschiedenheit der beiden Rezensionen weisen auch ge wisse Abweichungen in der Legende von den fruheren Schicksalen des Mahānātaka In der Schlußstrophe von D wird berichtet. Hanumat habe das Werk verfaßt, dann habe Valmiki es, weil er es fur unsterblich (oder Ambrosia) hielt, ins Meer versenkt, aus dem es spater der weise Konig Bhoja wieder heraufgeholt habe (racitam Anilaputrenatha Valmilinabdhau nılıtam amrtabuddhya vran Mahanatalam yat | sumatınrpatı Bhojenoddhr tam tat kramena) Mit diesen Angaben stimmt die etwas ausfuhrlichere Erzahlung überein, die Mohanadasa am Ende seiner Dipika gibt atreyam kathā | pursam etena Hanumatā nakharatankair girisilasu iilikhitam | tat tu Vālmīkinā drstam | tad etasyātimadhuratiam akarnya Ramāyanapra cārābhārasankayā Hanūmān prārthitas tvam etat samudre nidhehili | tatheti tenābdhau prāpitam | tadaratarena Bhojena sumatīnā jalajūanair (?) uddhr tam iti Danach grub Hanumat sein Mahanataka mit den Krallen an einem Berg ein Valmiki sah es, und weil er furchtete, daß die Schönheit des Werkes der Verbreitung seines Ramayana hinderlich sein konnte, bat er den Hanumat, die Dichtung ins Meer zu versenken. Hanumat tat es Mit Hilfe von Tauchern (\*) gelang es spater dem Bhoja das Werk wieder ans Tageslicht zu bringen. In M wird in den Strophen am Aktschluß nur gesagt, daß das Mahānātaka von dem hochberuhmten Hanumat verfaßt und vikramath wieder emporgehoben sei (srila Hanūmatā viracite śriman-Mahānātake vīrašrīvuta Rāmacandracarste pratvuddhrte vskramash) V. kramath wird von den Kommentatoren verschieden erklart. Candrasekhara versteht darunter König Vikramäditya und erzahlt als eine alte Geschichte 'Einst schrieb Hanumat diese Verse auf einen Felsen und versetzte sie ins Wasser des Meeres Vikramāditya aber brachte sie mit Hilfe von Fischern wieder empor' (purā kila Hanumān prastare slokan imān likhitiā samudrasale sthämtaran | Vikramadityas tu karvartadvara tan uddhrtaran | tat

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Handschriften von M kommen aber gelegentlich auch im Westen vor, R G Bhandarkar, Report on the search for Sk MSS in the Bombay Presidency 1887—91, S 35, verzeichnet eine aus Gujarat

<sup>3)</sup> Siehe oben S 397f Die von Eggeling erwahnte Ausgabe mit Candraśekharas Kommentar (1874) war mir nicht zuganglich

sabhāsadā Madhusūdanamısrena te slokāh samdarbhya samkrta iti purā tani katheti Candraśekharah) Ramatarana Siromani dem ich diese Angabe entnehme, fugt hinzu daß nach anderen das Werk von Raksasas geraubt und ihnen von irgend jemand mit Gewalt wieder entrissen sei (anye tu grantho 'yam raksasair hrtah | kenacid vikramair balais tebhya uddhrta its) Vidväsägara erklart vikramaih parakramaih pratuuddhate (sic) utkatatam adhrudhe. Nun scheint es mir allerdings sicher, daß rikramaih entweder direkt 'durch Vikramaditya' bedeutet oder der Ausdruck doch wenigstens mit Rucksicht auf den Vikramäditya gewahlt ist. In der östlichen Über heferung erscheint also dieser an Stelle des Bhoia Wichtiger aber ist, daß weder die Strophen noch die Kommentare die geringste Andeutung des Neides des Välmiki enthalten der zur Versenkung des Mahanataka ge fuhrt haben soll. Die oben angefuhrte Eingangsstrophe sehließt diesen Zug der Legende sogar völlig aus, denn hier wird ja ausdrucklich gesagt, daß Hanumat das Werk 'nach Anweisung des Valmiki verfaßt habe In dieser Form hat sich die Legende in Bengalen bis in moderne Zeiten er halten W Jones der in Calcutta lebte kann nur die Erzahlung seiner bengalischen Pandits wiedergeben wenn er in der Vorrede zur Sakuntala Works 9 S 367f sagt 'The Indians have a wild story, that the first regular play on the same subject with the Ramayan was composed by They add that he engraved it on a smooth rock which being dissatisfied with his composition he hurled into the sea and that many years after a learned prince ordered expert divers to take impressions of the poem on wax by which means the drama was in great measure restored 1) Die Geschichte vom Neid des Välmiki ist wahrscheinlich immer auf die westliche Sage beschrankt geblieben auch die sudindische Rezen sion des Bhojaprabandha kennt sie offenbar nicht. Hier wird erzählt wie einmal Fischer in einem großen Teich an der Narmada ein Felsstuck mit eingegrabenen Buchstaben finden. Sie bringen es zu Bhoia dem sofort der Gedanke kommt. In der Vorzeit hat der verehrungswurdige Hanumat das herrliche Ramāyana verfaßt. Das hat er in diesen Teich werfen lassen, so lautet die Sage (purvam bhagavatā Hanumala śrimad Ramāvanam kriam tad atra hrade praksemtam its srutam asis, S 70 der Ausgabe von K. P. Parab) Der König laßt dann durch Einreiben von Lack die Schrift verdeutlichen und es wird die zweite Halfte einer Strophe lesbar an deren Erganzung sich der Reihe nach Bhayabhūti, Bhoja und Kalidasa versuchen Des letzteren Erg inzung wird durch weitere Nachprüfung des Steines bestatigt Die Strophe steht in unserem Text in M 9 97 mit Umstellung der beiden Halften in D 14 49, mit Bhavabhūtis Erganzung auch M 5 39 und in allen drei Fassungen in der dem Hanumat zugeschriebenen Dasävatärakhan

<sup>3)</sup> Wie die Ceschichte von der Auffindung und Ergänzung in neuerer Zeit noch weiter ausgesehm icht worden ist möge man in der Vorrede der Übersetzung von Källigena Bibädur S. Hf. nach lesen.

daprasasti 130—132 Im Bhojaprabandha erscheint also die Sage lokalisiert und wie in D von Vikramäditya auf den Bhoja übertragen, aber von dem Neid des Välmiki ist auch hier nicht die Rede<sup>4</sup>)

Unter den angegebenen Umstanden kann naturlich eine Strophe, die nur in einer der heiden Rezensionen vorkommt, streng genommen auch nur fur diese beweiskraftig sein. Da aber ein prinzipieller Unterschied zwischen den beiden Rezensionen nicht besteht, werden wir das, was wir aus der Eingangsstrophe in M für die Charakterisierung des Dramas ent nehmen können, doch wohl auf das Mahānataka schlechthin ausdehnen durfen Jene Strophe beweist nun zunachst, daß das Stuck wenn es heutzutage auch als ein Lesedrama, als eine Art dramatischer Anthologie an cesehen zu werden scheint?), ursprunglich doch für die Aufführung bestimmt war, es ist is von nartaläh, von Schauspielern, die Rede Trotzdem sagt der Sprecher raktasms Ramavanam 'sch werde das Ramavana sprechen oder vortragen' Es ist also nur ein Sprecher da, obwohl eine Aufführung vor sich geht, das laßt sich in der Tat doch nur verstehen, wenn wir uns die Auffuhrung nach Art der javanischen und siamesischen Schattenspiele denken Die Strophe zeigt ferner, daß der eigentliche Name des Werkes Rămăvana ist was durch die vorher angefuhrte Stelle des Bhoianrabandha best stigt wird Sie fuhrt ims aber, wie ich glaube, noch weiter Die Strophe enthalt die sogenannte prarocana 'Der Verfasser, o Wunder, ist der Affe Hannmat selbst. (der das Werk) nach Anweisung des Valmiki (dichtete) (Den Inhalt hildet) das Leben des ruhmreichen Rama, des Raghusprosses Wir, die Schauspieler sind freundlich Das Haus hier ist von einer dichtgedrangten Schar von Kennern gefullt. So gebt euch denn der Freude hin, the Klugen! Ich werde das Ramavana vortragen. Jedem wird hier der merkwurdige Ausdruck auffallen saumva vavam nartakāh Saumva ist eigentlich 'zu Soma in Beziehung stehend und da soma eine Bezeichnung des Mondes ist, soviel wie 'die Eigenschaften des Mondes habend', daher 'angenehm, mild freundlich' auch 'eluckbringend Aber diese Bedoutungen passen gar nicht hierher Die modernen Kommentatoren erklaren

<sup>1)</sup> Die nordindische Rezenvion des Bhojaprabandha die Oster, Die Rezensionen des Bhojaprabandha S 6, kaum mit Recht die bengalische nennt, stellt die Sache anders dar Danach bringt ein Sefahrer die Am Bloja Wachsabrineko von Tulia einer Inschrift, die er auf Steinen an einem Six a Tempel im Ozean gefunden hat Die Holong sigt hier, falls die Ausgabe von Favie (S 120) zu erleisseg ist, allerdings auch pürenn blagarati mahafa Hanunatt feinad Rämdysnenn kraim atra medanapstiklägden asit, aber dann erkennt er, daß die Inschrift die von Hanunat verfallte Khapidapraksatt si (daß der Hanumatt-dim Khamidapraksattim arabudhya) Die Geschicht, wie zw. Meruttäga in seinem Prabandhaeuthämani erzahlt, stimmt im wesentlichen mit der nordindischen Fassung überen, s Oster 5 32.

<sup>3)</sup> Kalakyan Bahadur bemerkt S H "Thus play is highly approved of for its composition, and very popular among Pandits or learned men, and generally read by such pupils of thus as a read advanced in learning."

402 De Saubhikas

das Wort daher auch gunz anders Vidyasagara bemerkt saumyah sobhanah kusala iti yarat Ramatarana Siromani sagt saumyah abhinayapandilah Geschickt wurde allerdings vorzugheh in den Zusammenhang passen ich brauche nur an den Anfang der prarocana der Ratnavali zu erinnern die in den spateren Lehrbuchern (Dasarupa 3 6 Sahityadurpana 286) als Wusterbeispiel angefuhrt zu werden pflegt

śri Harso mpunak kavik parisad apy esa gunagrakini lole hari ca l atsarajacaritam natye ca dakia vayami)

Es ist aber doch ganz ausgeschlossen daß saumya jemals geschickt be deuten könnte. Nun liest die alteste Ausgabe des Kalikrsna Bahadur gar nicht saumua sondern saubhua. Allerdings ist diese Ausgabe durch zahl reiche Druckfehler entstellt in der suddhivattrika vard aber saubhya nicht verbessert obwohl andere Versehen gerade in dieser Strophe berich tigt sind. In der beigegebenen englischen Übersetzung laßt der Heraus geber das Wort einfach fort of which achievements we are the actors Er hat also offenbar nichts damit anzufangen gewußt und es ist von vorn herein anzunehmen daß die übrigen Kommentatoren und Herausgeber in der gleichen Lage waren und daher das ihnen unverstandliche saubhyu durch das graplusch naheliegende saumya ersetzten. Wahrscheinlich haben schon die Handschriftenabschreiber vielfach das gleiche getan, wie z. B. auch Gautamadharmasastra 26 12 das seltene und den kommentatoren größtenteils unerklarliche sobhva is in allen Handschriften die Buhler zu Gebote standen zu somyaya verderbt ist2) Es ist mir unter den jetzigen Verhaltnissen nicht möglich eine Handschrift von Meinzusehen Ich halte auch ohnedies sai bhya vayam nartakal die Schauspieler sind wir die Saubhvas fur die richtige Lesart ich möcl te aber doch betonen daß wenn das ein Irrtum sein sollte das folgende dadurch nicht berührt wird wir wurden dann nur den Jamen fur die Leute, die des Vohanstala auf fuhrten verheren

Was 1st nun aber ein saibhya? Die Levika kennen das Wort mel't in Purvoottamadevas Huxali 152 wird aber ein Wort saibhika über liefert Saubhya und saibhika sind ohne weiteres als verselnedene Sans kritiserungen eines prakritisel en sobhiya verstandliel das mel't etwa nur eine theoretisch ersehlossene Form 1st sondern wie wir sehen werden tatsvehlich in der Sprache vorkommt Saubhika ist nach Purusottamadeva ein Synonym von auf draj ilika. Wie man sich die Vorfuhrungen der Amdrajalika zu denlen hat mögen ein paar Stellen zeigen. Im Prabodha eandrodaya (3 144) ruhmt sich ein kaj alika vor einem Kaapanaka seines Dharma. Hari Hara den altesten der Götter (Brahman) und die ubrigen Götter ziehe ich herbei. Ich lemme auch den Gang der Gestirme die am

<sup>1)</sup> Ebenso in 1 r Pr ja lars kå und mi tat « mutan l « m Naganan la

<sup>1)</sup> B | 1 r SBF II S °9° Anm A f las Wort selb t werden wr noch zu nekkommen

Himmel ihre Bahn ziehen. Ich fulle diese Erde samt Bergen und Stadten mit Wasser, und sieh! im Nu trinke ich all dies Wasser dann wieder aus ' Der Ksananaka erwidert ihm 'Ich sage es ja, irgendein Aindrajāhka hat dich durch Vorfuhrung von Blendwerk (māām damsīa) getauscht', worauf der Kapālika ergrimmt ausruft 'Ha, du Schandlicher! Schon wieder schmahst du den Paramesvara als Aindrajālika! Indirekt geht aus den Worten hervor, daß man dergleichen Göttererscheinungen und Zauber von den Aindrajalikas zu sehen gewohnt war. Die Bestatigung liefert die Schilderung in der Ratnävali Hier tritt im vierten Akt ein Amdrajalika aus Uuavini, Sambarasiddhi mit Namen auf. Ein Bundel Pfauenfedern schwingend, erscheint er vor dem König, fordert die Anwesenden auf. Indra, der vom indrajāla, von der Zauberei, seinen Namen fuhre, und den ehrwurdigen Sambara, der hochberuhmt in der māya sei, zu verehren und fragt dann, was der Konig zu sehen wunsche den Mond auf der Erde. einen Berg in der Luft, Feuer im Wasser oder die Nacht am hellen Mittag. durch die Macht der Zauberspruche (mantappahärena) seines Lehrers könne er ihm alles zeigen, was sein Herz begehre. Der König laßt die Väsavadatta Lommen und befiehlt dem Aindraiālika mit seinem Zauber zu beginnen Der macht allerlei Gesten (bahundham nätyam krita) schwingt wieder seine Pfauenfedern und laßt Hari, Hara Brahman Indra und die übrigen Götter und eine große Schar tanzender Siddhas. Vidvädharas und Ausaras erscheinen Eine noch großere Probe seiner Kunst gibt er nachher, als er den Brand des Harems zaubert Dieser Brand wird als durchaus wirklich geschildert die Flamme ergreift sogar das Gewand der Ratnävali. Um so größer ist die Überraschung als plotzlich das Teuer verschwunden ist und alles sich als ein Blendwerk erweist. Was dieser Aindrajalika vorfuhrt. scheint ja nun auf den ersten Blick mit einem Drama wie dem Mahānātaka gar keine Ahnlichkeit zu haben. Aber wir durfen nicht vergessen, daß alles hier ins Marchenhafte gesteigert ist Ein Gaukelstuck wie der Harems brand durfte auch in Indien außerhalb des Bereiches der Wirklichkeit heren, und die ersten Ankundigungen des Amdrajālika werden sogar von den Personen des Stuckes selbst etwas unglaubig aufgenommen, 'er hat den Mund sehr voll genommen', bemerkt der König Etwas anders liegt die Sache aber doch bei der Vorfuhrung der Götter, in der Welt der Götter und Damonen spielt zum größten Teil auch das Mahānātaka, und wenn die Szene der Ratnāvalī auch nur einigermaßen den wirklichen Verhalt nissen entspricht so liegt der Gedanke, daß man solche Erscheinungen von Göttern mit Hilfe von Schattenfiguren inszemerte, am nachsten Wir haben fur die Technik derartiger Vorfuhrungen ein sehr bestimmtes und nuchternes Zeugnis in der chinesischen Literatur in einer Stelle des Tan sou (11 Jahrhundert) die Hirth, Keleti Szemle, II, S 77f, nach dem Tu schu tsi tsch'öng anfuhrt 'Als die Gemahlin des Kaisers Wu ti von der Dynastie Han (140-86 v Chr ), eine geborene Li, gestorben war, mußte

der Kaiser immer an die Verblichene denken. Die fand sich ein Mann aus Thi namens Schau wöng der sich aufs (Geister) Zitieren verstand. Er spannte einen von Lampen und Kerzen beleuchteten Vorhang auf, der Kaiser saß hinter einem anderen Vorhang und erblichte das getreue Eben bild seiner Gattin. Von da an hat die Nachwelt ihre Schattenspiele er halten. Ein Unterschied besteht allerdings zwischen den Vorfuhrungen des Andrajälika wie sie in der Ratnävall geschildert werden, und der Auf fuhrung des Mahänätaka bei jenen Göttererscheinungen fehlt die dramatische Handlung es fehlt auch ein begleitender Text, wenn man meht etwa die kurze Erklarung, die der Aindrajälika gibt, als solche anselen

Harsharabamhappamuhe dese dävems devaräam ca | gaanamms siddhavsyjäharabahusattham ca naccantam |

Allein was die Ratinkall bietet, ist micht erschöpfend, und eine andere Stelle zeigt daß das Programm der Aindrajalikas auch Vorfuhrungen um faßte die jedenfalls der dramatischen Handlung nicht entbehrten Sie findet sieh im der Phrvapithikä des Disakumaracarita Ucchv 5 Di tritt der Aindrajalika Vidjessara wie ein großer Herr auf, fein gekleidet, mit Juwelen in den Ohren und von einem Diener mit kahlgeschorenem Haupt begleitet Erist ein Brahmane, der im Lind umberzieht, um an den Fursten höfen seine Kuniste zu zeigen. An der Spitz, eines großen Gefolges von Gehilfen und Dienern begibt er sich zu dem König von Ujiayin. Die Vorstellung findet in einem Hof des Palastes statt. Sie beginnt mit einem Konzert Dinn läßt der Aindrajalika unter Schwingen der Pfauenfedern die Diener im Kreise hertungehen und steht selbst mit halbgeschlossenen Augen da. Da kommen furchtbare giftsprühende Schlangen mit geblähten Hauben lierver aber zählreiche Geier sturzen sich uuf sie, preken ale nut

<sup>1)</sup> Der letzte Satz erfahrt eine Beschrankung durch die folgenden Angaben auf the wir noch zuruckkommen werden. Ich kann Jacob nicht ganz beistimmen, wenn er Geschichte des Schattenspiels, S 16 meint, die Kunste des Schau wong ermnerten mehr an die Hexe von Fador die Helena I rscheinungen im Volksbuch von Doktor haust und Verwandtes und hatten mit dem Ursprung des chinesischen Schatten spieles nichts zu schaff n. Dis letztere ist richtig, winn man unter Schattenspiel das spitere literarisch. Schattenspiel versteht. Im übrigen sehe ich nielt ein warum die Angabe uber die Technik jener Geistervorführung falsch sein sollte Die Toten beschwörung des Weibes von Endor ist etwas wesentlich and res 1 Sam 28 13ff heißt es 'Und der König sprach zu ihr "Furel te dich nicht, was siehest du? Und dis Weib sprach zu Saul "Finen Geist sehe ich heraufsteigen aus der Frde" Und er sprach zu ihr "Welches ist seine Gestalt." Un i sie sprach "I in alter Mann stein! herauf angetan mit einem Mantel Da merkte Saul daß es Samuel war, un i bückte sich mit dem Antlitz zur Frie und neigte sich. Aun folgt das Cesprach zwischen Saul und Samuel Die Erzahlung seheint mir keinen Zweifel darüber zu lasen daß Saul selb-t den Samuel gar niel t körperlich erblickt. Auch die Hel na 1 richemung but wengstens in d r Form we see in der ersten Ausgabe des Volksbuches von Dr Faust (1587) erzahlt wird mit der Pricheinung der geborenen I i gar keine Alinlichke i

den Schnabeln und entfuhren sie in die Lufte Darauf, heißt es, führte der Brahmane die Zerreißung des Damonenfursten Hiranyakaspu durch Narasimha auf (iato 'grajanmā Narasimhasya Hiranyakaspor dastyešvarasya tidāranam abkintiga) Der König ist aufs höchste verwundert. Da sagt ihm der Amdrajālika, er solle zum Schliß noch etwas Gluckverheißendes sehen, er wolle ihm die Hochzeit seiner Tochter mit einem trefflichen Prinzen zeigen. Der König willigt ein, aber die Vorfuhrung, die nun stattfindet, hat gar mehts Zauberhaftes mehr. Was der König und die Hof gesollschaft als Spiel zu sehen glauben, ist in Wahrheit Ernst, der Schutz ling des Aindrajālika und die Prinzesvin, die vorher in den Plan eingeweiht sind, werden wirkheit miteinander verm iht

Die Darbietungen des Aindrajalika sind hier also ganz ahnlich wie in der Ratnavali In beiden Tallen führt er mythologische Stoffe vor, dort laßt er die Götter erscheinen, hier zeigt er den Kampf der Suparnas und Nagas und die Tötung des Hiranyakasipu Insbesondere die letztere ist aber wieder dem Gegenstand des Mahānātaka ganz ahnlich, ob Rāma, die siebente Inkarnation Visnus, den Damon Ravana erschlagt oder Narasimha die vierte Inkarnation Visnus, den Dumon Hiranyakasipu bleibt sich wirklich ziemlich gleich Viel starker als in der Ratnavali ist aber hier der dramatische Charakter der Vorfuhrungen gekennzeichnet. Wenn wir den Satz über die Aufführung der Tötung des Hiranvakasipu aus dem Zu sammenhang herzusgerissen vor uns hatten, wurde kein Mensch bezweifeln. daß hier von der Auffuhrung eines Dramas die Rede sei In der Padadinika wird abhining direkt durch darsaintra bhumiladiarahanena erklart. Auch das, was die eigentliche Auffuhrung einleitet, hat eine unverkennbare Abnlichkeit mit dem pūriaranga des Dramas, wie er in Bharatas Natva sastra 5 6ff geschildert wird. Wie die Diener des Aindraialika Schlaginstrumente spielen und Sangerinnen Lieder vortragen um die Zuschauer ın Stimmung zu versetzen (parijanatādvamānesu radvesu nadatsu gāvalīsu madal alal ol i lāmañ viladh ani su samadh i karāgarañ ni asāmān laman ovriti su) so beginnt auch der parvaranga mit dem pratuahara, worunter nach Con tanyacandrodaya, S 59f, Trommelwirbel, Handeklatschen usw (mrdanaatālādidhtanih) zu verstehen ist1), und schließt einen Gesangsvortrag, gitala, ein Auch der merkwurdige Kreislauf des Gefolges des Aindra ıālika (parivāram parivitam²) bhrāmayan) hat vielleicht eine Parallele in dem parivariana des puri aranga das nach dem gitaka erfolgt und den Zweck hat, die Weltenhuter zu verehren, Bhar 5, 24

yasmac ca lokapālānām parsvrtya caturdssam | sandanāns prakursants tasmāc ca parsvartanam ||

Die nahe Beziehung der Kunst des Amdrajahka zum Drama tritt aber besonders noch in dem Beiwort hervor, das ihm gegeben wird rasabhā

<sup>1)</sup> Vgl Lévi, Theatre indien, S 376f

<sup>2)</sup> Padadıpıka parıırtam mandalalaram

ann Die Saulibikas

varitigaticaturah1) Unter den rasas und bhāvas, die der Aindrajālika kennt, können selbstverstandlich nur die acht oder neun Grundstimmungen und die primaren und sekundaren Affekte verstanden werden, die in der Poetik und insbesondere in der Lehre vom Drama eine so große Rolle spielen. Es hegt nahe, das unmittelbar darauf folgende rits auf die drei oder mehr Stilarten zu beziehen, die die Poetik unterscheidet. Ware das sicher, so wurde damit bewiesen sein, daß die Aufführung des Aindraiälika von Worten begleitet war, denn in diesem Sinne kann riti naturlich nur auf das gesprochene Wort gehen. Unmöglich ist es aber nicht, ritt hier in der allgemeinen Bedeutung 'Art und Weise' zu fassen wie es in der Padadi pika geschieht ritiggtava indravilgridväntgragtah. So nahe nun aber auch die Vorfuhrungen des Aindrajälika dem Drama stehen mögen, gewöhn liche Dramen können es doch nicht gewesen sein, sonst könnte der Kunstler eben nicht als Aindrajälika bezeichnet werden mit einem Namen der dem Schauspieler oder Schauspieldirektor memals beigelegt wird. So werden wir auch hier wieder auf das Schattenspiel, das auch in seiner Wirkung dem Zauber am nachsten kommt, als das Wahrscheinlichste geführt Jedenfalls wurde es, wenn saubhika der Schattensmeler ware, ganz ver standlich sein wie Purusottamadeva dazu kommen konnte, es durch andrajālika zu erklaren Daß die beiden Wörter sich genau decken ist garnicht zu erwarten und offenbar ist gendrajälika der umfassendere Aus druck

In der gesamten klassischen und nachklassischen Literatur vermag ich zur Zeit saubhya oder saubhika sonst nicht nachzuweisen, erst wenn wir in die altere Literatur zuruckgehen werden die Belege haufiger Es ist naturlich vollkommen sicher, daß saubhika mit kaubhika, kobhika oder śobhanika2) identisch ist das in einer berühmten und oft besprochenen Stelle des Mahabhasta in den Schlußbemerkungen Patanialis zu Pan 3, 1, 26 erscheint Zum Verstandnis der Stelle sind ein paar Vorbemerkungen nötig. Nach Värtt 6 akhyanat krias tad acasta iti kriluk prakrit pratyapatish prakrisvac ca karakam soll das Kausatysuffix nic an ein auf Krtsuffix endigendes alhyana gefugt werden im Sinn von 'er erzahlt das' 2) Was ālhyāna hier bedeutet, wird uns in Vartt 7, ālhyānāc ca praisedhah, und in den Bemerkungen Patanjalis dazu auseinandergesetzt nicht das Wort alhyana gemeint sondern der Titel einer Erzahlung und uberhaupt die Erzahlung einer Begebenheit Man sagt also Kamsam ghalayatı, Balım bandhayatı, rajanam agamayatı im Sinne von 'er erz'ihlt die Tötung des Kamsa die Bindung des Balt die Ankunft des Königs (Kamsaradham ücaste, Balıbandham ücaste, rajügamanam ücaste)', dagegen

<sup>1)</sup> Lesart rasabhāragītirītigati , das Richtige i t vielleicht rasabhāragītirātica 1) Über die Formen siehe unten S 407 Anm 3

<sup>2)</sup> Die weiteren auf die Bildung der Lorin bezugliehen Vorschriften übergehie ich da s e für unsere Frage belanglos sind

408 Die Śaublikas

ca Balım bandhayantıtı | cıtresu katham | cıtresı apy udgürnü nıpatılaş ca prahürü driyyante Kamsakarsanyaş ca 1 | granthıkesı katham yatra sabdagadumütram²) laksyate | te 'pı hı terüm utpatısprabhty ü rınüşüd rüdükr³) vyöçak vünüh sato buddhavsayün praköğayantı | ditaş ca sato vyümisön hı driyyante¹) | kecit Kamsabhaktü bhavantı kecid | üsudevabhaktüh | var nünyatvam khalı apı pusyantı | kecid raktamukhü bhavantı kecit külamı Ihüh ||

Nach Weber, Ind Stud 13, 488ff, 1st der Inhalt dieser Diskussion 'Nun, auch da passe das Prasens Wieso' Zunachst stellen die soge nannten sawibhläß die Tötung des Kamsa und die Bindung des Ball leib haftig dar Sodami seien die drohenden Stellungen und die gefallenen Schlage des Kamsa und des Krsin, also der Kampf der beiden auch in Bildern zu sehen Endheh aber wurden diese Geschichten auch von den Erzahlern (granhtla) wie lebendig vorgeführt, wenn es sich bei ihnen auch nur um das Verknupfen von Worten handele, denn mdem sie die Empfindungen derselben (Plural') von der Geburt bis zum Tode vor führen, stellen sie wirklich seiende Empfindungen dar, und daher er schemen sie denn sogar faktisch verschiedenartig, die einen als Anhunger des Kamsu die anderen als die des Väsudeva, ja, sie tragen auch verschie dene Farben, die einen treten mit schwarzen, die anderen mit roten Gesichtern dabei auf'

Webers Auffassung dieser Stelle ist für alle spateren im wesentlichen magbend geblieben. Man hat das, was er hier Patañjah über die Saubblikas und Grantihaks sagen laßt, in maningfacher Weise für die Geschichte der epischen Überhieferung und insbesondere für die Geschichte des indischen Dramas verwertet. Neuerdings hat Keith die Angaben des Mahäbhlüga sogar benutzt, um die von Farnell aufgestellten Theorien über die Ert

wohl glaube ich daß die von Patangel gebrauchte Form saubhild war wie die beden Sarada Handschriften die Augan Handschrift L. nach Verbesserung und Kanyata leen. Auch die Le-art der Nagari Handschriften Di Söbhild wird auf sou bhild zuruckgeben. Kielhorn führt ferner ein g saunofä saubhikd, B saunatä söbhild Dieses säumad vermag ich nicht zu erklaren.

<sup>3)</sup> So die Sarada Handschriften und ursprunglich A, a ursprunglich Komsorat gangad ta, D Komsakterengad ta G und An nach Anderung Komsonga I anderasya ca, F Komsonga ca Die Padamadjari sagt eidh Komsakterengo (oder karengo) rajarah agam direja iti.

<sup>1)</sup> Über die Lesarten's unten S 418

<sup>3) 1</sup> heet talaruddhir, g B tadeuddhir die Ausgabe des Nagophhatta buddhir Daß das nur ein Fehler für erüddir ist zeigt Nagophhattas Frklärung des Wortes durch aufsargdin, vgl auch Haradatta te pp utpattiprabhrig å vindsti Kamsidis var gunnt.

<sup>4)</sup> G cylmierati hi drigate die Sara la Handschriften cydmierati hi drigante, a sydmierati hi drigante. Nagopibhalfu cymnierit fa (oder cydmietat og (driganti) Harndatta sagt tat eva cydferati ca bharanti i ndudpaleananddrago cydfengol. Ich glubb. daß kuclhorn her unnông von der besten Handschrift. G abge wehen ist.

stehung des griechischen Dramas teils zu stutzen, teils weiter auszubauen1) Nach Keith treten die beiden wesentlichen Elemente des Dramas hier nebenemander zutage die Saubhikas stellen die Totung des Kamsa und die Bindung des Bali durch Handlung auf der Bühne dar, die Grantlinkas drucken die Empfindungen jener Personen durch Worte aus So zeigt die Stelle wahrscheinlich, wie der Dithyrambos ein selbstandiges Begleitstuck der Handlung des rituellen Dramas war, das sich allmahlich zum wirk lichen Drama dadurch entwickelte, daß Handlung und Rede vereinigt wurden, die hier noch gesondert als Ausdrucksmittel des Kampfes des Kamsa und Krsna erscheinen Das Ritual, aus dem sich die griechische Tragodie entwickelte, war aber ein von Leuten, die das dunkle Ziegenfell des Dionysos trugen, aufgeführtes Passionsspiel, bei dem jemand, wahr schemlich die Verkörperung des Winters oder des Fruhlingsgottes, getotet wurde Je nach dem Ausgang entwickelte sich daraus die griechische Tra gödie und die Komödie Den Beweis für den Zusammenhang des Kampfes zwischen Sommer und Winter mit dem Dionysos Mythus hefert die Sage von dem Kampf zwischen dem Bootier Xanthos und dem Neleiden Me lanthos, hier bleibt durch eine List des Dionysos Melanaigis Melanthos. der 'Schwarze', Sieger über Xanthos, den 'Blonden Außerdem gibt es ım nordlichen Thrazien noch heute ein Volksfest bei dem ein Mann in Ziegenfelle gehullt als König begrußt wird. Samen über die Menge aus streut und schließlich ins Wasser geworfen wird. In einer anderen Gegend von Thrazien verkleiden sich Manner in Ziegenfelle, einer von ihnen wird getötet und von seinem Weibe beklagt. Dionysos als Trager des Ziegenfelles ist aber ein Vegetationsdamon, der sich von Zeit zu Zeit in der Ziege in karmert. Die Stelle des Mahabhasva tritt für die Richtigkeit dieser Theorie nach Keith insofern ein, als sie zeigt daß das indische Drama ganz den selben Ursprung hatte Krsna Väsudeva ist ursprunghen gerade so gut ein Vegetationsdamon wie Dionysos Die Tötung Kamsas durch Krsna ist. nichts weiter als die neuere Form des Kampfes zwischen Winter und Fruh ling oder Sommer, der uns in vedischer Zeit in der Mahavrata Zeremonie entregentritt, wo ein Sadra und ein Vaisva um ein rundes weißes Fell, das Symbol der Sonne, kampfen Wie hier der weiße Vaisva über den schwarzen Sudra siegt, so siegt auch Krsna über den Kamsa, d h 'red man slavs black man' Es wird ja gesagt, daß sich die Granthikas in zwei Parteien teilten, die einen, die Anhanger des Kamsa, farbten sich das Gesicht schwarz, die anderen, die Anhanger des Vasudeva, malten sich rot So endet das indische Spiel anders als in Griechenland, mit dem Sieg des lichten Gottes, und daraus erklart sich auch, warum nach den Regeln der indischen Dramatik ein Stuck nicht mit dem Tod des Helden enden darf

Y The Child Krspa, JRAS 1998, S 169ff, The Origin of the Indian Drama, ZDVIG 64 S 534ff, The Vedic Akhyāna and the Indian Drama, JRAS 1911, S 979ff, The Origin of Traged, and the Akhyana, JRAS 1912, S 411ff

Ich hoffe, daß es mir gelungen ist, die Ausführungen Keiths in ihren wesentlichen Punkten richtig wiederzugeben Unklarheiten im Ausdruck und zum Teil sogar Widersprüche machen das nicht ganz leicht. So schreibt Keith z B ZDMG 64, S 535f , JRAS 1911, S 1008, den Saubhikas offenbar Handlung allein zu1), JRAS 1912, S 423, Anm 1 wird es aber wieder als möglich hingestellt, daß die Saubhikas Handlung und Worte gebrauchten") also schon das auffuhrten, was Keith ein wirkliches Drams nennt Inwiefern dann die Angaben über die Saublikas etwas für die Entstehung des Dramas beweisen können, bleibt mir unverstandlich Ich halte es im ubrigen fur uberflussig, auf die Theorien Keiths im einzelnen einzugehen, da sie, wie ich zu zeigen hoffe, wenigstens soweit es sich um das indische Drama handelt, auf einem völligen Mißverstehen der Maha bhāsya Stelle beruhen2) Vielleicht wurden Keith selbst einige Zweifel an der Richtigkeit seiner Behauptungen gekommen sein, wenn er den Versuch gemacht hatte die Stelle einmal im Zusammenhang zu übersetzen Das ware um so wunschenswerter gewesen, als er sich in seinen Aufsatzen auch an Leser wendet, die des Sanskrits nicht kundig sind Zum mindesten hatte man aber doch verlangen konnen, daß er die Stelle, aus der er so weitgehende Folgerungen zieht, seinen Auseinandersetzungen in der Form zugrunde legen wurde, wie sie die kritische Ausgabe von Kielhorn bietet Daß Keith diese Ausgabe gar nicht aufgeschlagen hat, daß er uberhaupt nur Webers Auszug aus der fehlerhaften Benares Ausgabe und Webers Paraphrase benutzt hat, zeigt sich auf Schritt und Tritt') Das aber wird von allem anderen abgesehen fur Keith eine reiche Quelle von Fehlern So gibt die vollkommen sinnlose Lesart buddhir vuacaksanah zu der Über

<sup>1)</sup> Now the earliest certain notice which is preserved of the Indian drama of the performance of two plays in different ways either by Saubhikas who actually performed the action of the play on the stage, or by Granthikas who by words expressed the sentiments of the personages affected. This passage is of classive importance. It displays all the cessinal elements of drama side by side. Mit all the essential elements' schemen nur die beaten, Handlung und Rede, general zu s.m. denn das rituello Drama 'gradually descloped into real drama by the union of action and of speech, here shown separately employed as means of expressing like action of the context of Karps and Kyray' (7DMG) 'In the Mahabhapa, where we are told how the slaying of Karnes by Krgus could be it presented either in actual action or by mere words (IDAS)

t) It does not definitely appear whether the sault ikas actually acted and spoke their parts'

<sup>\*\*)</sup> Nur das set her bemerkt, daß die 1 rklirung dir Regel über den glucklichen Ausgang des Dramas auf jeden I all falsch ist bie kann nicht auf urgendweiche alle Tradition zuruckgehen, die so das verklasseds i Drama noth gur nicht kennt. In Bhasas Urubhangs stirbt Duryodhana, dir Hell die Stückes am Schluß auf der

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sieho insbesondere JRAS 1912, S 418 Ania 7, wo sogar atal ca wieder erschent, das erst you Weber falselibeh für ät id en wie auch die Benarts Ausgabe hest eingesetzt ist.

setzung Aniaß 'reciters who represent the feelings1) of either side' (JRAS 1912. S 418), wodurch der Anschein einer Ahnlichkeit mit dem Dithyrambos erweckt wird, die in Wahrheit gar nicht besteht. Die Kielbornsche Ausgabe liest ferner am Schluß mit samtlichen Handschriften kend raktamukhā bhatanti kecid kālamukhāh, die Benares Ausgabe hat raktamukhāh und kalamukhah vertauscht. Nur dadurch wird es aber Keith möglich, die Leute mit schwarzem Gesieht auf die Anhinger des Kamsa, die mit rotem Gesicht auf die Anhanger des Krsna zu beziehen. Aus dem richtigen Text könnte er höchstens folgern, daß die Anhanger des Kamsa rot, die An hanger des Krsna schwarz gewesen seien Nun bin ich allerdings überzeugt. daß ein schwarzer Vegetationsdamon Krsna Keith an und für sich Leine Schwierigkeiten bereiten wurde, in der reichen Schar der Vegetations damonen, mit denen uns die moderne Mythologie begluckt, bietet in Dionysos Melanaigis eine schöne Parallele, aber zu den Tatsachen der Ma häyrata Zeremonie scheint mir dieser schwarze Vegetationsdamon nicht canz zu passen

Versuchen wir nun einmal - was bisher memand getan zu haben scheint — uns klar zu machen, was die Mahābhāsva Stelle wirklich besagt Weber war der Ansicht daß es sich bei den Vorfuhrungen der Saubhikas um eine Art roher Mysterien handle, in denen 'der den Kamsa resp. Bali reprasentierende Schauspieler wirklich leibhaftig (pratyaksam) getötet resp gebunden wurde' Darin ist ihm wohl memand gefolgt in der Tat legt Weber hier in pratual sq einen Sinn, der ihm ganz gewiß nicht zukommt Alle aber scheinen darüber einig zu sein daß die Saublikas Schausnieler waren die die Tötung des Kamsa und die Bindung des Balt darstellten Geren diese Auffassung muß schon das Bedenken erregen daß Patañiali diese Leute mit einem Wort bezeichnet, das spater iedenfalls für den gewöhnlichen Schausmeler nicht ublich ist. Der Ausdruck pratual sam hamsam ahalayantı, matyaksam Balım bandhayantı sehließt aber die Deutung der Saubhikas als Schauspieler geradezu aus. Ein Pataniah ist oft knapp in seiner Redenere aber immer haar-charf Wenn er gesagt. hat Kamsam ahatayan bedeute Kamsaradham ataste, er trzahit die Totung des Kamsa', so ist es einfach unmöglich, daß dieser Ausdruck, auf die Saublukas angewendet, plotzlich bedeuten konnte 'sie stellen die Totung des Kamsa als Schauspieler dar'. Der Satz über die Saubhikas kann nur besagen 'Was zunachst diese sogenannten Saubhikas betrifft, so erzehlen sie die Tötung eines vor Augen stehenden Kamsa und die Fesselung eines vor Augen stehenden Bali ' Stehen Kamsa und Bali und ebenso naturlich the Feind Väsudeva, vor Augen, so sind sie in der Gegenwart vorhanden, und daher ist das Prasens am Platz Die Saublikas sind also Leute, die Geschichten wie die Tötung des Kamsa und die Fesselung des Bali zur Frienterung gewisser vor den Augen der Zuschauer sich abspielender

<sup>1)</sup> Weber 'Empfindungen' Naturbeh kann budl'e das gar nicht bedeuten

Handlungen vortragen Diese allein auf Grund des Textes gewonnene Definition pußt genau auf die Schattenspieler, auf die wir vorher geführt wurden Auch die Stoffe, die die Saublikas nach dem Mahabhasva be handelten, gehören durchaus demselben Kreise an wie die des Mahanataka, der chānānātakas und der Vorfuhrungen der Amdrajālikas Daß die Vor truge der Saubhikas literarische Form hatten, macht ihre Zusammen stellung mit den Granthikas, die sicherlich Rezitatoren epischer Gedichte waren, wahrscheinlich Der ganze Zusammenhang weist darauf hin daß in dieser Hinsicht zwischen Saubhikas und Granthil as kein Unterschied bestand Auch hier bietet wiederum die Geschichte des Schattenspieles in China eine Parallele. Die oben S 403f zitierte Stelle aus dem Tan sou fahrt nach dem Bericht über die Erfindung des Schattensmeles unter Wu ti fort 'Allem in der auf Wu ti folgenden Zeit hat man nichts daruber gehört Erst zur Zeit des Kaisers Jön tsung von der Dynastie Sung (1023-1065) fanden sich unter den Marktleuten Erzahler (Rhansoden) der Geschichte der drei Staaten die ihren historischen Schilderungen im Stil jener Zeit geschmuckte Schattenfiguren hinzufugten. Das ist der Anfang der bis auf unsere Tage erhaltenen Bilder der Kampfer der drei Staaten Schu, Wei und Wii'

Den endgultigen Beweis daß die Saubhikas Schattenspiele zeigten, vermag freilich auch das Mahābhasya nicht zu erbringen, da es über die Technik der Darstellung michts aussagt. Die Erklarungen der Kommen tatoren die allerdings um mehr denn ein Jahrtausend junger sind als Patamalı, fuhren sogar auf etwas anderes Kaivata sant saubhika ils Kamsādyanukurinām natūnam vyākhyanopādhyāyāh ! Kamsānukurī natah samanlash Kamsabuddhya arhitah Kamso Bhasve rayaksitah Dieselbe Erklarung steht in der Padamañjari Lévi Theatre indien, S 315, uber setzt Kaiyatas Erklarung 'On appelle caubhikas les maitres qui apprennent la facon de reciter aux acteurs qui representent Kamsa, etc. Allein das kann nicht richtig sein. Es ist im Mahabhasya doch auf jeden Fall von irgendwelchen Vortrigen und Vorführungen die Rede, aber nicht von Unterrichtsstunden fur Theaterschuler Vyakhyana kann auch gar nicht 'unterrichten' bedeuten, es ist nie etwas anderes als 'erklaren' Die Sau hinkas sand nach den Kommentatoren also Leute die die Schauspieler, die den Kamsa usw darstellen, 'erkluren' Das ist derselbe Ausdruck, den der Siamese von dem Sprecher beim Schattenspiel gebraucht1) Soweit be statigen also die Kommentatoren durchaus das Ergebnis zu dem wir durch die Prufung des Textes selbst gelangt sind Allein sie nennen die

<sup>3)</sup> Bastan, Resen in Saam S 504 Auch gibt es funf Muskanten und zwei Personen die die Biller erkluren Wenn Mohanniksa zu Mahan I 5 bemerkt schum kathkopendyn uphkyskeit dimanah ikolacatselegom avalarusati, so geht sykklyskit allerdings meht saf den Sprecher, son lern den Redaktor des Werket Aufrecht, Cat cod man Bibl Boll VIII 142, hat die Worte m
ßegestanden

Spieler natas Es ist vielleicht nicht ausgeschlossen daß damit auch die Figuren des Schattenspieles bezeichnet sein könnten, aber eher laßt doch der Ausdruck auf menschliche Spieler schließen, die aber naturlich, wie aus dem Zusammenhang hervorgeht, dann nur stumme Spieler sein könnten Solche Spiele besitzen die Javaner in ihrem Wavang topeng und Wayang wong, bei dem ersteren treten Menschen in Masken, bei dem letzteren Menschen ohne Masken an Stelle der sonst ublichen Lederfiguren des Schattenspieles auf (Juynboll, Intern Archiv für Ethnogr XIII, S 5) Ebenso sind in den siamesischen Maskenspielen, deren Stoff stets dem Rämävana entnommen ist, die Schauspieler stumm (Bastian Reisen in Siam S 503) In Indien ist die von Sourindro Mohun Tagore. The eight principal Rasas of the Hindus, S 21 beschriebene murti etwas Abuliches Dabei werden beruhmte Persönlichkeiten vorgestellt und von einem sütra dhāra 'erklart' Die Spieler sind vollkommen stumm und gebrauchen auch keine Gesten Es sind also lebende Bilder mit Erklarung Die Darsteller solcher shāmkis, wie die moderne Bezeichnung lautet kommen nach Tagore besonders von Bombay und Mathura Noch naher steht den javanischen und siamesischen Spielen was einzelne der Patuas des westlichen Bengalen bieten. Sie stellen nach Tagore, S. 14 eine Reihe von historischen oder mythologischen Personlichkeiten und Ereignissen pantomimisch dar mit emer fortlaufenden Erklarung in Versen und mit oder ohne Musikbe gleitung 1) Es ist gewiß möglich daß die Kommentatoren an derartige Vorstellungen gedacht haben fraglich bleibt es aber, ob sie damit auch fur Patanialis Zeit das Richtige treffen Die weiteren Ausführungen im Ma habhasya schemen mir wiederum dafur zu sprechen daß die Saubhikas leblose Figuren bei ihren Vorfuhrungen benutzten

Die zweite Frage in der Diskussion lautet citresn katham Weber denkt dabei offenbar an Maler die die Tötung des Kamsa usw bildlich darstellen Ich habe demegegenüber schon oben daruf linigowiesen daß Kamsam ghätayats nichts anderes heißen kann als 'er erzahlt die Tötung des Kamsa' Die Worte eitrest katham können danach nur bedeuten Tinwiefern (ist das Prasens in Kamsam ghätayatı richtig, wenn die Ge schichte der Tötung des Kamsa) vor Bildern (erzahlt wird)? Die Antwort lautet 'Auch in den Bildern sieht man das Ausholen zum Schlage und das Niedersausen der Hiebe und das Schleffen des Kamsa') put anderen

b) Man könnte auch darun denken, daß hanyata Schattenspiele im Auge hatte, bei denen die Schatten durch wirkliche Venschen here orgerufen wurden. So behelt abs ir diese Art des Schattenspieles bei uns bas und den heutgen Tog auch ist, so schemt sie doch im Orient unbekannt zu sein. Jacob, Geschichte des Schattenspiele S 140ff, wirst nach, daß sie wahrscheinhelt aus Spanner stammt 1767 nach Paris kam und von da 1781 durch den Prinzen Georg von Meiningen in Weimar einigeführt wurde.

<sup>9)</sup> I me wörtliche Übers trung von ukurna nipatu'tă ca prahârâh ist im Deut schen nicht möglich. Ob Kamsakuran nata aid erichtige Le-art ist, ist mur zweiß li aft, cheno die Übersetzung (gel obin S 40% Anm.).

Worten auch da sind Kamsa und Vasudeva gegenwartig Auch Haradatta in der Padamañiari bezieht die Stelle natürlich auf Leute, die ein Bild 'erklaren' Diese Erklarung besteht nach ihm in solchen Worten wie 'hier ist der Palast von Mathura, hier ist Kamsa, hier ist der verehrungs wurdige Vasudeva eingetreten' usw ye 'pı citram vyācaksate 'yam Mathu ramusādo1\ 'yam Kamso 'yam bhaqayān Vāsudevah vravysta etāh Kamsakarsinuo ramaia eta udaŭrna nivatitas ca prahara avam hatah Kamso 'yam ākrsta 111 te 've estragatam Kamsam tādršenasva Vāsudetena ghatavanti citre 'm hi tadbuddhir cra paśwatām, und merkwurdigerweise fugt er hinzu etena cutralekhakā vuākhuātāh 'damıt sınd die Maler erklart worden' Da nach sagt auch Nagoubhatta2) evam ca cytralekhakā am cytrasiham Kamsam tädrsenana Krsnena ahatavantutu arthah Wenn Haradatta und Nago ubhatta wie es den Anschein hat den Ausdruck Kamsam ghātayat; hier von einem Maler verstehen wollen, der gelegentlich einmal ein Bild, in dem er die Tötung des Kamsa dargestellt hat, erklart, so befinden sie sich meines Erachtens im Irrtum Vir scheint es völlig klar, daß hier Leute gemeint sein mussen die den Vortrag von Geschichten, wie die Tötung des Kamsa als Profession betrieben wie die Saubhikas und Granthikas, mit dem Unterschied, daß sie dazu Bilder zeigten. Man könnte dabei zu nachst an die Mankhas denken, die Kalnasütra 100 in einer Liste von allerlei fahrendem Volk erwahnt werden und nach dem Kommentar Beitler waren die mit Bildern in der Hand herumzogen und auch Gauriputrakas hießen (mankhas citraphalakahasta bhiksuka Gauriputraka iti prasiddhah) Bha gayatı 15, 1 wird berichtet daß der Vater des Gosala Mankhaliputta ein Mankha gewesen ser und daß Gosala selbst zunrichst das Gewerbe eine-Mankha ausgeubt habe, der Kommentar erklart auch hier mankha als cutraphalakavyagrakarabhuksurisesa3) In der Verkleidung eines solchen Mankha tritt offenbar auch der Spion im ersten Akt des Mudraraksasa auf'i Er benutzt, um sich Zutritt in die Hauser zu verschaffen ein gama pala, das er unter Absingung von Liedern zeigt (11, 3 jära edam geham parisia jamaradam damsaamlo gidāim gāāmi, 17, 6 tado paragharapparese varassa asankaniena imina jamaiadena hindamano ana maniarasetthicanda nadāsasa geham paritiko mki tahim ca jamaradam pasāria paūtio mki gāt

<sup>1)</sup> Dr Text in der Ausgabe der Bibl In l Wall uruprasado

<sup>2)</sup> Kanyata bemerkt nichts zu der Stelle

<sup>9)</sup> Hoernik Uwagadasia II, S 108 App S 1 Ob die Tradition richtig ist oder nicht kommt hier naturieh nicht in Betracht Der Versich masil au üb zich kluring von Um In Italiania zu benatzan ist ziel nifäls ändelichen die Markhalipulla umzweifelhalt sancht Uaskaripulra Angehönigs die Ordens die Stahtrager, ist Wie aber Charpentier Jikk S 1913 S (71 Dekapiten Jann dals masila gerkein wirkliches Wort, sondern eine Erfundung sei ist mit unverständlich Maskha wird auch im Kommentar zu Hernacan in Abb. 755 erwal at.

<sup>4)</sup> Den Hawers auf diese und die nachker angeführte Stelle aus dem Balars majana verdanke ich Konow

die Leng Nang wahlt der Spieler von Tellen (Nang) eine Ochsenhaut möglichst brut und groß um sie einem Maler (Xang Khien) zu übergeben der darauf die Episoden des Ramayana zeichnet mit den Figuren des Herrn Ram des Herrn Laksaman der Fran Sida der Soldaten in des Herrn Ram Affenheer, dann die Figur des Ungeheuers Thossakan genannt die der Dung Monthol Frau ienes Thossakan und ferner die Rauber, die Fran Sida von der Seite des Herrn Ram entfuhren Nachdem alles dieses hubsch aufgezeichnet ist wird es ausgeprickelt so daß das Fell nach den Umrissen der aufgezeichneten Linien durchlöchert ist Wenn du dieses Fell bei Tageslicht betrachten solltest so wurdest du nichts klar und deut heh darauf sehen, aber her Nacht laßt der Schein des Feuers das Ganze Wenn der Eigentumer irgendwo hinberufen wird so hervortreten nimmt er ein weißes Tuch mit sich 8 Sok (8 Ellen) breit und 4 Va (16 Ellen) lang das er schrag geneigt aufhangt und es das Cho Nang (Schatten des Felles) nennt Dann wird ein Feuer angezundet und die Flamme tuchtig genahrt um durch ihren Schein das Ganze aufzuhellen und die Trans pyrentenbilder zu illuminieren. Man postiert darauf die nötigen Leute um das Fell hin und her zu bewegen zum wemesten 9 oder 10 aber auch 20 und mehr Wenn das Fell hervorgebracht wird so fassen es die Ge hulfen an dem hölzernen Gestell und bewegen es vor dem Cho Nang hin und her so daß das durchschemende Fener die Bilder darauf aburft. Fur diese transparenten Felle werden nur Szenen aus dem Epos Ramakhien verwendet andere Subjekte aber nicht (Bastian Reisen in Siam, S '04)

Im Mahabhasya wird dann weiter die Frage gestellt. Inwiefern (ist das Prasens in Kamsom ghätigstis richtig) wenn es sieh um Granthikas handelt bei denen doch nur sabdaggadu beobachtet wird? Das Wort granthika bedeutet nach den Levikogruphen daurgila also Astrolog oder Wahrsager (Prik 571 Hem An 3 32 Medmik im 80) Dis kann es hier naturlich nicht bedeuten. Es muß hier eine Art von Rezitator bezeichnen Kanyata und Nagojibhatta geben es denn auch durch kathaka. Haradatta durch kathaka Haradatta durch kathaka der In diesem Stane erscheint das Wort noch zweimd im Mahabhasya zu Pan 1 4 29 wo grantliskasya śrnots neben natasya śrnotsymak als Beispiele an gefohrt werden. I zeilwecht hat granthika theselbe Bedeutung such in Miki 14 70 7.

tatra malla nataš casva granthskah saukhyašsynkūh |
sulanaägadhasanajhäš cāyu astuvans tam Janardanam ||
wenn auch Nilakantha bemerkt granthskāh dasvaynah granthskas tu
karve syīd dasvayne gugguludrume sti I tsvalocanah') Ich elaubo nicht

Im Pali fin len sich die geriftskas im Vill umpar I tajataka (\*45) G 59
millikäre da vijake geniftske atle at essile |
seven nakäre na vilare sian mit prasen in vist i ||

daß der Granthika etwa davon seinen Namen hatte, daß er Strophen durch eine improvisierte Prosaerzahlung 'verknupfte' Noch viel weniger berechtigt uns das was wir über die Granthikas erfahren, dazu, sie als 'Zykliker' zu deuten d h als Rhapsoden, die verschiedene Einzelsagen zu Zyklen verbanden, wie das Dahlmann Genesis des Mahabharata, S 163ff behauptet Ich bin vielmehr überzeugt, daß granthika eine Ableitung von grantha ist und mit Bildungen, wie gandhila, pravarila, pumla, šanlhila (Mahāv 3, 113) usw auf einer Stufe steht, also eigentlich den bedeutet, 'der ein Buch benutzt' In dem gleichen Sinne erscheint granthin bei Manu 12, 103

asñebhyo granthingh śresthā granthibhyo dhārino varāh 1 dharibhuo nannah śrestha nanbhyo vyavasayınah1) ||

Ebenso haben die Kommentatoren das Wort verstanden Haradatta sagt ye 'ps grantham tācayantah Kamsavadham ācaksate kāthikā nāma, Nāgo ubhatta bemerkt zur Erklarung von sabdagranthagaddamätram, wie er anstatt sabdagadumātram gelesen hat, sabda sei das aus dem Mund des Vortragenden kommende Wort, grantha das in seiner Hand befindliche Manuskript, gadda die ihn umringende Menschenmenge (sabdah kathaka mulhoccarvamanah | granthas taddhastarustalarunah | gaddo manusuasamghātah) Die Granthikas, die nach dem Mahābhāsya die Geschichten von der Tötung des Kamsa und der Bindung des Balt vorlasen, sind offenbar die Vorganger der Leute, die spater das Mahābhārata, das Ramāvana und Puränas vorzulesen pflegten Solche Vorlesungen sind uns bekanntlich für das 7 Jahrhundert durch Bana2) und eine Inschrift aus Kamboja3) be zeugt sie werden aber auch in dem Schlußkapitel des Mahabharata selbst erwahnt Der vacaka, der hier geschildert wird, ist, wie eigentlich schon Goldarbeiter und Juweliere passen weder die Astrologen noch irgendwelche Rezi tator n hinein Ganthika scheint hier eine Art Handwerker zu bezeichnen Weitere

Vermutungen zu außern, scheint mir vorlaufig zwecklos 1) Buhlers Übersetzung die auf den Kommentaren beruht, lautet (I ven forret

ful) students of the (sacred) books are more distinguished than the ignorant, those who remember them surpass the (forgetful) students, those who possess a knowledge (of the meaning) are more distinguished than those who (only) remember (the world) men who follow (the teaching of the texts) surpass those who (merels) know (their meaning)' Ich kann die Wiedergabe von granthin und dharin nur bedingt für richtig halten Meines Frachtens sind die guidh diejenigen, die gar nichts von den vedischen Texten wisen, die granthinah diejenigen, die ein Buch haben, also geschriebene Texte benutzen und insofern 'vergeßlich' genannt werden können, die dharman diejenigen, die die Texte auswendig können ohne ihren Sum zu verstehen, die judningh die jenigen, die auch die Bedeutung der Texte kennen, und die rygrass jinah diejenigen, die sie befolgen

2) hådambari (Bombay 1890) S 128 bhagarantam Mahåldlam arcitum ita gatava Litra Mahābhārate viloyamāne brutam

<sup>1)</sup> Barth, Inser sanser du Cambodge S 30 Pama ranapuranabhyam akesam Bharatan dadat akri invaham accheduim sa ca tadvicanisthiim

der Name zeigt ein Vorleser, man vergleiche insbesondere V 22 und 53 trisastivarnasamyuktam astasthānasamīritam

triassuvarnāsamyukam asustanassametrum učauyed vealah stasthah stāsīnah susamāhtah || atah param pravalssjāms yāns deyāns Bhārate | učvyamane tu urprebhyo rājan parvans parvans ) ||

Im ubrigen kann freiheh Nagoubhattas Lesung und Erklarung im einzelnen keineswegs als sicher gelten. Die meisten Handschriften, darunter die besten lesen sabdagadumātram, die Sarada Handschrift k hat gaduka fur gadu Die Lesungen sabdagranthanagadumätram und sabdagranthanamätram werden nur von schlechteren Handschriften geboten die erste von g, die zweite von B Mit Någoubhattas Lesung stimmt keine Handschrift des Textes uberem Von den Bedeutungen, die das PW fur gadu anfuhrt, kommt hier kaum eine in Betracht. Wir sind also aufs Raten angewiesen Ich möchte es fur das wahrscheinlichste halten daß oadu ein Synonym von grantha ist, das daher auch zum Teil in den Text eingedrungen ist, und daß sabdagadu Wortverbindung bedeutet Dem Sinne nach wurde das jedenfalls passen denn daruber kann kein Zweifel bestehen, daß von den Granthikas hier im Gegensatz zu den Saubhikas behauptet wird daß sie unter Verzicht auf alle fur das Auge berechneten Mittel die Tötung des Kamsa new nur mit Hilfe von Worten schildern Damit steht es aber doch in flagrantem Widerspruch wenn wie allgemein angenommen wird nachher gesagt wird daß sie sich in zwei Parteien teilten von denen sich die nine das Gesicht rot die andere schwarz farbte. Dann wurden sie in doch wieder nicht nur mit Worten sondern auch mit augenfalligen Mitteln arbeiten Wie soll man sich diese im wesentlichen doch offenbar enischen Rezitationen überhaupt von zwei Parteien ausgeführt vorstellen Und wenn man auch vielleicht annehmen wollte daß sich die Anhänger des Krana Vasudeva ihm zu Ehren schwarz farbten - Krana ist ja der 'Schwarze' - warum sollten sich die Anhanger des Kamsa rot farben' Ich wußte nicht daß irgendwo gesagt ware daß Kamsa rot gewesen sei Inwiefern kann weiter iene Teilung in zwei Parteien und die Farbung der Gesichter etwas fur die Richtigkeit des Prasens in Lamsam ghatavals be weisen, Denn darum fuhrt Patanjali schließlich doch alles das an, ihm hegt doch gar nicht daran eine Beschreibung der Tatigkeit der Granthikas um ihrer selbet willen zu geben. Nach Weber stellen, die Granthikas da durch wirklich seiende Empfindungen dar Abgeschen dason daß diese Ilbersetzung auf einer völligen Verkennung des Textes beruht durfte es schwer zu sagen sein wie eine 'wirklich seiende Empfindung' durch Rot oder Schwarzfarben des Gesichtes zum Ausdruck gebracht werden könnte

Schwierigkeiten machen endlich auch die Worte varnänyaltram presyant.
Meinem Sprachgefuhl nach kann das gar nicht bedeuten 'sie bemalen sich

<sup>1)</sup> Vel auch de Freit nung d'r pustakos in V 73 un 17". De Verse kelien samtleh auch im Harit 16 101ff wied r

mit verschiedenen Farben', das könnte hochstens etwa durch bhinnavarnatiam pusyanti susgedruckt sein Varnänyatta kann nur das 'Anderssein,
die Veranderung der Tarbe' (tarnasyänyatam) sein, mit der Farbe aber
kann, da nachher von mukha die Rede ist, nur die Gesichtsfarbe gemeint
sein Genau in dieser Bedeutung erscheint das Wort aber auch sonst in
der Literatur Sahityad 166 wird taitarnya unter den sättrika rikāras
aufgezahlt und in 167 wird es definiert

## vısādamadarosādyair i arnānyati am vii arnatā

'marnata (= manarnya) ist die Veranderung der (Gesichts)farbe aus Niedergeschlagenheit, Rausch, Zorn usw'1) Und diese Bedeutung stimmt auch m unserer Stelle durchaus zu dem Folgenden Der Inder unterscheidet zwei Arten von Verfarbungen bei Affekten eine nach Rot, die andere nach Schwarz Panini lehrt in 5, 4, 31-33, daß an lohita und kala 'rarne canitye', 'wenn die Farbe nicht dauernd ist', das Suffix -ka trete. Die Kāśikā mbt als Beispiele lohitalah kopena, lohitalah pidanena, lohitilä kopena, lohinilä kopena, kālalam mulham vailalsyena, 'das Gesicht ist schwarz vor Scham' Manu 8, 25 wird unter den außeren Anzeichen aus denen der König die Gedanken der vor Gericht auftretenden Parteien erschließen soll, auch varna genannt, wofur im folgenden Vers vaktravilāra eintritt, Kullūks erklart varnah sväbhavikavarnäd anyädrso mukhakalimädih Hemacandra. Abh 307, nennt vavarnyam kälikä unter den acht sättvikas. Fur kala und lohita treten auch Synonyma ein, so śyāma, gelegentlich auch śyāra fur kāla ralta in Versen auch aruna fur lohita Bhārativanatvaš 8, 145ff werden vier Gesichtsfarben unterschieden stäbhättla die naturliche'. masanna 'heiter, klar' rakta 'rot', und svāma 'schwarz' Die drei letzten werden auf die verschiedenen Rasas verteilt, der prasanna mulharaga kommt dem adbhuta hāsya und śrngāra zu, der rakta dem vīra, raudra. mada und Laruna, der svama dem bhavānaka und bībhatsa Die Stelle scheint mir nebenbei bemerkt deutlich zu zeigen worauf schon Paninis Angaben fuhren, daß man ursprunglich nur zwei Arten der Verfarbung unterschied. denn das hier hinzugefugte prasanna ist keine eigentliche Farbenbezeichnung Bharativanatvas 7, 30 wird gelehrt, daß der vor einer Gefahr be sorgte Mann ein schwarzes Gesicht habe syamasyah sankitah purusah Im Kautiliva 18 (S 43) wird unter anderen Merkmalen an denen man einen Giftmischer erkennen kann, wie stockende Rede, Schweiß, starkes Zittern, auch suslasyāravaktratā angefuhrt Sāhitvad 233 heißt es. daß der Zornige rote Augen und rotes Gesicht zeige, im Unterschied von dem Kampfeshelden raktasyanetrata catra bhedini yuddhairatah Ebenda 500 wird Zorn und Leidenschaft als rot bezeichnet raktau ca krodharagau Mahānātaka D 13, 1 wird Rāvana genannt Lankesvarah sutavadhāruna. vaktracakrah, ebenda 13,38 Rāma krodhārunah, Hāla 1,1 das Gesicht der

<sup>1)</sup> Vgl Bhāratiyanaṭyaś 7, 88 śūdkrodhabl ayaśramarogaklamatilpajam oz cawarnyana

420 Die Saubhikas

eifersuchtigen Gaur rosāruna Erwahnt sei auch, daß dem raudra Rastrakta dem bhayānaka krsna als Farbe zugeteilt wird (Sah 232, 235) Edurfte nieht schwer sein die Belege noch zu vermehren Schon auf Grund des Angefuhrten aber laßt sich behaupten daß das Rotwerden im allge meinen als Zeichen zormiger Erregung angesehen wurde, das Schwarz werden als Zeichen der Furcht In diesem Sinne muß auch rahlamukhah und kālamukhah in unserer Stelle genommen werden 1) und selbstverstand lich kann der Satz dann nur auf die Zuhörer gehen Die Zuhörer verraten durch den Wechsel der Gesichtsfarbe, daß sie Zorn und Furcht empfinden wie das auch von dem idealen Zuhörer beim Schauspiel verlangt wird!)

yas tuste tustim äyäti soke sokam upaiti ca |

kruddhah kruddhe bhaye bhilah sa natye preksakah smrtah |

Auf die Zuhörer muß dann aber auch der vorhergehende Satz bezogen werden sie sind es, die teils für Kamsa, teils für Väsudeva Partei ergreifen In dieser Parteinshme und in den Außerungen der Affekte sieht aber Patanjali ein Zeichen, daß Kamsa und Vasudeva von denen die Gran thikas erzahlen in der Vorstellung der Zuhörer augenblicklich in der Gegenwart vorhanden sind Denn das ist die Bedeutung von atas ca satah Atas ca salah ist nicht etwa ein Fehler für alas ca salah und bedeutet nicht etwa wie Weber meint 'daher', sondern ist wie alle mit atad ca begin nenden Satze3) ein verkurzter Satz und darum sage ich satah' Daß Kamsa und Vasudeva beim Vortrag der Granthikas ebenso wie bei dem der Saublikas gegenwartig sind wenn auch in diesem Fall nur in der Vor stellung der Zuhörer, wird aber deshalb betont weil sich daraus wieder wie in den vorher besprochenen Fallen die Richtigkeit des Prisens in Kamsam ghātayats ergibt4) Die Stelle des Mahābhasya soweit sie die Granthikas betrifft, ist also zu übersetzen 'Inwiefern (ist der Gebrauch des Prasens in Kamsam ghatayati usw richtig) wenn es sich um Granthilas

<sup>3)</sup> Nach Paquur mußten vur allerdings k\(\textit{alastansulha\theta}\) erwarten, aber diese Abwechtung spincht naturlen neht gegen meue Erklarung denn nuch wenn von d\(\textit{a}\) Tiemakung der Gesenkter die Redie ware mußte es nach Pan 5 4 32 "rulte \(\textit{alasta}\) tamulh\(\textit{a}\) heine Herr st offernbar enen \(\text{Another times}\) to Sprachgebrauch eungetreiten die wenn nan den Zeitraum bedenkt der zwissehen Paquin und Patathjal laget nicht ver wunderlich ist.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bharata in Vialatim Lomm 9 siehe Lévi a a O App S 63 1gl auch M Viller, India what can it teach us? S 81

<sup>7)</sup> Vgl I 12 27 autrato voa hi shobdin pratipadyante | atod ca sutrata eva yo hv utsutrayi kathayen ndadayihyeta 81 4 85 18 96 20 17 16 6 217 19, 251 17 256 22 uw o Die Kommentatoren haben das alles offenbar für so selbstverständlich Krinitet daß see es für überflusseg hielten die Stelle ausführlich zu erklann. Näpö ihhalte macht aber verusgieren zwei Bemerkungen die erkennen lassen daß er die Sache ebenso auffalbe. Zu diad en and vydmidridd est (see) bemerkt er en helm yndighen vertagen die erkennen lassen haber ertifick profishel in ab quittet überdahe in at enhaberatiff bhävenh [tatkålannte stapalen ist verpängsetrom pusyant, pustam lurvanhaddatut ut ert.

(Vorleser) handelt, bei denen (doch) nur die Verbindung von Worten beobachtet wird. Auch diese lassen, indem sie die Schicksale.) jener (Kamsa,
Bali, Väsudeva) von ihren Anfangen bis zu ihrem Ende auseunandersetzen,
sie als gegenwartig in der Vorstellung (der Horer) existerend erscheinen.
Und darum (sage ich) "gegenwartig existerend", weil sich auch Parteien
zeigen.). Die einen nehmen für Kamsa Partei, die anderen für Väsudeva.
Sie zeigen ja auch Wechsel der Gesichtsfarbe, die einen werden rot im
Gesicht, die anderen schwarz.) Damit fallen all die luftigen Theorien

Die Strophe wird auch von Kaiyata und Haradatta und von Visvanatha im Kommentar zu Sähitvadarpana 61 zitiert, an der letzten Stelle mit den Varianten rupams tan und pratyalsan ira Helarajas Kommentar zu der Strophe ergibt, soweit es sich um die Granthikas handelt, für unsere Frage nichts Neues Ich will nur erwahnen, daß auch hier granthika durch lathala erklart wird tatra granthiläh lathalävata iti eriterüpengeva Kamsayadhādy ācaksate, tathā ca kathakah érotare Kamsādyākārapratvavarananad buddhrrasuderena buddhikamsam ahatavati. In den einleitenden Bemerkungen behandelt Heläräja kurz auch die Frage, inwiefern der Ausdruck Kamsam ahātavati. Balim bandhavati für andere als die Granthikas richtie sei, aber, dem veranderten Zweck entsprechend, in anderer Weise als Pataniali Leider ist der Text hier zum Teil verderbt, er lautet in der Ausgabe der Benares Sanskrit Series Citragur styādau hi prakrtirūpasya prayojyaprayojakabhāvādhyavasāyāt Kamsam ghātayati Balım bandhayatlı sıddham | evam krtanukaranenadye 'pı (mahanayanam)? Kamsarásudevánukárena sádrysát tadrápatopapattih Citragu ist nach Bhágavatapur 10. 61, 13 em Sohn des Krsna Helaraja sagt also, daß für ihn und andere Verwandto oder Freunde des Krsna der Ausdruck Kamsam ghātayatı richtig sei, weil man das Vorhandensein des zu Veranlassenden und des Veranlassers, das nach Pan 3, 1, 26 erforderlich ist, für die ursprunglichen, wirklichen Erscheinungen des Väsudeya usw doutlich erkenne. Im folgenden ist für krianukaranenadye nicherlich krianukarane natye zu le-en, das verderbte mahanayanam vermag ich nicht herzustellen. Heläraja scheint aber zu sagen, daß auch im Schauspiel, das eine Nachahmung wirklicher Geschehnisse st, die Erscheinungen des Kamsa und Väsudeta verhanden stien, da sie den durch die Schauspieler dargestellten Karpsa und Väsudeva ähnlich seien. Diese Erscheinungen, argumentiert Helärija dann weiter im Anschluß an seinen Text.

<sup>1)</sup> Siehe oben S. 408, Anm 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Oder 'Parteuung zengt'; sehe oben S 408, Anm 4. Zu der Bedeutung von vyämidra vergleiche auch Ram 2, 1, 27, wo Räma genannt wird draughyam edstrassminkere präpto vyämidrakeya en, wortlich 'der die erste Stelle erlangt hatte bei der Anhaufung von Waffen und bei Parteungen'. Mennes Erachtens kann das nur heißen, daß Räma im Kampf mit Waffen und Worten den Sieg davonzutragen pflegte Der Kommentator Räma erklart vyämidrakeya allerdings als prakrädidhägmidritans zur Zeit Vällmikis herangezogen. Daß in unmittelbarer Verbindung mit astrasamüha nicht von irgendwelchen literarischen Produkten die Rede sen kann, sehent mir aber völlig klar Es ist auch ganz begreiffich, daß der Kommentator keine Ahnung von der richtigen Bedeutung des Wortes hatte, da sie bisher außerhalb des Mahäbhäsya nicht belegt zu sein sehent.

<sup>3)</sup> Auf dieser Auseinandersetzung des Mahäbhäsya beruht Bhartrhams Stropho Välvapadiya 3, 7, 5

śabdopahıtarūpāmś ca buddher visayatām gatān | pratyaksam vva Kamsādīn sādhanatiena manyate ||

die man auf Grund dieser Stelle aufgestellt hat, in sich zusammen Viel leicht durfen wir sogar hoffen, daß der Vegetationsdamon Krsna nun seme illeentime Existenz beschließen wird.

Das Mahābhāsya bezeugt die Śaubhikas fur die Mitte des zweiten Jahrhunderts v Chr. ), daß sie in noch altere Zeit zuruckgehen, geht aus einer Reihe von anderen Stellen hervor. Unter der Namensform saubhäke erseheinen sie im Kautiliya Arthassistra, in dem Kapitel über den Hetaren aufseher (44, S. 125). Der Verfasser schließt seine Auseinandersetzungen mit den Worten etena natanartakagägalaxidakrikgijiannaksidaxiplam kasaubhalacdranämä strityavahärinäm striyo güdhäjitäs ca vyälkigidäh.)\* Die Gäthäs des Vidhurapanditajätaka (545) erwahnen die Saubhikas als sobhiya, mit der volkssprachlichen Form des Namens, über den ich schon oben gesprochen habe. Punnaka preist dort seinen wunderbaren Edelstein, in dem die ganze Welt zu erblicken ist (G 60ff.)

ālārnye ca sūde ca natanatlakagāyane |
pānssare kumbhathūnike maurmht passa nemmutam ||
passa bheri mutungā ca samikāpanavadendimā ||
sabbam ca tālāvacaram manimhi passa nimmutam ||
sammatālai ca vinnā ca naccagitam suvāditam ||
turiyatālitasamghutiham manimhi passa nimmitam ||
turiyatālitasamghutiham manimhi passa nimmitam ||
turiyatālitasamghutiham manimhi passa nimmitam ||
telamphikā mutihilā c' etiha mājukārā ca sobhiyā |
telātike ca pāle ca manimith passa nimmitam ||

Der Kommentator bezeugt mit seiner Erklarung sobhyä is nagarasobhand sampannarupä purisä nur aufs neue seine sattsam bekannte Unwissenheit Daß die sobhiyas, die hinter den natas, natialas, Sangern und Musikern oder Instrumenten, und in unmittelbarer Zusammenstellung mit Springern, Faustkampfern, Vorfuhren von Blendwerk, Barden und Jallas genannt werden, mit den Saubhikas identisch sind, kann eigentlich überhaupt kaum zweitelhaft sein. Den endgultigen Bewers liefert die ahnliche Aufzahlung im Mahävastu 3, 113, bei der Beschreibung von Suddhodansa Auzüg zum Besuch des Buddha Sie lautet in Senarts Ausgabe sarie ca ye Kaplavästavyä gandharvitä | tadyathä cakriarutälikanatanarakarilamalla sind auch bei dem Vortrag der Granthikas, wo see nur durch Worte hervorgenifen werden, gleichsam augenfallig in der Verstellung der Zubdere vorhanden. Wie der weter für die Lehre vom söhlana erweitet wind, kommt her nucht in Betracht

1) ZDMG SS, S 888, habe ich ein in einer Inschrift aus Viathura angeblich er scheinendes keadebhild mit den Saubhilkas in Zusammenhang gebracht. Das ist falsch. Das von Bhagsanlal Indruju veröffentlichter Falsammel liest allerdings lens dobbildige, der mir seit einiger Zeit zu Gebote stehende Abldabeh zeigt aber voll kommen deutlich honsböhlight. Donabbhild (e. sanker Laurmabbhild) hann mir ein Digenname sein. Ich habe den Irritum sehon in meiner I ist of Brahmi Inscriptions. S 10, bereichtig.

\*) Ich sehe von emer Übersetzung dieser und der folgenden hiellen ab da die Ausdaucke entweder ganz einfach sind oder derart, daß sie besondere Untersuchungen erfordern. pānisvarīka<sup>1</sup>) šobhikā lamghaka kumbhatūnikā relambakā dirstralabhānakā pamcauduka gāyanakā bhāndarīkā hāsyakarakā bherišamkhamrdamgapa tahikā tūnarapanavarenurallaliekadašīvināvādā ca bahurādyakā ca sarve rajakuladvare sannipalensuh

Das Kautilīya zeigt, daß die soziale Stellung der Śaubhikas keine andere war als die des ubrigen gandharvischen Volkes, ihre Irauen sind Hetaren so gut wie die Frauen der natas Im ubrigen ergeben die Listen naturlich sachlich nicht viel Immerhin bestatigt die Nebeneinanderstellung der Śaubhikas und der natas und nartalas in allen drei Stellen, daß sie mit diesen nicht identisch sind Ebenso beweist die Gätha, daß sie nicht einfach Mayakāras waren Anderseits ist es aber doch vielleicht kein Zufall, daß ihnen die Mayakāras her gerade am nachsten stehen Wie Springer und Ringer, Vaitāblas und Jallas') einander ahnlich ismd so scheinen auch die Māyākaras und Saubhikas ahnliche Kunste zu treiben, was nach dem oben Bemerkten wiederijm auf die Deutung der Śaubhikas als Schattenspieler weist

Die letzte Stelle, die ich hier anfuhren kann, enthalt nicht den Namen der Saubhikas, sondern die Bezeichnung ihrer Kunst. Es ist die bekannte Liste der Vergnugungen an denen andere Samanas und Brahmanen teil nehmen die aber der Samana Gotama verabscheut, im Brahmaiālasutta 1. 13 te erarunam msükadassanam anuvuttä mharanti sevuathidam naccam gıtam vädıtam pekkham akkhanam panıssaram vetalam kumbhathunam sobhanagarakam candālam vamsam dhopanam hatthiyuddham usw 2) Fur sobhanagarakam sind handschriftliche Lesarten sobhanakarakam karakam, sobhanagaranam sobhanakam, in der Sumangalaviläsini auch sobhana karam sobhanagam Sobhanaka oder ga ist naturlich sanskr \*sobhanaka, eine Weiterbildung von sobhana das auch dem im Mahabhäsya handschrift hch belegten sobhanika zugrunde hegt4) Sobhanagarakam geht meines Erachtens auf sobhanalaralam oder läralam zuruck sobhanagaranam auf sobhanakaranam Vielleicht sind die Formen mit g in Anlehnung an Sobhanagara entstanden, mit dem sie direkt nichts zu tun haben, sie können aber auch aus dem ursprunglichen östlichen Drilekt übernommen sein Daß hier von der Kunst der sobhwas die Rede ist, kann wenn man die Liste mit den oben gegebenen vergleicht, wohl keinem Zweifel unterliegen Ich gehe daher auf fruher aufgestellte Vermutungen uber die Bedeutung

<sup>1)</sup> Lies jhalla statt ylla

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach einer Erklarung in der Samdehavisausadhi zu Kalpasutra 100 sind die Jallas röjr äh stotrapathakäh, also dasselbe wie die Vaitalikas. Für die Deutung des Kommentars als Barbiere (jalle ti massum karonte nahäpite) gilt das S 422 Bemerkte.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Die Stelle ist zuletzt übersetzt und ausführlich behandelt von Frankt, Digha nikaya S 3ff, der auch sehon die nachher besprochenen Stellen über palibhänazitta herangezogen hat

<sup>4) \</sup>gl Bildungen wie gayanaka 'Sanger , u w

des Wortes nicht ein Buddhauhosa erklart es durch natānam abbho kkıranam und fugt hinzu sobhanagarakam va patibhanacittan is vuttam hots So wenig klar diese Worte im einzelnen sein mögen, so lassen sie doch das eine erkennen es handelt sich beim sobkanaka nach Buddhaghosa um natas und um Bilder, also um die beiden Dinge, die uns schon vorher in Verbindung mit den Saubhikas begegnet sind. Im übrigen bleibt freilich der Ausdruck natanam abbhokkıranam zunachst völlig dunkel, vage Vermutungen zu außern, halte ich für zwecklos. Etwas besser sind wir über patibhanacitta unterrichtet. Nach Bhikkhunivibh. Pac 41 war in der Ge maldegalerie (cittagara) im Park des Königs Pasenadi Kosala ein patibhana citta 'gemacht' (Latam hoti), und viele Menschen gingen hin, es zu betrachten Pac 26 (Vin IV, 60f) wird ein Streich des ehrwurdigen Udayin erzahlt Den hat eine Nonne gebeten, ihr ein Kleid zu nahen Udäyin tut es, er farbt das Kleid und richtet es schön her und bringt dann in der Mitte ein patibhānacitta an (mayhe patibhānacittam rutthāpetvā)1) Darauf legt er das Kleid zusammengefaltet hin Als die Nonne es abholt, scharft er ihr ein es erst im letzten Augenblick, wenn sie zur Predigt geht, anzulegen und hinter den anderen Nonnen herzugehen Die Nonne befolgt das auch, und die Leute, die sie in diesem Aufzug erblicken sind entrustet Buddha ghosa bemerkt zu patibhānacitta (S 358) patibhanacittan is attano patibhā nena katacıtlam | so kıra cıvaram rantva tassa mayhe nanavanneh vippa gatamedhunam (sic) itthipurisarupam glasi. Danach wurde der ehrwurdige Udävin der armen Nonne ein obszönes Bild angeheftet haben, im Text steht davon aber nichts, und in dem Wort selbst liegt dieser Sinn jedenfalls micht Etwas weiter führt Cullav 6, 3 2 Da wird von den beruchtigten sechs Mönchen berichtet, daß sie im Vihara ein patibhanacitta, das Manner und Frauen darstellte, machen heßen (rihare patibhanacittam karapents atthrupalam pursarupalam) Der Buddha verbietet solche Darstellungen und erlaubt nur Kranzwerk (malakammam), Schlingpflanzenwerk (lata kammam). Delphinzahne (makaradantakam) und pancapatthikam2) Hier werden also die patibhanacittas der Ornamentmalerei gegenübergestellt, und überdies wird ausdrucklich gesagt, daß sie Personen darstellten Das paßt genau auf die Bilder, die die Saubhikas vorfuhrten Es ist verlockend patibhānacitta mit Rucksicht auf die etymologische Bedeutung von patibhāna

<sup>1)</sup> Le-art samutthapetra

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Diese vier werden auch Cullau. 5, 11, 6, 14 4, Kommentar zu Pae 10 auf czahlt Rhys Davids und Ol lenberg uberectzen die beiden letzten Vorte durch bene hooks and cupboards. Auch aus den letztegenannten Stellen, wo zedraumann köld rennem gerukeperi kammann vorbergeht, sehent mir klar hervorzugeben, daß is er wie maßklämmen und katilammen bestimmte Verzeirungen bedeuten. Die makaradantas und offenbar mit den makarakets identisch die in der hädambari als Verzeirungen. Arribkländern und Dindernen erwähnt verden (Käld Bonhay 1809, 82 ga gada patiteolkangarnakarakets.) 8 43 wo wehl zu lesen ist mukutapatirobhangarnakarakets.

als 'Wiederscheinbild', also 'Schattenbild', zu deuten Allem nachweisbar ist diese Bedeutung von patibhäna nicht, und wir mussen daher patibhä nacitta doch wohl als 'Phantasiebild' auffassen'!) So hat offenbar auch Buddlinghosa das Wort verstanden Patibhänacitta kann somit nicht be weisen, daß das sobhanaka das Schattenspiel war, vorausgesetzt, daß Buddlaghosas Erklarung überhaupt richtig ist, wurde es eher dafür einteten, daß die Saubhikas gelegentlich auch Bilder erklarten, worauf schon die Mahäbhäsya Stelle führte

Wir haben uns endlich die Frage vorzulegen, ob sich aus dem Namen der Saubhikas Ruckschlusse auf die Tatigkeit, die sie ausubten, machen lassen Sk śaubhika, śobhika, p sobhiya usw ist sicherlich eine Ableitung von sk śobhā, p sobhā wie kāthika von kathā oder sabhika von sabhā, aber die gewöhnliche Bedeutung von śobhā 'Schmuck, Pracht, Schönheit', hilft kaum zum Verstandnis von śaubhika

Auf śobhā geht aber offenbar auch saubha²) zuruck, das nach Hār 123
eine in der Luft flegende Stadt ist (Ihasamcāri puram saubham) Im
Mahābhārata gehört diese Luftstadt Saubha dem Sālva und wird von
Krsna gespalten und herabgesturzt²) Neben saubha findet sich auch
sobha, so bei Bhāskaramisra und Uata im Kommentar zum Satarudriya²),
und zwar mit der Frhlarung gandharvanagaram, was keinen Zweifel darüber laßt daß saubha sobha ein Name der Fata morgana ist Daß dem
Wort eigentlich ein ś zukommt, scheint mir aus dem sicher dazugehörigen
śaubhah und śobhāh hervorzugehen, das erstere wird Irik 5 das zweite
Hem Abh śesa 2 unter den Namen für die Himmelsbewohner angeführt
Die grwähnte Stelle des Satarudrina selbst (Väl 8 16 33 Taut

Die erwainte Steile des Satardanja seisst (14) S 10 33 Init S 4 5 6 1, Maitr S 2, 9 6 Käth 17 14) lautet namah sobhyäya ca pratisaryäya (Maitr S pratisaräya) ca Bhä-karamisra hemerkt daru Sobham näma gandharvanagaram | Sältasobhanam (\*) adhi-thäyet. Mahä bhärate darisanät pratitälam erranam sarah ral-abandho vä tatra bha räya, Uata Sobha it gandharvanagaram | subhayam (\*) iti vä i abhicära karmapratisarah pratyabhicārah\*) Sobhya erscheint noch einmal als Bei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zu dir Bed utung von palibbhan vgl in-besond in Jat I 60 selbatblied carera seldini seldini ca pal blahina dissejanteni wali nid all' Indiancaravilire ver schied nen Phantasen' ed r. Einfall' vorfuhrien. Taldaccara, Mg. tibliyani ist die gusammenfissen ils Betschnung für Musikir und Tanter.

Schon im PW wird unter southide vermutet daß es met south i zusammen hange, un I Rhys Davids hat des Wort zur feldleung von sei hanagaratam beran ge 1000 (Ann zum Text und SBB II, S 9)

<sup>1)</sup> Siehe bewonders 3 14, 1ff 9 In 1 Stu 1 2 34

<sup>4)</sup> An love, after veilig verf lit havann der in seeking so unt islika surte islig. Until pumpiplikalighe sela vert is in seeking (to seekin) manusyalaka | ais rea å harrennel demanante pumpina pumpin labore nogste pipena jäljane ukkali ja manusyalakan ite | latra Ukrah sekkali | putterne verikkilas kaste ükkresimina attalitändikal | tem arkat is part serjah.

wort des Rudra in einem Mantra im Gautamadharmasastra 26, 12 namah sobhyāya suparusāya mahupurusāya madhyamapurusāyabtamapurusāya bra hmacarine namah'). Aus der Gegenuberstellung von sobhya und pratisarya scheint mir hervoizugehen, daß sobhya 'der im Zauber weilende', pratisarya' der im Gegenzauber, in Zauberabwehr weilende' ist, und ich möchte sohya trotz des s auf sobhā zuruckfuhren, das danach ein Synonym von māyā sein wurde. Diese Bedeutungsentwicklung hat vielleicht überhaupt nur im Prakrit stattgefunden und das mag der Grund gewesen sein, wes halb man sobhya wie spater saubha und saubhka mit Beibehaltung der prakritischen s in das Sanskrit übernahm

Ich glaube dieses śobhā im Sinne von māyā noch an einer anderen Stelle nachweisen zu können. In den Therigäthas sagt dieselbe Nonne Subhā von der sehon oben die Rede war, um ihrem Liebhaber das Törichte seiner Werbung klarzumachen (390ff.)

dstihā hs mayā sucstistā sombhā dārukacillakā navā | tantiht ca khilakehs ca vrnibaddhā vrndham panacciā || tamh' uddhate tantikhīlake visatihe vikale paripakkate | avrnde khandaso kate kimhs tattha manam nivesaye ||

Tch habe eine sombhā\*) gesehen, die schön bemalt war, mit hölzernen Stabehen (?) versehen neu, mit Schinuren und Pflocken auf allen Seiten befestigt die man in maningfacher Weise tanzen heß Wenn penes Schunz und Pflockwerk herausgezogen auseinandergenommen verstummelt, hier und dorthin geworfen, unauffindbar (\*) in Stucke zerlegt ist, was ist es dann noch, daß du deienen Sinn darauf richten mechtest "

Sombhå, das bisher nur hier belegt ist wird von Buddhaghosa durch sombhalā erklart, woraus nichts zu entinehmen ist. Aus dem Zusammen hang geht aber mit Sicherheit hervor daß hier von einer Puppe die Rede ist. Daß dabei aber an das Puppenspiel zu denken ist, ist mir ganz un wahrscheinlich. Die Beschreibung führt vielmehr darauf, daß es sich um eine mechanische Puppe handelt. Die mechanischen Puppen, die Somi prabha ihrer Treundin Kalingasena bringt, sind nach der Darstellung Somadewas (Kathlas 29) aus Holz (nyasiadärumayānekamāyāsadyantra putrikām karandikam It, kavlamanyān szamadyāmatraputrikāl 18) sie bewegen sich durch einen bloßen Druck, auf einen Pflock (kilitākatumā trena 19) und eine von ihnen tanzt (kācin nanaria 20). Auch Buddhaghosa hat sicherlich an eine mechanische Puppe gedecht, in seiner Er

<sup>1)</sup> Soblyd as is ther wahrscheinlich ein spaterer Zusatz. Dis Wort fehlt in dem entsprechenden Mantra im Samavidhanabr 1, 2, 5 (namah pierusaya supurusaya usw)

<sup>\*)</sup> Ob sombhā Singular ist ist nicht ganz sicher Buddhaghosa hat es vielleicht als Plural betrachtet da er dörukonlidiä durch döruda; dödihi uparacuarāpakini erklart. Da aber die Nonne die sombhā doch mit ihrem eigenen Körper vergleicht so hegt der Sungular näher.

<sup>\*)</sup> Lévi Theatre in hen S 324f Pischel Heimat des Puppenspiels S 7f

klarung findet sich nichts, was auf das Puppenspiel hindeutete Daraus erklart sich auch warum hier nicht einer der gewöhnlichen Ausdrücke für Puppe gebraucht ist, sondern sombhä, das meines Erachtens nichts weiter als sobhä, mit Einschub eines Nasals wie in p nangara, nänga, singäla usw, und ein Synonym von mäyä ist Wie die Puppe ein Blendwerk' ge nannt werden konnte, zeigen die im Kathas gebrauchten Ausdrücke mäyasadyantraputrikä, siamäyäyantraputrikä Ist aber p sobhä Blendwerk, Zauber' so sind die sobhiyas oder saubhikas Vorfuhrer von Blendwerk, Zauberer', was durchaus zu der Erklarung Purusottamadevas, von der wir ausgingen, stammen wirde Nun kann ein Blendwerk' an und für sich gewiß in sehr verschiedenartiger Weise ausgeführt werden, ein Blendwerk' aber, bei dem man die Tötung des Kamsa oder die Fesselung des Bali oder gar die ganze Geschichte des Räma zu sehen glaubte, scheint mir technisch eigentlich nur durch Schattenbilder ausführbar zu sein

Ich bin trotz alledem bereit, zuzugeben, daß es nur als wahrscheinlich bezeichnet werden kann, daß die Saubhikas Schattenspieler waren, der absolut sichere Nachweis laßt sich vorlaufig kaum erbringen. Aber schließ lich ist das gar nicht das Wesentliche Worauf es ankommt, ist, daß die Saubhikas wie das Mahabhāsya bezeugt, genau so wie die Granthikas episch mythologische Stoffe vortrugen die sie aber im Unterschied von ienen noch weiter durch Vorfuhrungen, sei es nun von Schattenbildern oder von menschlichen, stummen Spielern illustrierten. Ich halte es fur ganz unwahrscheinlich, daß sich diese Art der Vorführungen zu einer Zeit entwickelt haben sollte, als ein wirkliches Drama schon bestand. Vor allem durfte es demenigen, die die Saubhikas nicht als Schattenspieler ansehen. schwer fallen die Prioritat des Dramas zu behaupten. Daß die natas. wenn sie erst einmal zu wirklichen Schauspielern vorgeruckt waren, wieder zu stummen Spielern herabgesunken waren ist kaum glaublich. Mir ist es sogar im Gegensatz zu Hillebrandt durchaus nicht sicher, ob zu Patañ jalis Zeit schon ein wirkliches, d h literarisches Drama bestand Worter nata, natua usw , auf die Hillebrandt sich im wesentlichen stutzt. können das memes Erachtens meht beweisen, im Gegenten wenn wir einmal etwas Bestimmteres über die Kunst der natas der alteren Zeit erfahren. hat es mit dem Drama gewöhnlich gar nichts zu tun. Ich kann daher in den Darbietungen der Saubhikas nur eine Vorstuse des spateren literarischen Dramas sehen, soweit es seine Stoffe dem Epos und der Mythologie entnimmt Dadurch, daß man das Wort dem Rezitator nahm und den bis dahin nur durch die Geste wirkenden Figuren selbst in den Mund legte. ist das Nātaka im engeren Sinn entstanden1). Dem scheint nur eins zu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hillebrandt a n O S 8, set allerdings überzeugt daß Schattenspiel und Puppenspiel stets nur eine Nachahmung des Dramas sein. Ich verweise dem gegen über auf Java, wo die von menschlichen Spielern aufgeführten Wayang topeng und Wayang wong unzweifclisht aus dem Schattenspiel hier orgegangen sind. Das be

widersprechen Das Nātaka hat seit Kāhdāsa als standige Figur den Vidusaka Wenn er bei Bhavabhūti fehlt, so geht das auf persönliche Ab neigung zuruck. In dem Vortrag epischer Dichtungen, wie sie den Sau bhikas zukommen, hat aber der Vidusaka selbstverstandlich keine Stelle Er kommt 1a auch tatsachlich im Mahānataka und im Dūtāngada, die wir fur die Saublikas in Anspruch nehmen mussen nicht vor Glucklicher weise sind wir jetzt in der Lage, mit Bestimmtheit behaupten zu können, daß das episch mythologische Drama in vorklassischer Zeit den Vidüsaka noch nicht aufgenommen hatte Wohl kennen Asvaghosa und Bhasa den Vidusaka, aber er tritt nur im Prakarana, dem burgerlichen Schauspiel, auf und in den Dramen, die auf die Katha zuruckgehen, so bei Aśvaghosa ım Sarıputraprakarana, bei Bhasa im Carudatta, Syapnayasavadatta Pratuñayaugandharayana, Ayımāraka Er fehlt dagegen in allen Dramen Bhāsas die epische Stoffe behandeln, im Pañcarātra Balacarita Madhja mayyayoga Dütayākya Dutaghatotkaca Karnabhara und Urubhanga Hier tritt ein tiefgehender Unterschied innerhalb des indischen Dramas zutage der auf seinen doppelten Ursprung hinweist. Die Vorfuhrungen der Saublukas auf der einen, die Kunste der alten natas auf der anderen Seite sind die Wurzeln, aus denen das indische Drama erwachsen ist Welcher Art jene Kunste der natas waren und wie sie sich zum Drama umgestalteten hoffe ich spater zeigen zu können 1)

## Ali und Ala.

In emem demnachst erschemenden Aufsatz habe ich den Nachweis zu fur gesucht daß das l des spiteren Sanskrit, das nicht auf altem l oder r beruht, aus zerebriend ientstanden ist, das seinerseits wiederum auf ein zerebrales d zuruckgeht. Ich sehe die Herkunft des l aus l unter anderem als gesichert an wenn in alten nordindischen Inschriften oder Handschriften die Schreibung l statt des spiter ublichen l vorhegt und es sei gestättet, hier an einem weiteren Beispiel zu zeigen, wie solche Schreibungen für

weist schon der Name weigung bedeutet Schatten. Das Wayang wong ist überhaupt erst im 18 Jahrhundert aufgekommen (Juynboll a.a.O. S. 1130)

We may Tage meth Abeehlul deser Arbet sandte mir konow einen Sonder obbungs eines Artikels 2 ur. Prinligscheidt des indischen Theaters aus den Auf sitzen zur Kultur und Sprachgescheite, I met kult gewändert. Konow geht von dans ein leren Tatseben aus und beurteit die Salbbig wenn den den mit der Aufgescheite, I met kult gewändert. Konow geht von als jeht seine Schlulkworte über den doppelten Urspraug mit malseten Drammer in des hat het des vollig mit meinen eigenn. I die freue mich und seinen Drammer freien weit es mir eine Gewähr dafür zu sin sehenut, daß wir um end als fraummer freien weit est mit eine Gewähr dafür zu sin sehenut, daß wir um end ab fraummer Blacks, de auf dem I pot berühen und des Valusaks entbehren noch das Abhis kanätigka und das Pratumfakkas hurnfulgt, die mir mehr kuzungsleit eine

die Etymologie und selbst für die Interpretation vedischer Texte von Bedeutung sein können

Fur als 'Biene' verzeichnen die Petersburger Wörterbucher als fruheste Belege Stellen aus Kālidāsas Raghuvamsa Em so spat erscheinendes Wort unterhegt von vornherein dem Verdacht, ein Lehnwort aus den Volkssprachen zu sein. In einer Felseninschrift zu Tusam im Paniab, die aus dem Ende des vierten oder Anfang des funften Jahrhunderts stammt, wird das Wort mit l geschrieben Jāmbavatīvadanāravindornitālinā (CII III. 270)1) Das weist auf ein ursprungliches \*ads, das sich am naturlichsten als eine Prakritform aus \*rds erklart Analogien für den Übergang eines anlautenden r in a bieten M AMg usw acchai = rcchati. Pali AMg accha = rksa. AMg ana = rna ((Pischel, Gramm d Prakritspr 8 57) Dem \*rdi entspricht im Griechischen genau apôis, das Herodot 1, 215. 4. 81 fur 'Pfeilspitze', Aeschvlus, Prom 880 fur den 'Stachel' der Bremse gebraucht οἴστρου δ'ἄρδις τρίει μ' ἄπυρος2) Es kann kaum zweifelhaft sein, daß die altere Bedeutung des Wortes im Griechischen erhalten ist Als Name der Biene kann als verkurztes Kompositum sein, wie khadoa 'Rhmozeros' fur alteres Lhadgavisana steht oder sucika (RV 1, 191, 7) auf ein sücimukha oder eine ahnliche Bildung zuruckgeht. Ausgeschlossen ist es aber nicht, daß \*rds nach einem bei Tiernamen auch sonst zu beobachtenden Gebrauch die Biene nach ihrem charakteristischen Körperteil bezeichnet, als wurde sich dann zu gobis verhalten wie etwa innerhalb des Laternischen barbus 'Barbe' zu barba

Ohne weiteres ist nun auch verstandlich, warum ah nach den indischen Lexikographen (Am 2, 5 14 Trik 683, Vaij 1, 4, 1, 32) auch den Skorpion (vrácika, druna) bezeichnen kann Die Biene und der Skorpion sind sehr verschiedene Tiere, der Stachel aber ist beiden gemeinsam<sup>3</sup>)

Neben alt lehren die Levikographen auch alm in der Bedeutung Biene' (Am 2, 5, 29, Trik 782, Hal 2, 100, Vaij 1, 2, 3, 42, Hem abh 12124), Med n 34, Śabdārnava bei Ujival zu Un 4, 138) und Skorpion' (Trik 782, Har 2204), Med n 34) An den meisten Stellen laßt es sich nicht.

<sup>3)</sup> Childers gibt das Pali Wort als als (Abhidh Rasas) Ich kann darnn der Schreibung in der Inschrift gegenüber nur eine falsche Schreibung sehen Fur I spricht außerdem das nachber besprochene Pali ala Solange als im Pali nicht aus der alteren Literatur belegt ist, muß es überhaupt als aus dem Sanskrit zuruckubernommen reiten

Auf weitere Verwandte des Wortes n\u00e4her einzugehen, mu\u00e4 ich mir hier verragen. Sie liegen wahrscheinlich in ved \u00e4rdagati, rd\u00e4dara, rd\u00fcpf, rd\u00fcreh vor.

<sup>3)</sup> Ob ali in der Bedeutung 'berauschendes Getränk' dasselbe Wort ist, ist sehwer zu entscheiden Um die nach dem PW nur im Sabdar in SKDr verzeich neten Bedeutungen 'Krahe' und 'Kuckuk' brauchen wir uns, solange sie nicht besser bezeitigt sind, kaum zu kummern

<sup>1)</sup> Indindiro 'Il rolambah, aus all erschließt der Kommentar beide Formen

<sup>1)</sup> Drunas celli ca trăcikali Auch Am 2 5, 14 alidrunau tu tyscile, Vaij 1, 4,

entscheiden, ob der i oder der in-Stamm vorliegt. So laßt es sich z B. falls ich nichts übersehen habe, nicht feststellen, ob Kälidasa als oder alin fur 'Biene' gebrauchte (Kum 4, 15 alipanktik, Raghuv 9, 30 alipirapata trinah, 9, 41 alibhih, 9, 44 alikadambaka, 9, 45 alieraiah, 12, 102 aliern dash) Dandin und Magha gebrauchen beide Stamme nebenemander, so Kāvy 3, 34 alin1), Šiś 4, 30 alinām, 6, 12 aleh, 12, 64 alayah, aber Kāvy 2, 176 alınam, 3, 13 alınah, Sıś 6, 4 alını Zu alın fındet sıch nach dem PW auch ein Femininum alini in der Bedeutung 'weibliche Biene' (Sis 6, 72, Prasannar 107, 14) und 'Bienenschwarm' (Bhartrh 1, 5 [22] alini nsnuh lacanam cayah)2) Als Name des Skorpions im Tierkreis findet sich alin Varaham Brhats 5, 40, 40, 5 (alini)2) Alin ist naturlich eine Westerbildung von ala, n , das Hal 3, 23, Van 1, 4, 1, 32. Hem abh 1211 als Bezeichnung des Schwanzes oder genauer des Schwanzstachels des Skormons verzeichnet ist. Im Pali erscheint ala, m., wiederholt in der Be deutung 'Schere des Krebses' Belege hat Franke, WZKM VIII, 324 gesam melt\*) P ala ist sicherlich mit dem ala des Sk identisch\*) Es scheint daß man ala zunachst von dem Schwanzstachel auch auf die Scheren des Skorpions und dann weiter des Krebses übertragen hat. Das letztere ist um so begreiflicher als der Inder wegen der Ahnlichkeit der außeren Ge stalt Skormone und Krebse in eine Klasse stellte. Suśruta spricht 2, 257 von samudraerscikas 'Seeskorpionen', womit offenbar Hummer und ahn liche Tiere gemeint sind\*) Die Schreibung mit 1 im Pali?) beweist, daß

 <sup>32</sup> erścike tv ülyalidrună (so zu lesen) kann naturlich alin vorliegen. Sicher er scheint der in Stamm Vaii 2, 3, 6, 14 simhalanudtulălinăm.

<sup>1)</sup> Auch alimat Kavy 3 17 weist auf ali

<sup>3)</sup> An der zweiten Stelle, die im PW für Bienensehwarm angegeben wird Bhäg Pur 10, 54, 35 ist ladupratifa naleinim guhd gujdh zu lesen
3) Men wird dengeh nicht en gedeen Stellen der Weiten der uns stemm AB.

<sup>3)</sup> Man wird danach auch an anderen Stellen des Werkes den in Stamm an nehmen durfen so alspraress 40, 2 alsgat 40 6 alimishe 40 7 usw

<sup>4)</sup> Franke mochte glauben, daß durch dieser Palı ola die Dintup 15, 8 ver zeichnete Wurzel ola erkme als gesehert gelten könne Ich kann dem nicht zustimmen Die Wurzel als wird bhägenapargelptierkranesu gelehrt, die gleichen Bedeutungen lehren die Lexikographen für alam z. B. Am 3 3 251 dam bhägenapargelptielkrardranestaden, Såki 786 erhane bhägene öditau redgöd alom tit direnna usw. Da nach schemt en mit unbestreitbar, daß die im PW ausgesprochene Vermutung als eine eine der Schausung von dasse erkandeste Wurzel, richtig ver Fur incht sehn mit solichen seutradhätus wie ula där effecte untelligen und gedau (wegen ungag) auf einer Stuffe Naturich hat man die Wurzel of spieler auch für andere Pty mologien bemützt und inabwendere für die von alst Uji sådadatta zu Uj. 4, 128 leitet da von alatt ohne nähren Bedeutungsangsbe ab. Hermanenfan, Uj. 619 von alt bhäsepädat.

<sup>3</sup> Die Verschiedenheit des Geschlichtes fallt bei einem solchen Worte kaum ins Gewicht

<sup>9</sup> In alterer Fett hat man aber du Scheren als Hörner des Tieres aufgefaßt 7s ist el araktern isch daß in den Gäthas der Jat (267, 1 359 1) der kribs ausgigenannt wird wahrend der kommentar von abas spricht

<sup>7)</sup> Bisweilen schreiben die Handschriften auch ala

ala auf ada zuruckgeht Dies ada ist aber im Mahābhāsya zu Pan 8,3,56 tatsachlich belegt, Patañjali gibt hier, um zu zeigen, daß das in der Regel genannte eād nur das Substitut von sah sein durfe, die Beispiele sādo dandah, sādo vrēcilah, 'der Stock, der Skorpion, der mit einem Stachel versehen ist' 1) Ada ist die mit dem Panineischen Lautsystem, das das I ignoriert, übereinstimmende Form des Wortes und geht offenbar auf "rda zuruck wie ali auf "rds Es liegt wegen des ada nahe, zu denken, daß als überhaupt auf alin berühe, und in der Tat ware bei einem Lehnwort aus dem Prakrit, wo die Stamme auf 4 und in vielfach zusammenfallen, die irrtumliche Verwendung als s Stamm nieht unmöglich Allein gerade die Übereinstimmung mit ūgōi; spricht doch für die Ursprunglichkeit von als und das Nebeneinanderstehen von "rds und "rda läßt sich durch die An nahme erklaren, daß der a Stamm zunachst regelrecht als Hinterglied des Kompositums eintrat") und dann weiter frei verwendet werde

Anstatt als, alm lehren Halayudha, 3, 23, Mankha, 797³), in der Bedeutung 'Skorpson' āls, Hemacandra, abh 1211, ālm und āls (āly ālsh) Dieselben Formen werden im Kommentar der Bombayer Ausgabe des Amarakosa, 2, 5, 14, aus dem Lexikon des Bopālīta und eines Anonymus zitiert³) Vaij 1, 4, 1, 32 nennt āls(n) neben ali(n)³). Es ist kaum anzunehmen, daß dieses āls, ālm nicht auf dem alteren als, alm in der gleichen Bedeutung berühen sollte Rein mechanische Dehnung des Anlautes ist mir unwahrscheinlich, ich möchte eher annehmen, daß sie in Anlehnung an āla erfolgt ist³), das nach dem PW bei Suśruta von einer gewissen Spinnenart, die er ālavisā nennt ālamutravisā, jāyante tālušojaš ca dālaš calavisantie. An der ersten Stellen spricht Suśruta von einer gewissen Spinnenart, die er ālavisā nennt ālamutravisā, jāyante tālušojaš ca dālaš calavisantie. An der ersten Stelle lehrt er daß der Skorpion, der Višvam bhara (Skorpionenart), der Rājivafisch, der Ucettinga (Krebsart) und die Seeskorpione ihr Gift im āla haben erstekaristambhararājivamatsyocci tingāh samudrauršcitāš cālavisāh. Liegt auch hier wirklich alarisāh vor

<sup>1)</sup> Ala und ada hat schon Wackernagel Altınd Gr I, p 222, zusammengestellt

<sup>2)</sup> Wackernagel a a O II1, p 118f

<sup>3)</sup> Zitiert, mit einem Beleg, von Mahendra zu Hem an 2, 464

Alih alih, i trściko druna alih syad iti Bopalitah | ali | athali syad trścike bhramare puman iti kośantaram

<sup>4)</sup> Siehe oben S 429 Anm 5 Fbenso kann Har 220, Vaij 2, 3, 6, 14 alin vor legen Auch sonst ist eine Entschedung über die genaue Form des Wortes oft nicht möglich, Sürjavidih 12, 66 dhanurmrgdlikumbheju kann ali, alin, äli oder älin ent halten

<sup>\*)</sup> Ich halte es für sehr wahrscheinlich, daß äl., älin "Skorpion" eine kunstliche Neubildung ist, die der Absicht enteprungen ist, das Wort von äl., älin "Biene" zu differs nieren "Man beschiet, daß Hälsyudha, Mankha und Hirmacantra, die äli, älin "Skorpion" lehren, ali, alin in dieser Bedeutung nicht verzeichnen. Was das PW für äli in der Bedeutung "Biene anführt, ist so unsicher, daß es sich nicht verlohnt, darauf einzugelein.

und ist cālarīsāh nicht etwa einfach in ca alarīsāh zu zerlegen'), so durfte es das Wahrscheinlichste sein, daß āla eine Ableitung von ala, ada ist als die aus dem ala stammende (Flussigkeit)', auch der Rājīva mag irgendem als ala bezeichnetes Organ haben, das eine Flussigkeit absondert, und mit den ālarīsā Spinnen ist vielleicht eine kleinere Skorpionenart gemeint, die den Spinnen ahnelt Andererseits ist aber auch die Annahme eines ur sprunglichen āla 'Ausfluß, Schleim') durchaus nicht unmöglich, das Wort könnte dann, wie Ladén, Stud 31 gezeigt hat, mit ved rjīsā verbunden werden.

Nun gibt es aber auch ein āla, das nach den Levikographen (Am 2, 9, 103 Vaij 1, 3, 2, 14, Hem abh 1059, an 2, 463, vgl auch Bhavaprak 1 1 263) den gelben Arsenik, Auripigment, bezeichnet. Belegt ist es m Verbindung mit manahšilā bei Sušruta (siehe PW) und oft, mit verdeut lichendem Zusatz, als haritāla im Mbh und in der klassischen Literatur\*) Mit diesem āla laßt sich āla 'Ausfluß' schon der Bedeutung nach nicht vereinigen sollte sich die Ableitung des ala 'Ausfluß' von ada bestatigen, so sind die Worte auch lautlich erst im Laufe der Zeit zusammengefallen denn ala 'Arsenik' hat altes l Es ist kaum zu bezweifeln, daß das Wort für 'Arsenik' in RV 6, 75, 15 vorliegt wo der Pfeil das Beiwort dlakta erhalt Sayana erklart das Wort älena ersenäktä, und man hat danach äla hier meist als Grit gedeutet Es hegt aber kein Grund vor, warum ala, wonn es im spateren Sanskrit eine bestimmte giftige Substanz bezeichnet, dieselbe Bedeutung meht auch schon im Veda haben sollte, und ich halte daher die Übersetzung 'mit Arsenik bestrichen' die Geldner in seinem Glossar gibt, fur richtig4)

¹) Der Zusammenhang lüßt nicht erkennen ob als eiler die vorliegt, da unter den adheißnass der tiersechen Gifte sowohl Korpertelle vine damiträ, naßlas als auch Ausscheidungen wie matra, purier vorkommen. Die Frage wird dadurch noch kom plimeter, daß Sückeitan in der Aufstahlung der 16 adheißanas weder ols noch als er wahnt. Navuraj hunga Loll gibt als an seiner Übersetzung durch 'saliw' wieder als ob läß dastande, vielleicht mit Rucksicht auf Bhavaprak 2, 4, 155 wo aber löß all adheißna der Giftes nur für den Uccityka (« Uccityka) uwe gelehrt wieder.

<sup>2)</sup> Die Bedeutung Laich, die im PW offenbar wegen des Räjiva angesetzt ist erscheint mir nicht gerechtfurtiet.

b) Der Kommentar zu Am. 2. 9, 103 in der Bombayer Ausgabe führt das Zeugmeines Mädinav afür die Form als an die sich auch Rajanigh 13, 65 findet. Sie beruht wohl ebens out flackerb Zerfeigung von harntilda wie das von den Lexkographen (Sääv 776, Am. 2, 9 103, Trik 948, Vau) 1, 3, 2 14, Hem abh 1059, an. 2, 480 Med I, 23f, auch Bhavapeak I, 1, 263, Rajanigh 13 65) gelehrte idea, neben den in Bhivappak. Rajanigh auch ididat erscheint vgl Garbe Ind Min, p. 48

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Yan wird meht dagsgen einwenden durfen, daß nach AV 4, 6 das Gift, mit dem der Pfeil bestrichen wird offenhar ein Pflanzengift ist, da es in V 8 gegabe an geredet wird Warum sollte man nicht mieralische und vogetablische Gifte neben einander verwendet haben 7 Von mineralischen Giften (dödtunge) kennt aber Sufrute 2, 259 mir phendimabharma mit hartillä.

Ala 'Arsenik' liegt meines Erachtens aber noch in einer anderen Stelle des Veda vor, ohne bisher richtig erkannt zu sein, namlich in AV  $\,5\,$  22, 6

takman vyāla vi gada vyānga bhūri yāvaya | dāsīm nistakvarim iecha tām vajrena sam arpaya ||

Bloomfield1) hat die Worte vyala vi gada vyànga unubersetzt gelassen. Whitney sagt von seiner Übersetzung der ersten Zeile sie sei nur mechanisch, da Emendationen unbefriedigend seien Mir scheinen die Schwierigkeiten doch nicht so unuberwindlich zu sein. Vyala hat man bisher fast allgemein mit dem viala des epischen und klassischen Sanskrit<sup>2</sup>) iden tifiziert, und danach entweder durch 'tuckisch (PW, Grill, Hillebrandt, Whitney) oder 'Schlange' (Ludwig Griffith) wiedergegeben Diese Auffassung ist unhaltbar Neben Sk vuala findet sich vuada<sup>2</sup>) das allein schon beweisen wurde, daß das l uber l aus d entstanden ist. Die Zwischenstufe vyala ist überdies in der Felseninschrift des Rudradaman zu Junagadh in Kathıāvād (151 oder 152 n Chr )4) tatsachlich bezeugt (Z 10 dasyuvyā lamrgarogādibhir ) Die Schreibung l fur l ist fur den AV ganz un wahrscheinlich - die bisher beigebrachten Beispiele sind iedenfalls sehr unsicher - und ich halte sie gerade bei diesem Wort, bei dem sich die Schreibung vyada bis in spite Zeit gehalten hat für völlig ausgeschlossen Vuāla kann also nur das āla, das uns 1m RV begegnet, enthalten Der einzige der das richtig erkannt hat ist Weber, aber seine Übersetzung 'giftles' paßt offenbar nicht

Um die Bedeutung festzustellen werden wir am besten von dem da neben stehenden tvanga ausgehen. Hillebrandt gibt es durch 'körperlos' wieder Das kann nicht richtig sein Der Takman erscheint im Gegenteil in dem Lied sehr körperhaft in V 3 werden außerdem ausdrucklich Eigen schaften seines Körpers erwahnt Ludwig Grill' Griffith, Weber, Whitney ubersetzen ayanga mit gliedlos Diese Übersetzung ist zum Teil durch die Ansicht beeinflußt daß tyåla 'Schlange' sei Ist das unmöglich so ist damit auch der Auffassung von tyànga als 'gliedlos' der Boden ent zogen Aber auch davon abgesehen paßt sie nicht. Die Schilderung des Takman enthalt weder in diesem Lied noch andersuo irgend etwas was darauf hinwiese daß man sich den Fieberdamon als Schlange dachte Ich kann aber auch nicht einmal zugeben daß eyanga irgendwo ein Beiwort der Schlange ist Nach Grill und Bloomfield soll das in AV 7 56 4 der Fall sein Das Tier um das es sich in jenem Lied handelt und das in V 5 und 7 farkota genannt wird wird nirgends mit einem unzweideutigen Namen fur 'Schlange' bezeichnet, wenn es den Schlangen auch nahe zu stehen scheint (V 1) Es gehört vielmehr zu den masakas, den stechenden

23

Fur die genaueren Literaturangaben verweise ich auf Whitney Atharya Veda Samhitä, p. 259

In der vedischen Literatur kommt das Wort nach dem PW sonst nicht vor
 Siehe d. Stellen im PW
 Fp In I 8 43

Insekten (maśalasyūrasám rusám 3, maśakajámbhanī 2) Es ist klein (arbháya 3), ist lankaparran¹) (1), hat Arme (ná te bāhiró balam asti 6), trögt etwas Kleines in seinem Schwanze (púcche bihary arbhalám 6), verwundet mit Mind und Schwanz, hat aber das Gilt nur in seinem Schwanze behalter (yá ubhábhyám prahárasi pucchena cásyèna ca ļ āsyè ná te risam un u te pucchahhar asal 3) Deuthcher, scheint mir, kann doch der Skorpon meht beschrieben werden²) Dazu komsat, daß sowohl die Anukramani (mantroktarisakadesatälam) als auch Krésava (tráchábharsujum utyutel das Led and den Skorpon beziehen Andere Stellen, wo tyanga oder ananga Bewort oder Name der Schlange ware, gibt es nicht, tyanga bedeutet vielmehr im Sk fur gewöhnlich 'eines Gliedes entbehrend, verkuppel' was als Bewort fur den Takman meht paßt

Daneben gibt es aber em ganz anderes eyanga, das das PW aus Susruta und Särngadharas in der Bedeutung 'Fjecken im Gesicht'3), aus dem Harry in der Bedeutung 'Fleck, Schandfleck' belegt. Die Wort muß aber auch emmal die Bedeutung 'Ileckig' gehabt haben. Wenn nach den Lexikographen (Trik 168, Vail 1, 4, 1, 47, Hem abh 1354, an 2, 47, Med g 24) ryanga der 'Frosch' ist, so hat er sicherlich diesen Namen als der 'flek-Live . schon in dem Froschlied RV 7, 103 wird der print neben dem harita erwahnt Das PW hat daher memes Erachtens mit vollem Recht auch in dem Vers des AV für eyanga die Bedeutung 'fleckig' angesetzt. Naturlich erklart sich das Bewort aus den Krankheitssymptomen. Wenn Bloomfield das mit einem non liquet ablehnt so möchte ich deingegenüber darauf hinneisen daß der Takman in V 3 parusáh päruseyáh heißt und daß Bloomfield selbst das mit 'fleckig mit Flecken bedeckt' wiedergibt Etvmologisch ist eudr ga naturlich ein Bahuvrihi aus "anga 'Fleck' (zu ani) und dem Praverb is in der Bedeutung nach verschiedenen Seiten gehend, sich ausbreitend die in der alteren Sprache die gewöhnliche ist 1) Ebenso

Is worde zu witt führen, har auf karla einzugeben, lankaparean beweist ged nfalls, diß das Tier Gel nke hat

<sup>4)</sup> Auch de Worte in V. 7 et erfeant innyarrabh schemen mir eine Anspalung aif die is wölnhel in Namen des Korpions, erfeila, zu enthalten. Pfauenfecken werden auch spater als Mittel gegen Skerpions hiese versend it seiles Vauenta 2, 204. Für die Deutung auf den Skorpion hat sich übrigens sehon Grill, p. 185, ausserprechen, der Friedeling 1, 256 ophysig für das Bewort einer Sehlung erstellt.

<sup>1)</sup> Auch Yau 1 4 4 125

<sup>4)</sup> Vgl. Wackernapi. Altind. Gr. 111, p. 285. Int allimalide) hat such diamate the Bedeuting Fold and enterskelt die spater fast ausschließlich berrecht, im RV, aler nich selbr within 1: I s gibt im RV eigenfieln mir ein Wort, in dien ei Voll kommen einem a entsy reht, rymas in 3, 33–13. Dieser Gebruich von i (verstärkt den selben dient das Wirtum und die Dualformen auf einer vor Konsonant erweckten i indirekt, daß die Stropla spater himstigefügt ist (igf. Ollichberg. Bigs. ed.) 1, 245). Den Bedeutungsubergran [besen Wendungen erkennen wie 10, 73, 7 dawn. ... kpr. einem ... eindysm den Dias zu einem mael end, dossen Zautermacht nach ver school eine Strite aus nach hergelt, p. pratial. Im Binnie der spateren Bedeuting.

ist viparuh in AV. 7, 56, 4 als Beiwort des Skorpions 'mit Gelenken auf allen Seiten', und das legt es nahe, das danebenstehende vyängah in diesem Fall als 'mit Gliedern auf allen Seiten' aufzufassen, wenn auch die Bedeutung 'mit Flecken bedeckt' auch hier nicht ausgeschlossen ist.

Die Bedeutung, die vi in vyànga hat, muß es auch in dem offenbar parallelen vyāla haben; dies muß also 'auf allen Seiten mit Arsenik bestreut' bedeuten. Das Beiwort mag zunachst seltsam erscheinen. Aber ganz ahnlich wird der Takman in V. 3 avadhramsá ivärunáh genannt, 'rot wie Streupulver' oder 'wie rotes Streupulver', was dem Sinne nach jedenfalls so viel ist wie 'gleichsam mit rotem Pulver bestreut'. Zweitens aber ist stir den Takman charakteristisch, daß er den Kranken gelb macht (ayán; yð vísvān háritān kṛnōṣi 2; ayán; yð abhisocayiṣṇār visvā rāpāni háritā kṛnōṣi AV. 6, 20, 3); AV. 1, 25, 2. 3 wird er als 'Gott des Gelben' angeredet. Daß der haritasya dera mit haritāla bedeckt ist, ist also nicht verwunderlich').

Die Auffassung von vyāla und vyāñga ist auch fur die Erklarung von vi gada bestimmend. Der Imperativ 'sprich heraus' (Ludwig, Griffith, Whitney in der Übersetzung) ist vollkommen sinnlos?). Whitney hat daher schon in seinem Index verborum vorgeschlagen, vigada zu lesen. Das ist im Grunde gar keine Textänderung, sondern nur eine Berichtigung des Padapātha, und ich hege keinen Zweifel, daß Whitney soweit das Richtige getroffen hat. Whitney hat aber weiter das Wort zu gad'sprechen' gestellt, und Grill und Hillebrandt sind ihm gefolgt und haben vigada durch 'stumm' bzw. 'wort-, sprachlos' ubersetzt. Warum der Takman so genannt

von st hat man derartige Komposita im Veda vielfach fallsch aufgefaßt; so sat z. B. in 1, 187, 1 vy dosa språm viparvam arddyst, ciparvam sieherlich kein leeres Bewort "gelenklos". Es ist vielmehr zu übersetzen: "er durchstieß den Vrtra, so daß die Gelenke (oder Stucke) auseinandergingen"; vgl. 8, 6, 13 vi eptråm parvabb rujdn; 8, 7, 23 vi vrtrim arrabb vauht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Asselweck eydde swarde vaelleacht noch verstendlicher werden, even zu annehmen durften, daß sehn un vedischer Zeit der gelbe Arsenit als Schimuke oder Puder verwendet wurde. Spater geschieht das jedenfalls. Besonders Schauspieler gebrauchen ihm, so daß natusamythata (Trik. 473), natunangdana (Hem abh. 1059; Rajangh. 13, 63), natubhäpana (Vai), 1, 3, 2, 13; Mädnava m Kornn. 2a Am. 2, 9, 103) geradezu Synonyma von haritala sind. Aber auch der Tlaka des Brautigams bestand für gewohnlich aus gelbern Arsenik, wie Kum. 7, 33 zeigt, wahrend der Hochzeitstilaka (urubhaditgätidata) für die Braut von der Mutter aus feuchtem gluckningenden gelben und aus rotem Arsenik hergestellt wird (haritalm ärdnam mähngalyam dädiya mannhistlöm; ca., ebd. 23). Einen Tlaka aus rotem Arsenik machtenst Rima der Sitä (Räm. 2, 95 prak.) 18ff.; 5, 40, 5; 65, 23). Ich möchte es nicht ru unwahrscheinlich halten, daß wir uns unter dem roten aradizensa roten Arsenik, mannhistl, zu denken haben; vgl. auch RV. 2, 34, 13 arunchhir nänjibhän; 10, 05, 6 anjäyo Yundiyo nd.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Grill hat seine Konjektur vi gadha in der zweiten Auflage selbet zuruckgenommen, so daß es sich crubriet, darauf einzugehen.

sein sollte, bleibt völlig unerklarlich1) Ebensowenig kann ich Bloomfields Vermutung glucklich finden, daß rigada 'chatterer' sei mit Bezug auf das Dehrum des Kranken Ich halte das schon deswegen für unmög lich, weil weder gad noch rigad jemals 'plappern' bedeuten2) Weber ubersetzt rigada 'beulenloser', was wohl ein Druckfehler für 'keulenloser' (von gadā) 1-t Warum der Talman so genannt sein sollte, durite schwer zu sagen sem Vigada kann meines Erachtens nur gada 'Krankheit' enthalten Fur ausgeschlossen halte ich aber, daß es 'frei von Krankheit' bedeuten und euphemistische Anrede an den Krankheitsdamon sein könnte, wie Bloomfield wester vermutet Vi muß hier naturlich wieder dieselbe Bedeutung haben wie in ryala und ryanga; rigada ist also gerade umgekehrt 'mit Krankheiten auf allen Seiten' Wiederum bietet V 3 eine Parallele, wie dem vyanga parusah pāruseyáh, dem vyala avadhvamsá ivűrunáh entspricht, so ist dort dem vigada risvadhāt irya gegenubergestellt. Daß man sich den Takman als von zahlreichen anderen Krankheiten begleitet dachte. zeigt V 11 wo er gebeten wird, nicht den Balasa, den Husten und den Ldyuga zu Genossen zu machen und V 12, wo er aufgefordert wird, mit seinem Bruder Balasa seiner Schwester Husten und seinem Vetter Paman fortzugeben Bloomfield hat auch schon darauf hingewie-en, daß das Kusthakraut, das gegen den Takman hilft, in AV 5, 4, 6, 6, 95, 3 gebeten wird den Kranken goods zu machen

Nicht anders als bei er goda liegt die Sache bei bhlir yüruya Nach dem Padapātha sind dis zwei Worte (bhlir | yaruya) Ist das richtig, so konnen sie nur bedeuten 'halt viel (oder vieles) fern', was völlig unverstandlich ist'). Bloomfield will vayram aus dem räprega des vierten Päda erganzen 'hold off (tils wissie) far '). Eh hulte die Ellipse hier für unmöglich und bezweifle daß bhlir die angegebene Bedeutung haben kann Diss für die drei vorhergehenden Wörter gewonnene Frgelinis erhebt meines Frachtens Whitness Vernautung daß bhliryjärug gegen den Padaptkha als ein Wort zu lesen und ein Kompositum aus bhlir und ärzyd sei, zur Gewißheit'). Bhlir am Anfang des Komuositums entsvielt offenbar dem

<sup>3)</sup> Data kommt, daß es sehr zu, iß haft på obe abberhaupt pe em gode Spracher proben hat deputionoids in A. 12 et 16 hat sehon Leumann, F1 Worterb. p. 81, richtig als frei von Kranklert erklier Gedark in Wibl. 1, 43, 22 erklier Nidkombia durch demkalt des fyrerends inte nondymnitairs auseil eredgend, hechteten könnie er Spruch beleuten. In der Ramstap Up (Wiere, p. 20) reschent em gods, das Spruch webeiten scheme.

<sup>5)</sup> Golgada bewirst willstverstandlich nichte für das nicht reduplizierte gad 5) Ludwig, halte (dich.) weit ab', Ginffith, 'kep thwelf far assy from uc'. Daß diese Übersetzungen nicht rieching sein können, braucht nicht erst groset zu werden.

<sup>4)</sup> So schon Grill\*, p. 156, aber in die Übersetrung nur "halt gefliesen firnt".
7) Die Sel reibung stimmt mit der aben Ausspraces übersen siehe Wackeringel,
Altint ür L. § 271 und die dest ausgeführte Literatur. Als ein Wort wöllte übrigens

er in den drei anderen Komposita Schwieriger ist die Feststellung der Bedeutung von diayd Das Wort begegnet noch einmal AV 8, 6, 26 in einem Lied, das Schwangere schutzen soll, das Amulett soll den Feinden anhangen

aprajāstvam mārtavatsam ād ródam agham avayam

Das großere PW gibt als Bedeutung Nichtempfangen, Unfrucht-barkeit 1) Allein das paßt nicht, da ja die Unfruchtbarkeit schon durch aprajastvam ausgedruckt ist. Im kleineren PW wird denn auch gerade umgekehrt 'Empfangnis' als Bedeutung angesetzt, augenscheinlich unter der Annahme, daß agham als Adjektiv mit avayam zu verbinden sei2) Dem widerspricht die Lesung der Zeile in Hir Grhyas 1, 19, 7, Ap Man trap 1, 4, 11 aprajastām pautramrtijum pāpmānam uta vāgham. Sāma mantrabr 1, 1, 14 apraiasvam pautramarivam pāpmānam via vā acham Die Fassung beweist, daß goham nicht zu ävgugm gehört, ävgugm muß vielmehr ein besonderes Ubel sein. Nun wird in der medizinischen Lite ratur avi von den Geburtswehen gebraucht (Caraka, Śārīrasth 8, 82 āvi prādurbhāve, 83 avībhih samklisyamāna 88 anāgatāvī, Suśruta 1, 279 āvīnām pranāšah, 368 aprāptāvi-) 'Geburtswehen' wurde als Bedeutung fur avavá m AV 8. 6. 26 vorzuglich passen, formell wurde sich av zu āvaya verhalten wie etwa ved prant zu klass pranaya. In unserer Stelle kann es sich naturlich nicht speziell um Geburtswehen handeln ärayá mußte hier eine allgemeinere Bedeutung haben und diese hegt für das entsprechende auf in der vedischen Literatur tatsachlich von Kath 30, 9 āvyam tā etais te 'pājayams tad apāvyānām apāvyatvam avvam evaitair apajayatı Taitt S 2, 2, 6 3 avyam vå esá prátigrhnāti yó vim pratigrhnáti nāvyam prátigrhnāti ya ubhayadat pratigrhndii, Taitt S 3 2, 9 4

ndnyam prátsyrhnäts ya ubhayddat pratsyrhnáts, Tant S 3 2, 9 4 yád vas hótádhvaryum abhyáhvayata ävyam asmen dadhais tád yan ná | apahansta purásya sameatsardd grha dveevran Sayana erklart an der letzten Stelle avyah (sie) fur eine bestimmte Krankheit (rogansesah), äveevran durch sarvarogádsbish pudyeran Seine Erklarung erweckt nicht gerade den Eindruck, daß sie auf wirklicher Kenntnis berühe, wir werden kaum feltigehen, wenn wir für äve in diesem Stellen die allgemeine Bedew schon Weber bháryataya fassen seine Übersetzung reichlich Abgewehrter halte

ich aber für unmöglich

1) So auch Weber, Henry, Wintney Ludwig dem Griffith folgt, will rodam aghandigaram lesen, 'Böses verkundendes Weinen' Sayana ergibt nichts Fr hat aghardicayam gelesen und erklart aghānam papānām tatphalabhutanām duhkhānām vibadird volganam

<sup>4</sup>) Außerdem hat dazu wohl die angehiche Bedeutung von droyze begetringen, dan AV 7, 90 3 erschemt yathå 4fpo aphylioi stripu chad androyzh Androyzh ubersetzt das größere PW mit "nicht weichend, nicht ablassend", das kleinere mit 'keine Empfangins zustande bringend, Henry mit 'inoffensive', Whitney mit 'im potent'. Saana etymologisert 'Uir scheint, daß droyze garmeths mit droyz zu tun hat, sondern Synonym von retus sit Naigh 1, 12 wird droyzh unter den udaka ndmön aufgeführt, in derselben Laise steht auch retad.

tung 'Weh Schmerz' ansetzen, wie es im PW geschieht!) Nehmen wir dieselbe Bedeutung für ätagå in unserer Stelle an, so ergibt sich, daß begrifflich bhårnyaruga dem vigada entspricht wie vigaga dem vigade, eine gewiß nicht unbeabsichtigte Parallehtat des Ausdruckes Ich übersetze demnach die Zeile 'o Takman, der du mit Arsenik bestreut bist, von Krankheiten ungeben, mit Flecken bedeelt, viel Schmerzen bereitest'?)

## Eine arische Anschauung uber den Vertragsbruch.

Die indischen Rechtsbucher bestimmen, daß der Richter die Zeugen vor Abgabe ihrer Aussage zu vermahnen habe, bei der Wahrheit zu bleiben So schreibt Narada 1, 200 vor

puranaır dharmavacanaıh satyamahatmyakirtanaıh

anrtasyāpavadars ca bhršam uttrāsayed rmān |

Durch alte Dharmaspruche die die Erhabenheit der Wahrheit preisen und die Luge tadeln, soll er sie (die Zeugen) in gewaltige Furcht versetzen '

Die gleiche Vorschrift gibt Brhaspati 7, 19 (Jolly)

satyaprasamsaracanair anrtasyapavadanaih

sabhyash sa bodhaniyas tu dharmasastrapraiedibhih ||
Denselben Brauch bezeugen aber auch schon die ulteren Werke,

Pšijňavalky a (2 73 sál snah srávoyet) Manu (8, 79 sabhántah sálssnah prápián produvalo 'nuyuñjita tráhinā tena santsayan), Visnu (8, 24 salssnas ca śrávayet) Baudhayana (1, 19, 9 sálssnam davram²) uddivtam

 So lesen die Grantha und Nagari Handschriften De Telugu Handschrift des Kommentars des Goundassamm und die Nagari Abschrift einer Malayalam

<sup>1)</sup> Vgl such Geldner Ved Stud 1, 246 Anm 1

<sup>1)</sup> Ala schemt auch ein Pflanzenname zu sein Laus 25 18 wird gegen Harn verhaltung und Verstopfung ein Infusum vorgeschrieben das unter anderem dla enthalt Darila bemerkt dazu älam godhumavyadhih (\*) kesava erklart ala durch yavagodhumavalli AV 6 16 4 besteht aus den ziembeh ratselhaften Worten alasalási purva silai jalasy uttara i nilagalasdia. Sayana erklart alasala śalai jala (sic) und nilagalasala als die Namen von drei sasyavalli (sasyama jari) Kaus 51, 15 schreibt die Verwendung der Strophe beim alabhesaja (aber Sa) annabhesajam) vor wober man drei Spitzen von silā jāla (sic) in der Mitte des Feldes eingrabt. Acs nennt die drei eas javalli. Die vorausgehende Strophe schließt apeli nir ala. Say hest nirala und sagt es sei die Krankbeit dieses Namens. Das Wort ist aber kaum von dem öla der Strophe 4 zu trennen vgl Bloomfield SBI ALII 465f Kaus 35 28 endlich wird für einen Liebeszauber ein Pfeil vorgeschrieben dessen Spitze ein Dorn ist, der mit Eulenfedern versehen ist und dessen Schaft asitäla ist (asitälakäi dayā). Bloom field Kaus p LNI und Caland Alt nd Zaub, p 119 selien in as tala wiederum einen Pflanzennamen aber Darila erklart austam Irenam alam kandam (MS kanum) yaryah sa Wurde es nicht ganz gut zu dem ubrigen passen wenn an den Schaft des Pfeiles der Stachel eines schwarzen Skorpions gesteckt ware \* Wie sich der Pflanzen name zu den oben besprochenen Worten verhalt vermag ich nicht zu sagen. Giftig kann die Pflanze kaum gewesen sein, wie ich in Hinblick auf RV 6, 75 15 bemerken mochte da nach Kaus 25 18 der Kranke die Alabruhe trinken muß

yaināt preched vicaksanah), und mir scheint, daß auch Āpastamba ihn im Sinne gehabt hat, wenn er 2, 29, 7 den Zeugen ubhayatak samākhyāpyah nennt, 'nach beiden Seiten hin zu belehren', d h über den Lohn für die Wahrheit und über die Strafe für die Luge<sup>1</sup>) Die meisten Rechtsbucher enthalten denn auch mehr oder weniger umfangreiche Proben solcher Ermahnungsreden des Gerichtsberrn, so Baudh 1, 19, 10—12, Vas 16, 32—34, Visnu 8, 25—37, Manu 8, 80—86, 89—101, Yājň 2, 73—75, Nār 1, 201—228, Brh 7, 20f

In der zweiten Rede bei Manu stehen unter anderen die folgenden Verse (8, 97—100)

yāvato bāndhavān yasmın hantı sāksye 'nriam vadan | tāvatah samkhyayā tasmin chrnu saumyānupūrvasah || 97 pañca paśvanrte hantı daka hantı gavānrte || 98 hantı yātānte hantı sahasram purusānrte || 98 hantı yātān ayātāms ca hıranyārthe 'nriam vadan | sarvam bhūmyaurte hantı mā sma bhumyamrtam vadih || 99 apsu bhūmıvad ıty āhuh strinām bhoge ca maithune | abjesu caiva rathesu sarvesv asmanuyesu ca || 100

'Vernimm nun, mein Lieber, in richtiger Aufzählung, wie viele Ver wandte bei verschiedenen Arten der Zeugenaussage derjenige tötet, der die Unwahrheit spricht Funf tötet er bei einer Luge um ein Kleinvieh, zehn tötet er bei einer Luge um eine Kuh hundert tötet er bei einer Luge um ein Pferd tausend bei einer Luge um einen Sklaven<sup>2</sup>) Die Geborenen ind die Ungeborenen tötet er wenn er um Gold eine Luge spricht Alles tötet er bei einer Luge um Land Sprich daher nicht eine Luge um Land (Bei einer Luge) um Wasser, um den geschlechtlichen Verkehr mit Frauen und um Juwelen, die im Wasser entstanden sind und allen, die aus Stein bestehen, ist es wie (bei der Luge) um Land so behauptet man '

Handschrift haben to et am das Govinda seiner Erklarung zugrunde legt und Buhler und Hultzsch angenommen haben. Ich bezweife daß das richtig ist. Uddés ist hier offenbar wie andere Verben des Sagens mit doppeltem Akkusativ konstruiert. Ein Verstandiger soll den Zeugen befragen, der über das, was ihm von den Gottern droht belehrt ist. Auf Govinda ist nach dem, was Hultzsch, S VIII bemerkt kein Gewicht zu legen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bühler übersetzt "after having been exhorted to be fair to both aides, aber Haraditat erfalter offenbar richtig ubhaquat ubhaqor ap pakeposh i autguazamena casatyavacanena sakşıno yad bhaviphalam tat satyam brüh | aurtam tyalivä satyena sungam eguas | aurtam ulita mahaqbaram maradem pratipatsyasa tiyadındı pralaferin samakhığınya pradiyavaladıbih, prita ti serah Die handschriftlich beraciyte Lesurt samakhiyapyah schemt mir besser als das grammatisch falsche samakhyğıya, das Bühler aufgenommen hat

<sup>3)</sup> Buhler 'concerning men', init der Note', e slaves Zur Bedeutung des Wortes vergleiche den Mantra bei Kaus 133, 3 mana gäve manadea mandjad avayud ca mamava purugå bhavan (erg vads), Suttampata 769 Ihetam vatitum hiraniam va gavæssam dässporisam [ hivo bandhu puhlu köme yo naro anugijhahi, usw

es wie um ein Kleinvieh. Um Kleider, Gold, Getreide, den Veda ist es wie um eine Kuh. Um einen Wagen ist es wie um ein Pferd.'

Die Gautama-Dharmasütras gelten als das alteste uns erhaltene Rechtsbuch, und man könnte daher denken, daß auch die Form, in der uns die Anschauungen uber die Folgen der falschen Zeugenaussage hier vorliegen, die alteste sei. Ich halte das fur ganz unwahrscheinlich. So gewiß im allgemeinen auf dem Gebiet des Dharma wie in anderen Wissenschaften die versifzierten Lehrbucher junger sind als die in Prosa abgefaßten, so gewiß scheint es mir zu sein, daß die Sütra-Verfasser so und so oft alte Memorialverse in Prosa aufgelöst haben 1, und daß das auch hier der Fall gewesen ist, dafur spricht meines Erachtens nicht nur die metrische Form bei Baudhäyana und Vasistha, sondern auch der ganze Charakter dieser Äußerungen. Gautams war zu der Umwandlung der Verse in Prosa geradezu gezwungen, da er es sich bekanntlich zum Prinzip gemacht hat, uberhaupt keine metrischen Regeln aufzunehmen Dazu kommt, daß sich, wie wir spater sehen werden, beweisen laßt, daß jene Sütras nicht die originelle Schöpfung Gautamas, sondern einer alteren Quelle entlehnt sind.

Auch inhaltlich ist Gautamas Fassung gewiß nicht die ursprunglichste Alle, auch die nachher aus den Epen und dem Pancatantra anzufuhrenden Strophen, sprechen von der Luge um eine Kuh, ein Pferd und einen Sklaven Diese drei können wir also mit vollkommener Sicherheit der altesten Fassung zuschreiben. Aber auch das Kleinvieh bildet offenbar ursprunglich den Anfang der Reihe, es fugt sich ungezwungen ein, wahrend das Madchen, das Vasistha dafur einsetzt, nicht recht in den Rahmen paßt, wenigstens nicht an erster Stelle. Als alt muß ferner auch die Luge um Land gelten. wenn sie auch bei Vasistha, der nur einen Sloka zitiert, fehlt, sie bildet bei Gautama, Baudhāvana, Manu und Nārada deutlich den Gipfelpunkt und Abschluß der Reihe, Ganz unwahrscheinlich ist dagegen die Ursprunglichkeit der Luge um Gold. Das Gold steht allerdings bei Manu und Narada zwischen dem Sklaven und dem Land, aber in den alteren Werken außerhalb der Reihe, und zwar bei Gautama dahinter, bei Baudhävana davor. Und auch bei Manu und Narada paßt es eigentlich gar nicht in die Reihe hinem, da jātān ajātāms ca doch ganz dasselbe ist wie sarram und somit die Steigerung, die sicherlich ursprunglich beabsichtigt ist, fehlt Was bei Gautama und Manu hinter der Luge um Land aufgeführt ist, wird schon durch die Art der Anfuhrung als spatere Zutat charakterisiert1) Und

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Jeh muß es mir versagen, das hier durch Beispiele im einzelnen zu belegen In zahlreichen Fallen schummert der ursprenglich metrische Chanakter von Sütras noch deutlich durch, in anderen ergibt er sich aus dem Inhalt oder durch Vergleich mit der Spruchliteratur

<sup>1)</sup> Die genaue Übereinstimmung im Wertlaut zwischen Manu 100 ab und Gaut 18, 19 hüt auf direkten Zusammenhang schließen, und da der Verfasser der Manusmrtt, wie M. 3, 16 zeigt, Gautama kannte, so ist es nicht unwahrscheinlich, daß Manu 100 ab gerade aus Gautama entrommen ist. Ein zweiter Fall, wo Manu in einem Zu-

wie man die Reihe am Schluß vervollstandigt hat, so hat man sie auch am Anfang erweitert Daß der aus der kurzeren Version des Närada angefuhrte und nur hier uberlieferte Vers sekundar ist, ist wohl selbstverstandlich Das Gleiche gilt aber auch von Baudh 11, 12a Über den Inhalt von 12a ist schon gesprochen, Vers 11 kann ursprunglich garnicht mit Vers 12 verbunden gewesen sein, weil die beiden Verse inhaltlich garnicht zu vereinigen sind In Vers 11 wird is allgemein die Tötung von drei Vatern, drei Großvatern und sieben Geborenen und Ungeborenen als Folge des falschen Zeugnisses ohne jede Rucksicht auf die Art der Aussage, hingestellt Was die Zahlen der Getöteten betrifft, so steht Gautama mit seinem '10 100 1000, 10000, 100000 oder sarram' allen anderen Ouellen 1) gegenuber, die anstatt dessen '5, 10, 100 1000, sarram' nennen In Indien hat immer die Sucht bestanden, Zahlen ins Ungemessene zu steigern Wir werden daher schon prinzipiell die niedrigeren Zahlen als die älteren ansehen mussen und das Schwanken Gautamas zwischen 100000 und sarram beweist daß ihm die Fassung mit dem sarram bekannt war. Aus der Vergleichung der Dharmasastras ergibt sich also als die wahrscheinlich alteste Form des Memorialverses

> ksudrapasvanrte pañca dasa hanti garánrte<sup>2</sup>) | salam aśvänrte hanti sahasram purusanrte | sarram bhumyanrte hanti

Der letzte Pada muß da die Quellen hier auseinandergehen, zunachst zweischlast bleiben Das Resultat ist nicht überraschend Die auf Grund ninerer Indizien erschlossene Form ist abgesehen von einer inhaltlich belanglosen und unsicheren Variante, genau diejenige die der Vers bei Bau dhayana zeigt also in der ültesten Quelle, die ihn überhaupt in metrischer Form hierte.

Dieser Memorialvers hat sein Gegenstuck auch im Ramäyann. Hier steht 4 34 9

salam asrānrie hantı sahasram tu garānrie | atmanam svajanam hantı purusah purusanrie ||

'Hundert tôtet er bei einer Luge um ein Pferd, tausend aber bei einer Luge um eine Kuh, sich selbst und die Angehörigen tötet der Mensch bei einer Luge um einen Menschen'

Es wird wohl memand bezweifeln, daß Välimki als er die Strophe dichtete, den alten Memorialiers im Sinne hatte. Er beabsichtigte allersatz zu einem volkstumlichen Spruche mit Gautama übereinstimmt ist die Regel über die elbaren Tiere vol ZDMG LM 164.

 Nur das Rāmayana das aber nicht direkte Quelle ist nennt noch andere Zahlen siehe nachher

<sup>5</sup>) Diese Lesung möchte ich mit Rucksicht auf Gautama für die alteste halten, zumal sie wie wir sehen werden tatsächlich belegt ist. Selbstverst in flich ist es bei solchen Versen in vielen källen ummöglich, den ältesten Wortlaut bis in alle Einzelheiten hinnen featzustellen. dings kem wörtliches Zitat, und so erklart es sich, daß er ihn unvollstandig wiedergibt und andere Zahlen nennt Der Unvollstandigkeit hat der spiatere Bengali Bearbeiter abzuhelfen versucht, er fügt (hinter 34, 14) noch die Zeilen hinzu

hantı jätän ajätäms' ca bhümyarthe tv anrtam vadan | bhümyanrtena tulyam ca purusünrtam ucyale | Lulam üsaytamam hantı naro bhümyanrtam yadan ||

Das Merkwurdige ist nun daß die Strophe bei Välmiki eine ganz andere Bedeutung hat Sie ist dem Laksmana in den Mund gelegt, der dem Sugriva Vorwurse macht, daß er sein Versprechen nicht gehalten habe, zum Lohn fur die ihm von Räma gewahrte Hilse die Sitä zu suchen In welchem Sinne die Strophe zu verstehen ist, geht deutlich aus den unmittel bar vorhergehenden Worten hervor

yas tu rājā sthīto 'dharme mītrānām upakārīnām ( mīthyā pratījāām Lurute Lo nršamsataras tatah [[

'Gibt es wohl einen gemeineren Menschen als den König der, in Un recht verharrend, Freunden, die ihm Dienste leisten, sein Versprechen nicht wahr macht?'

Valmiki bezog also den Memorialvers nicht auf den falschen Zeugen, sondern auf den König, der sein Versprechen in bezug auf Schenkungen an seine Diener nicht halt, und wir haben die Frage zu entscheiden, ob seine Auffassung oder die der Dharmasästras die ursprunglichere ist. Es scheint mir zweifellos zu sein daß sie zugunsten Välmikis entschieden werden muß. Es laßt sieh zunachst schwer ein Grund erdenken, warum aus der unerschöpflichen Fulle von Dingen auf die sich die Aussage von Zeugen vor Gericht beziehen kann gerade kleinvieh. Kult Pferd, Sklave und Land ausgewählt sein sollten Gerade die spateren Zusatze mit ihren zum Teil ganz anders gearteten Gegenstanden wie dem maithuna samyoga zeigen wie wenig jene Liste genugte Anderseits ist aber die Liste ein vollstandiges Verzeichnis der Dinge mit denen ein indischer König die ihm geleisteten Dienste zu bezahlen pflegt und insbesondere gilt die Schenkung von Land genau wie in der Liste als die höchste der Gaben

Dazu kommt ein Zweites Schon Hopkins hat in einer Note in seiner und Burnells Übersetzung des Manu bemerkt (zu 8, 98) daß es seitsam sei daß das heilige Tier, die Kuh, hier an Rang unter dem Pferd und, wie wir linzufugen können, unter dem Sklaven und Land zu stehen seheine. Ein falsches Zeugnis in bezug auf einen geheiligten Gegenstand durfte doch seinerliche eine schwerere Sünde sein als ein anderes. Man wird die Berechtigung dieser Bemerkung anerkennen mussen. Allein die Sache andert sich vollstandig, wenn der Memorialvers ursprunglich auf einen vertrags bruchigen König ging. So hoch auch der ideale Wert der Kuh in den Augen eines Hindu gewesen sein mag, ihr tats schlicher Wert stand sicherlich

stets hinter dem eines Pferdes oder eines Sklaven zuruck, von Land ganz zu schweigen. Es ist daher ganz naturlich, daß der König, wenn er seiner Verpflichtung in bezug auf eine Kuh nicht nachkommt, eine kleinere Sünde begeht als in den spater genannten Fallen Vielleicht hat man ubrigens spater in Indien ahnliche Bedenken gehabt wie Hopkins, und die Vertauschung von Kuh und Pferd, wie sie im Ramayana und in dem nachher angeführten Spruch des Pancatantra vorliegt, ist nicht zufallig Daß in diesem Punkt aber die Dharmaśāstras das Altere bewahrt haben, wird. wie wir sehen werden auch durch das Mbh bestatigt

Wir gelangen so zu dem Schluß, daß in den Dharmasastras ein Spruch, der ursprunglich der Rajamiti angehört, auf den falschen Zeugen umgedeutet ist1) Es laßt sich weiter aber auch nachweisen, daß in der Vorlage, auf die Gautamas Sütras zuruckgehen, der Spruch noch seine ursprungliche Bedeutung hatte Bei Gautama folgen auf das Sutra sariam in bhuman unmittelbar die Worte harane naralah Ihr Auftreten in diesem Zusammenhang ist sehr seltsam 'Land wegnehmen', d h die einem Tempel oder einem Brahmanen oder sonst einer Privatperson verliehenen Guter wieder einziehen, kann überhaupt nur der König. Ich brauche nur auf die bekannten Verwunschungsspruche in den Inschriften zu verweisen, in denen dem König, der Land konfisziert, die Höllenstrafen angedroht werden, alle dres Ausdrucke des Sutra bhums hr und naraka behren hier wieder

> sastım varşasahasranı svarqe modatı bhumıdah ! acchetta canumanta ca tany eva narake raset || svadatiam paradatiām va yo hareta vasundharām [ sastım var asahasranı narale pacyate dhruvam2) ||

Die Worte harane narakah bei Gautama können sich also nur auf den König beziehen. Wie sollte nun aber der Gedanke hier plötzlich von dem Zeugen auf den König abirren? Die ganze Schwierigkeit verschwindet, wenn sich die vorausgehenden Regeln ursprunglich gar nicht auf den Zeugen sondern auf den König beziehen Der Übergang von dem König, der das versprochene Land nicht gibt zu dem König, der das einmal ge schenkte Land wieder wegnimmt, ist leicht genug. Wir können, glaube ich, sogar noch einen Schritt weiter gehen. Ist es richtig, daß Gautama den alten Memorialvers gekannt und in Sutras aufgelöst hat, so können wir jetzt wohl behaupten daß der letzte Päda dieses Verses in der altesten

476 1913 S 674ff

<sup>1)</sup> Vielleicht hat sich eine Andeutung des ursprunglichen Sachverhaltes noch darm erhalten, daß Manu 8 89 der undankbare Betruger eines Freundes mit dem falschen Zeugen auf eine Stufe gestellt wird

brahmaghno ye emrtă lokă ye ca stribălaghātınah mstradruhah Lytaghnasya te te syur bruvato mred | 1) In dieser Fassung z B Ep Ind IV, 197 Fur ahnliche Fluch und Segens spruche vgl die Sammlungen bei Pargiter, Hultzsch und Jolly JR 18 1912 8 243ff .

Gestalt, wie er Gautama vorlag, anstatt der Worte sälsi sälsyam mrsä 
ıadan (Baudh) oder mä sma bhämyanrtam ıadıh (Manu Nar) eine Wen
dung wie harane naralah smrtah enthielt Daß man diese Worte spater
beseitigte, weil sie auf den Zeugen bezogen absolut keinen Sinn hatten, ist
begreiflich, inhaltlos genug ist es, was bei Manu an ihre Stelle gesetzt ist

Die Geschichte unseres Memorialverses ist damit noch meht zu Ende Udyogaparvan, Kap 35, erzahlt Vidura dem Dhrtarästra ein ithässe parätuna, den Samväda des Daitya Virocana mit dem Brahmanen Siu dhanvan Bei dem Svayamvara der Kesini waren die beiden über die Frage in Streit geraten, wem der Vorrang gebühre Sie wetten um ihr Leben und tragen auf Sudhanvans Vorschlag Prahräda, dem Vater des Virocana die Entscheidung an Prahrada, im Innern von der Überlegen heit des Brahmanen überzeugt, macht Ausflüchte, er könne die Frage nicht beantworten, da sein einziger Sohn eine der streitenden Partoein sei Als Sudhanvan trotzdem auf eine Entscheidung drangt, sagt Prahräda

atha yo narra prabruyat satyam vā yadı vānrtam | etat sudhanran prechāmı durprvakta sma kım raset || 30

'Wenn einer nun aber weder die Wahrheit noch die Unwahrheit sagt, danach frage ich dich Sudhanvan, wie bringt der die Nacht zu der schlecht antwortet.<sup>9</sup>

Sudhanvan antwortet

yām rātrim adhivinnā strī yām caīvāksaparājītah | yam ca bhārabhtaplango duriviaklā sma tām vaset || 31 nagare pratiruddhah san bahirdvāre bubhuksītah | amitrām bhuuasah 1 pasyed vah saksium anitam tadet || 32

amitran bhuyasah<sup>1</sup>) pasyed yah saksyam antiam tadet [] 32

\*Eine Nacht wie sie eine Frau lunbringt die von einer Nebenbuhlerin

Eine Nacht we sie eine Frau innormet die von einer Necenounierin verdrangt ist, oder einer, der im Wurfelspiel verloren hat oder einer dem der Leib vom Lastentragen schmerzt eine solche Nacht bringt der hin der schlecht antwortet. In der Stadt eingeschlossen soll hungernd vor den Toren machtigere Feinde sehen wer eine umwähre Zeugenaussage macht. Daran schließen sich die beiden Strophen Manu 98 und 99<sup>3</sup>) Prahräd, fallt darauf das Urteil zugunsten des Sudhanvan der über seine Gerechtigkeit erfreut, ihm das Leben des Sohnes schenkt. Vidura zieht aus der Geschichte den Schluß

tasmād rajendra bhūmyarthe nānrtam vaktum arhası | mā gamah sasutāmātyo nāšam putrartham abruvan || 39

Daher darfst du, großer König nicht um Land willen die Unwahrheit sprechen, gehe nicht mitsamt deinen Söhnen und Dienern zugrunde, indem du um deines Sohnes willen nichts sagst '

Es kann niemandem entgehen, daß die Verse 32-34 hier garnicht am Platz sind Was sollen hier Außerungen über den Meineid des Zeugen? Prahräda tritt in der Geschichte doch nicht als Zeuge auf, sondern als

<sup>1)</sup> No bhusafah

<sup>1)</sup> Lesart vadeh für vadih

Richter Und ebensowenig ist Dhrtarästra, der sieh an dem Betragen Prahradas ein Beispiel nehmen soll, ein Zeuge, auch er ist der Konig, der über die Anspruche der Pändavas auf ihr Gebiet zu entscheiden hat. Aber auch davon abgesehen bilden jene Verse gar keine richtige Antwort auf die in Vers 30 gestellte Frage Prahräda fragt, wie es dem ergehe, der weder die Wahrheit noch die Unwahrheit sagt, also entweder unbestimmt und zweideutig oder gar nicht antwortet, in Vers 32—34 werden ihm aber die Folgen einer Luge auseinandergesetzt. Das alles laßt darauf schließen, daß der Text hier meht in Ordnung ist Tatsachlich wird auch der uns angehende Teil der Geschichte in der sudindischen Rerension ganz anders dargestellt<sup>13</sup>. Als Prahräda micht weiß, wie er aus dem Dilemma heraushommen soll sicht er einen Hams- den weisen, allwissenden Dhrtarastra<sup>13</sup>. An ihn wendet er sich zunachst mit der Frage, ob er in diesem Fall ein Urteil abgeben musse. Der Hamsa bejaht es. Darauf legt Prahräda ihm die Frage vor

atha yo nawa tibrüyun na satyam näurtam todel?) |
hamsa tattum ca prechāmi kyad enah karoti sah || 35
Der Hamsa antwottet
preto dharman na tibruyud golarnakithilam caran |
dharmad birasyuti rõjams tu näsya lolo 'eti na prajāh || 36
dharma etan samruyati yathā nadyas tu kulapan |
ye dharmam anupasyanlas tusnim dhyäyanta äsate || 37
šretho räham tu haret latra bhavet pädas ca kartar |
padas tesu sabhāsatsi yatra nindyo na nindyate || 38
anenā bhavatsi šrestho muçante ya sabhasadah |

Lartaram eno gacchec ca4) ninduo vatra hi minduate | 39

Wenn einer auf Befragen micht das was Rechteis ist, spricht, indem er sich schwankend wie em kludor benimmt der komimt um (den Lohn des) Rechtes o kömg für ihn gibt es keine Welt, keine Nachkommen Das Recht zerbricht wie Flüsse die am Ufer wachsenden (Baume), die jenigen, welche obwohl sie das Recht erkeinen schweigend in Nachdenken dasitzen. Der kömig tragt die Halfte (der Schuld) ein Viertel fallt dem Titer zu ein Viertel den Mitgliedern des Gerichtshofes wenn der Schuldige micht für schuldig erklart wird. Trei von Schuld ist der König, auch die Mitglieder des Gerichtshofes sind befreit, und die Schuld fallt dem Tater zu, wenn der Schuldig erkschuldig erkschuldig eltst wird.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Der Text der Kumbakonam Au-gabe ist durch zahllose schlechte Lesarten entstellt. Ich habe zur Verglichtung eine Handschirft in Grantha und eine in Telugu I erungezogen kann aber 1 ier nur die wichtigsten Verbesserungen geben.

<sup>\*)</sup> Fa ist mit den Handschriften di riandsfram mahaprāji am zu lesen ) So die Handschriften (T vanriam) Au gabe prabruyāt sat jam vā yads vanriam nach N

<sup>1)</sup> So die Han I-chriften Ausgabe goeded rd

Dann wendet sich Prahrada mit einer neuen Frage an den Hamsa mohād vā cava kāmād vā muhvāvādam vadu bruvan dhrtarāstra tattvam prechāms durvisaktā tu kām1) saset [[ 40

'Wenn einer aus Verblendung oder Begier eine Unwahrheit spricht, - Dhrtarästra, ich frage nach der Wahrheit - wie bringt der die Nacht hin, der schlecht entscheidet?

Von der Antwort des Hamsa ist die erste Strophe (41) mit N 31 identisch2) Die folgende lautet hier aber mit anderem Schliß

nagare pratiruddhah san bahirdvāre bubhuksitah ! amıtran bhuyasah nasyan durmıakta tu tam raset | 42 Es folgt noch

yām ca rātrim abhidrugdho yām ca putre priye mrte3) [ sarvasvena ca hino vo durvivaktā tu tām vaset | 43

'Und eine Nacht, wie sie ein Betrogener hinbringt, oder einer, dem sein lieber Sohn gestorben ist, oder einer, der um seine ganze Habe gekommen ist, eine solche Nacht bringt der hin, der schlecht entscheidet ' Daran schließen sich dann die beiden Strophen Manu 98 und 994)

Diese Darstellung ist im Gegensatz zu der von N durchaus luckenlos und folgerichtig, so daß ich nicht daran zweifle, daß uns in S der ursprungliche Text vorliegt, wahrend N einen verstummelten und wahrschemlich unter dem Einfluß der Dharmasästras veranderten Text bietet<sup>5</sup>) Jedenfalls ergibt sich aus S, daß sich die Verse über die Tötung der funf usw hier weder auf den falschen Zeugen beziehen noch auf den König, der den versprochenen Lohn nicht zahlt, sondern auf den König, der in einem Rechtsstreit um ein Kleinvich, eine Kuh ein Pferd, einen Sklaven, Gold oder Land wissentlich ein falsches Urteil fallt. In genau demselben Sinne erscheint der erste jener Verse im Pancatantra im Textus simplicior und in Purnabhadras Version Die Umstande die zur Erwahnung des Verses Anlaß geben sind ahnlich wie in dem Itihasa Ein Hase und ein Haselhuhn streiten um den Besitz einer Höhle und rufen die Entscheidung eines Katers an Dieser belehrt sie über die Eigenschaften eines Richters zunachst in einer Strophe, die eine gewisse Ahnlichkeit mit Mbh S 5, 35, 40 hat6) manād vā vads sā lobhut krodhād sa vads vā bhavāt

no nuāvam anvathā brūte sa vāts narakam narah

'Der Mann, der aus Hochmut oder Habsucht oder Zorn oder Furcht ein falsches Urteil fillt, fahrt zur Hölle. Duran sehließt sich der Vers

<sup>2)</sup> Abweichend nur tu für sma 1) Ausgabe Lim

<sup>3)</sup> So 1st mit den Handschriften anstatt des sinnlosen mitre priye nite der Aus gabe zu lesen

<sup>4)</sup> Abweichend G (nicht T) kanyanrte für pascanrte

<sup>3)</sup> Bei dem Ausfall der Verse S 35d-40c in N scheint die Vermischung der gleich auslautenden Padas 35c (hamsa tattram ea prechâmi) und 40c (dhrtarastra tatteam prechāmi) eine Rolle gespielt zu haben

<sup>4)</sup> Buhler 3, 107, Kosegarten 3, 108, Purnabh 3, 97

pañca paśvanrte hanti¹) daśa hanti garānrte | śutam kanyānrte hanti sahasram puruṣānrte |

R Narasumhachar hat ferner, JRAS 1913, S 388, darauf hingewiesen, daß in einer Schenkungsurkunde des Ganga Königs Mädhavavarman (um 400 n Chr) neben den üblichen Segens- und Verwunschungs struchen die Verres etsten

ksudrapasvanrte pañca dasa hantı gavänrte | satam ascānrte hantı sakasram purusünrte || hantı jätän ajätams ca suvarnasyänrte prabhot') | savrum bhumyanrte hantı mä sma bhümyunrtam vadet ||

Trotz der unverkennbaren Anlehnung an Manus Text können sich diese Verse nicht wie bei jenem auf den falschen Zeugen beziehen, der an dieser Stelle nichts zu suchen hat. Sie können nur, wie alle solche Verwunschungsspruche in den Inschriften, auf den König gehen, und man kann höchstens sehwanken, ob sie dem König gelten, der seine Versprechungen nicht erfullt oder dem der ein falsches Urteil abgibt. Ich möchte das letztere fur das Wahrscheinlichere halten

Die Bedeutung die der Memorialvers im Ubh, in der Inschrift und im Pafie hat sieht wie man sieht der ursprunglichen nech sehr nahr viel naher jedenfalls als die Bedeutung die die Dharmassistras damit ver binden. Der Spruch gehört hier noch immer der Rajaniti an, von dem König der selbst seine Deneer im den versprochenen Lohn betrugt, zu dem König der über ahnliche Anspruche an dritte Personen falsch entscheidet ist nur ein kleiner Schrift. Die ursprungliche Bedeutung selbste haber kann hier nicht vorliegen. In Gaustimas Vorlage der altesten erschließbaren Quelle wurde sonst das bhumpanta mit dem harana identisch sein, was wegen der verschiedenen darauf gesetzten Strafen nicht der Fall sein kann. Außerdem spricht wie wir sehen werden ein außerindisches Zeugnis gegen die Ursprunglichkeit dieser Auffassung. Wir mussen also annehmen, dab man den alten Spruch ber den wortbruchigen König spater einerseits auf den ungerecht urteilenden König anderseits auf den falsehen Zeugen umgedeute hat.

Merkwurdig ist es nun, daß sich diese Umdeutung von Spruchen der Räjantt auf den falschen Zeugen immer wiederholt. Die ersten sieben Gäthas die Mahäpadums Jätaka (472) enthalten die Rede der Höflinge des Königs Brahmadatta die ihren Berrn warnen übereilt und grausam gegen seinen falschlich angeklagten Sohn zu verfahren. Nur die letzte dieser Gathas nimmt auf den besonderen Fall Bezug, die übrigen sind allgemeine Spruche über die Pflichten eines Königs bei der Jüstziverwaltung. Sie

<sup>1)</sup> Bihler ekam aévűnrte hant: Hier sind al o Kuh und Pferd vertauscht, vgl S 443f

<sup>1)</sup> Lies prabho

sind durchaus nicht etwa buddhistisch, vier von ihnen lassen sich vielmehr in mehr oder weniger ahnlicher Form auch bei Manu nachweisen.

G 5 und 6 lauten

n'elantamudunā salkā elantatikhinena vā | attam mahante thāpetum tasmā ubhayam ācare || paribhāto mudu hots attitikho ca veravā | etañ ca ubhayam ñatvā anumanham samācare ||

Weder ein ausschließlich Milder noch ein ausschließlich Strenger kann sich in einer hohen Stellung behaupten, daher ube man beides. Der Milde wird unterdruckt, und der allzu Strenge macht sich Feinde, dies beides aber einseliend, halte man sich in der Mitte?

Damit vergleicht sich Manu 7, 140

tīksnas carra mrdus ca syāt kāryam viksya mahīpatih | tiksnas carra mrdus carra rājā bharati sammatah ||

'Der König muß nach Prufung des Falles sowohl streng als auch milde sein, ein König, der sowohl streng als auch milde ist, steht in Ansehen'

Diese Gedanken über den Nutzen, den die Paarung von Strenge und Milde bringt, kehren auch im Mbh oft wieder, und die Verse des Epos stehen den Gäthäs zum Teil naher als die Strophe Manus So findet sich der letzte Pada von G 5 wortlich in 12. 56 21

mrdur hı räjä satatan langhyo bhavatı sarıasah | tīlsnāc codviyate lokas tasmād ubhayam ācara²) || und 12, 102, 33

dvesyo bhavatı bhütünüm ugro rüjü Yudhısthıra | mrdum apy aramanyante tasmād ubhayam ācaret |

Beide Verse gehören Abschnitten an, die Bhisma dem Yudhisthira als eigene Weisheit vortragt Mbh 12, 56, 39, ein Sloka, der nach N<sup>5</sup> aus dem Lehrbuch des Brhaspati stammt<sup>2</sup>), enthalt das Verbum paribhū in demiselben Zusammenhang wie G 6

ksamamānam nrpam nityam nicah paribhaiej janah |

hastıyanta gajasyeva sıra evaruruksatı ||

Bhīsma zieht daraus den Schluß, V 40

tasmān nava mrdur nityam tīksno nava bhaien nrpah |

vāsantārka va šrīmān na šīto na ca gharmadah ||

Ausfuhrlich wird die Frage über den Nutzen von ksama und tejas in dem als itihasa puratana bezeichneten Samvada zwischen Prahrada und

G 1 und ihr Gegenstuck, G 4, habe ich bisher in der brahmanischen Literatur nicht gefunden Dem Sinne nach entspricht Mbh 12, 70, 7 n\u00e4pariki\u00e4ja noyed dandam

<sup>1)</sup> So Ne. Nb āśraya, Kumb dcaret

<sup>2)</sup> Vers 38 bărhaspatye ca śistre ca śloko nigaditah pură | asminn arthe mahārāja tan me nigadatah śrnu |

Mit Var auch Kumb 55, 39 In Nº fehlt der Vers

Balı Vairocana abgehandelt (Mbh 3 28) Von den Strophen stien hier angefuhrt

- 7 yo nilyam ksamate tala bahun dosan sa rindati | bhrtyah paribharanty enam udasinas talharayah ||
  - 14 (von dem Milden) athasya daran sechanti paribhuya Isamavatah |
  - 19 (von dem Strengen) samtapadvesamohumé ca šatrumé ca labhate narah |
  - 23f lasman natyntarjet tejo na ca nityam mrdur bhavet | kale kale tu samprapte mrdus til sno pi va bhavet |

kale mrdur yo bhavati kale bhavati darunah | sa vai sukham avapnoti lole musminn ihawa ca ||

36 mrdur bharaty araj atas tiksnad udrijste janah | kale prapte drayam caitad yo veda sa mahipalih ||

Aber auch in anderen itihasa purutana kehren ahnliche Verse wieder, so in dem Samvada zwischen Bharadvaja und König Satrumjaja Mbh

mrdur ity avajananti tiksna ity udvijanti ca | tiksnakale bhaiet tiksno mrdukale mrdur bhavet ||

und in dem Samvada zwischen Brhaspati und Indra Ubb 19 103 34
midum anu gramanuante tikanal sidroale sanah |

ma tikeno ma mrdur bhi e tram tikeno bhara mrdur bhara ||

In Sutras aufgelöst erschemt der alte Memorialvers in Frak 1 des Kau tihysasstra<sup>1</sup>) tikmadar do hi bhutunam udzejaniyah | mrdudandah pari bhuyate | yatharhadar dah pilyah was im Kamandakiyasastra 2 37 wieder versifiziert ist

> udiezayati tiksnena mrduna paribhuyate | dandena nrpatis tasmad yuktadandah prasasyate²) ||

Viel genauer als alle angefuhrten Verse stimmt aber mit G 6 eine Strophe überein deren Herkunft leider nicht feststeht. Sie fundet sich in der Subhastavali in der Nitpaddhat 2692 unter Strophen die die Unter sehrift ete éril yasamineh tragen?) und in der Sarngadharapaddhati 1397 in der Rajanut deren Strophen nach der Untersehrift Rajanitis Smrtis Bhastat und Ramajana entnommen sind. Sie lauten

mrdoh paribhaio nilyam iairam tiksnasya nilyasah | ulsiyyailad diayam lasman madhyam rillim samasrayel ||

¹) Aucl andere Sutras d ever Ab-chn ttes lassen s ch auf alte Memor alverse zun ekführen

<sup>7)</sup> Wiederlolt in t abwe chendem Text in d r zwe ten Halfte (las nad yall arhato da dam nayet pakem anāśritah) n 6 10
3) H. Hare 27(1)

<sup>\*)</sup> H nter °791 Es ist aber naturhen zwe felhaft ob nach der Ab cht \alla bhadevas d eec Untersel r ft noch f ir °69° g lt

Die Übereinstimmungen zwischen dieser Strophe und der Pali Gäthä gehen so ins Einzelne<sup>1</sup>), daß mir die Annahme eines direkten Zusammenhanges unabweislich erscheint, und ich glaube, daß wir mit ziemlicher Sicherheit der Pali Gätha die Prioritat zuschreiben können Jedenfalls aber können wir G 5 und 6 als Verse der Räjaniti in der Volkssprache bezeichnen Das Gleiche gilt für G 3

adandıyam dandıyatı dandıyañ ca adandıyam | andho va ıssamam maggam na jänätı samüsamam ||

'Wer den nicht zu Bestrafenden bestraft und den zu Bestrafenden nicht bestraft, der kennt nicht Recht und Unrecht wie ein Blinder (nicht) einen unebenen Weg (findet)'

Bei Manu 8, 128 lautet die Strophe

adandyān dandayan rājā dandyāms carvāpy adandayan | ayaso mahad āpnots narakam carra gacchats ||

'Der König, der die nicht zu Bestrafenden bestraft und die zu Bestrafenden nicht bestraft, erlangt große Schande und fahrt zur Hölle<sup>2</sup>)'

Eine Rājanīti Strophe ist jedenfalls auch G 2 no ca anvaticēkkhitā dandam kubbati khatiwo !

salantalam so gilati jaccandho ia samalkhikam ||

Wir können das nur übersetzen 'Und der König, der, ohne (den Sachverhalt) ordentlich geprüft zu haben, eine Strafe verhangt, gleicht einem Blindgeborenen, der (Fische) mitsamt den Graten und mitsamt den (darauf sitzenden) Fliegen versehlingt' Schon das Fehlen des eigentlichen Objektes im Hauptsatz macht es aber meines Erachtens völlig klar, daß hier ein Fehler bei der Übertragung des Ardhamägndhi Originals in das Pali gemacht ist') und daß der letzte Pada ursprunglich etwa lautete jädsigandhe in macchiyam Macchiya = sh. matsyaka verwechselte der Übersetzer mit dem viel haufigeren macchiyā = sh. matsyaka verwechselte der Übersetzer mit dem viel haufigeren macchiyā = sh. matsyaka, p. makkhika und machte dann den Text danach zurecht. Daß der ursprungliche Sinn ist 'Der versehlingt wie ein von Geburt an Blinder Fisch mitsamt den Graten', wird durch die entsprechende Strophe bei Manu 8, 95 bestatigt ande matswu nväsädit se narah kanklash saka ]

yo bhasate 'rthavarkalyam apratyaksam sabham gatah |

Man vergleiche auch noch den Wechsel zwischen ähra ja und Geara in Mih.
 56, 21

<sup>2)</sup> Dem Sume nach ahnlich, aber dem Worthut nach fernerstehend ist Visnu 5, 195

dar dyam pramoçayan dandyād deigunam dandam üvahet | neveiktai cāp i adand jānām dandakārt narādhamah ||

Vgl auch Yajñ 2, 243
<sup>3</sup>) Des Bild von dem Mann, der Reis mitsamt den Hulsen und Halmen und Freihe mitsamt den Schuppen und Graten (matsyön sakalalin salanjakin) i
ßt, gebruucht auch Patañjah, Mah
äbh (hielborn) II, 144 172, 245 Vom Verschlucken von Flegen ist aber sorst meines Wissens meht die Rei

Die Zusammengehörigkeit der beiden Strophen ist jedenfalls unbe streitbar, bei Manu aber bezieht sich die Strophe meht auf den Konig, sondern auf den Zeugen, der vor Gericht seine Aussage macht, sie gehört wiederum der oben erwähnten Ermahnungsrede des Richters an die Zeugen an Buhler übersetzt dichter 'Der Mann, der in einem Gerichtshof einen minahren Bericht von einem Sachverhalt gibt (oder eine Tatsache behauptet), von der er kein Augenzeuge gewesen ist, der gleicht einem Blinden, der Fische mitsamt den Graten verschlückt' So laßt sich der Text allen falls verstehen, wenn auch nicht zu leugenn ist, daß den Worten der zweiten Verszeile und besonders dem artharmilalyam ein Sinn untergelegt wird, der zum mindesten ungewöhnlich ist. Nun lautet die Strophe in der Mätrkä der Naradsamti 3 14

andho matsyān ıvāśnātı nırapelsah salantakān | parok am arthavaslalyād bhāsate yah sabhām gatah ||

Der Zusammenhang laßt keinen Zweifel darüber, daß der sabhäm golah der Richter ist, der sabhya, wie er in Vers 3, 4, 11, 15, 17 oder sabhäad, wie er in Vers 5, 7, 8, 9, 12 13 genant wird, und ebensowenig kann es zweifelhaft sein, daß der Sinn der Strophe ist Wer als Richter aus mangelhafter Kenntnis des Sachverhaltes ein unklares Urteil abgibt, der gleicht einem Blinden, der unbekummert Fische mitsamt den Graten ißt. So kommt auch der Vergleich zu seinem Recht, der Richter, der sich die Sache nicht ordentlich ansieht handelt wie ein Blinder oder, wie der Kommentator Asshäya durch seine Bemerkung erum ästirachsin an deutet, es fehlt ihm das Auge des Sastra Es scheint mir unter diesen Umstanden vollkommen sicher, daß auch hier die Beziehung der Strophe auf den Zeugen sekundar ist.

Laßt sich somit in zwei Fallen beweisen daß Spruche der Räjanlit auf den falschen Zeugen umgedeutet sind, so werden wir in anderen Fallen, wo uns in der Überheferung eine zwiespiltige Auffassung entgegentritt, nicht anders urteilen Die Strophe yön rätrim adhirinnä etri, die sich Mibh S 5, 35, 41 auf den sehlechten Richter bezieht, sicht bei Närada 1, 2031) in der Ermahnungsrede an die Zeugen Ebenso ist der Spruch über den sehlechten Richter Mibh S 5, 35, 36 in jene Ermahnungsrede eingefugt, allerdings mit großen Umanderungen (1, 204)

salsı salsye samuddisan golarnasıtlılanı tacah |

sahasram värunän päsän munkte sa bandhanäd dhruvam || Bisweilen können wir die allmahliche Umwandlung des Spruches noch

erkennen Mbh S 5, 35, 37 heißt es von dem Richter, der sich um die Entscheidung berumdruckt

dharma etān samrujatı yathā nadyas tu kūlajān | ye dharmam anupakyantas tūsnīm dhyāyanta āsate ||

<sup>1)</sup> Lesart nur sa für tu oder sma

Bei Nārada, Mātrkā 3, 11, bezieht sich der Spruch ebenfalls noch auf den Richter

ye tu sabhyāh sabhām prāpya tusnım dhyāyanta āsate | yathāprāptam na bruvate sarıe te 'nıtavādınah || Bei Visnu 8, 37 ist er aber auf den Zeugen ubertrigen nānanto 'nı hı ve sālsve tüsnimbhütā upāsate |

janamo pr ne ye saksye tusnemonuta upasate | te kütasüksenäm pāpaes tulyā dandena cāpy atha ||

Bei Yājñavalkya heißt es endlich, 2, 77

na dadatı ca yah sālsyam jānann apı narādhamah | sa kūtasālsınām pāpaıs tulyo dandena caıva hı ||

Die letzte Strophe hat mit der des Mbh meht mehr die geringste Ahnlichkeit, und doch hangen sie im Grunde miteinander zusammen

Ahnlich liegt die Sache bei der Strophe über den schlecht entscheidenden König. Mbh. S 5, 35, 42

nagare pratıruddhah san bahırdvāre bubhulsıtak | amıtrān bhūvasah vasvan duruvaltā tu tām vaset ||1)

Bei Nārada 1, 202 heißt es in der Rede an die Zeugen in der kürzeren Version

> nagare pratıruddhah san bahırdvārī bubhul.sıtah | amıtrān bhūyasah pasyed yah sāksyam anrtam vadet ||

In der langeren Version ist die erste Zeile dieser Strophe abgeandert worden, offenbar weil man eingesehen hatte, daß die Worte durchaus nicht für den Zeugen paßten Sie lautet hier

nagno mundah kapālena paradvāre bubhuksitah

In dieser Form steht die Strophe der noch viel durchgreifender umgearbeiteten l'assung nahe die in den Ermahnungsreden bei Vasistha 16, 33 und Manu 8, 93 erscheimt und die Närada selbst in 1, 201 anfuhrt.

```
nagno mundah kapālī ca²) bhiksarthi kṣutpipāsitah |
andhah śatrukule²) qacched yah sāksyam anriam vadet ||
```

In dem satrukule gacchet, das als Fluch fur den Zeugen ziemlich un motiviert erscheint, hat sich noch eine Spur von den Feinden erhalten, die urspruncheh das Reich des ungerechten Königs vernichten

Mit der Tendenz, die uns bei diesen Umdeutungen immer wieder entgegentritt, wird es auch in Zusammenhang stehen, wenn in die Mbh S 5, 35, 38, 39 entsprechenden Strophen bei Baudh 1, 19, 8, Manu 8, 18, 19 und Närada, Mätrkä 3, 12, 13 der Zeuge hineingebracht wird

pādo 'dharmasya kartāram pādo gacchati sāksinam'\ nādah sahkāsadah sarvān pādo rāvānam rechati |

Dem Sinn nach steht dem Manu 8, 174 nahe yas to adharmena kāryāni mohāt kuryān narādhipah | acirāt tam durātmānam vašt kurvani šatravah ||

N N kapâlena
 N śatrukulam, N śatrugyham

<sup>4)</sup> M N pādah sākṣinam rechats

rāzā bhavaty anenās ca1) mucyante ca sabhāsadah | eno gacchat: kartāram yatra nındyo ha nındyate2) | |

Daß in der ersten Strophe ursprunglich garmicht von dem Zeugen die Rede war, sehent mir deutlich daraus hervorzugehen, daß er in der zweiten Strophe auch in den Dharmassstras nicht erwähnt wird. Auch hat der letzte Päda der zweiten Strophe luer keine Entsprechung in der ersten, solche gamala Strophen pflegen aber, wie zahllose Berspiele zeigen, genau parallel zu sein Dazu kommt, daß die Fassung des Epos sprachlich wie metrisch altertumlicher ist, man beachte insbesondere, wie der letzte Halbvere zuerst bei Baudh und dann weiter bei Manu und När geglattet wird!)

Wir können aber glaube ich, micht nur die Uindeutung der alten Memoralverse auf den Zeugen konstatieren, sondern auch den Grund dafür angeben Rucksichten auf praktische Bedurfinses, die bei der Entstehung der gesamten alteren Dichtung in Indien eine Rolle gespielt haben, und auch hier mußgebend gewesen Als die Ermalnungsrede der Zeugen in der Gerichtsverhandlung üblich uurde hatte man naturlich das Bestreben sie so feierlich und eindrucksvoll wie möglich zu gestalten Alte Spruche sollten erklingen wie Narada ausdrucklich bemerkt, und so griff man, anstatt neue Verse zu schmieden, lieber auf die alten Niti Spruche zuruck und dichtete und deutete sie um so gut oder so schlecht das nun gehen mochte

Kehren wir noch einmal zu dem Memorialvers, von dem wir aus gingen, zuruck Über den Ausdruck pañca usw hanti gehen die Ansichten der Kommentatoren des Manu weit auseinander Ramacandra umschreibt hantı zunachst durch ghatayatı fugt dann aber hınzu yad va narake yojayatı pātayatı er macht sie in die Hölle fahren und im folgenden bleibt er bei dieser Erklarung Die gleiche Erklarung geben Medhatithi (pañca bāndha nāms canriam hanti tatas ca tesam narakapātanam) Sarvajnanarayana (narake patayatı) Govinda (narake yojayatı) und Kullüka (narake yojayatı) Nach Räghavananda bewirkt der Schuldige daß die Verwandten aus dem Himmel fallen und in Tierleibern wiedergeboren werden (uttamalokāt pātayatı tıryagyonım prāpayatı vā hananam tıryagyonıtvaprāptih) Ahnlich sagt Nilakantha zu Mbh 5 35 33 pañca purrajān hanti našayati para lokāc cyarayatı Diese Erklarungen treffen sieherlich meht das Richtige Sie legen in hants einen Sinn hinein, den das Wort ursprunglich unmöglich gehaht haben kann Die Anschauung daß die Luge den Vatern schade. ist allerdings alter als jene Kommentare Sie tritt z B in den Spruchen Vas 16, 32, 37 zutage

) Auch der zweideut ge Ausdruck padodharmas ja ist sicher nicht ursprunglich

<sup>1)</sup> M N anends tu

Handschrift ch auch 1: M N nindarho yatra nindyate Inhalthch ent spricht Gaut 13 11 sälsisabhyarajakartren doso dl'armatantropidayam

brūhi sālsın yathātattram lambante pıtaras tava | tava rākyam udīksānā utpatantı patantı ca || svayanasyārthe yadı rārthahetoh palsāšrayenava radantı kāryam |

stejanussjarine gaus variauneton paksasrajenuva vaaann karyam ( te sabdasamäasya kulasya pürrän svargasthitäms tän ap- pälayanti || Ahnlich wie die Kommentatoren wird auch schon Baudhayana den

Ahllich wie die Kommentatoren wird auch schon Baudhayana den Spruch verstanden haben, wie die vorausgehenden Strophen I, 19, 11, 12 ab zeigen, aber gerade diese Strophen haben wir als nachtraglichen Zusatz erkannt. Der Memorialvers selbst enthalt nichts, was auf die Vater oder sonstige Verstorbene als die durch den Lugner vernichteten Personen hin wiese. Manu wurde sich in der Einleitungsstrophe 8, 97 gewiß auch anders ausgedrucht haben, wenn er sie im Auge gehabt hatte, und selbst dem Bengali-Bearbeiter des Räm lag noch der Gedanke an sie fern, wie sein Zusatz kulam äsaptaman kants zeigt.

Medhātīthi, Sarvajñanārāyana und Kullūka geben denn auch noch eine andere Erklarung 'er tötet funf' soll soviel heißen wie 'er ladt eine ebenso große Schuld auf sich, als ob er funf getötet hatte' (Medh atha ia tarr hatarr yat pāpam tad asya bharatīty aghnann apr hantīty ucyate, Sarv lecit tu tāvatpurusahantrdoso bharatīty asyārtha ity āhuh, Kull atha iā yāvatām bāndhavānām hananaphalam prāpnots) Haradatta zu Gaut 13.14 faßt das hants ebenso auf, bezieht aber die Zahlen auf die in dem Sütra angefuhrten Gegenstande, nach ihm ladt man sich durch die Luge um ein Kleinvieh eine Schuld auf, als ob man zehn Stuck Kleinvieh getötet hatte (ksudrapaśavo 'jārīkādayah | tadvīsaye 'nrtavadane sāksī daša hanti | tesām dasānām vadhe vārān dosas tāvān asya bharatiti), und analog lautet die Erklarung in den ubrigen Fallen Diese dritte Erklarung gibt auch Räma zu Räm 4, 34, 9 neben der ersten (satam hanti satäsiahananado gosahasrahananabhāl. ātmaghātadosabhak | nijam punya saonas gosanasranananaonas utmaynatatovaonas | nijam punya lokam nāśayatı vā | tathā svajanasya pitrādeh punyalokam ca naśayatı) Daß Haradattas und Ramas Erklarungen falsch sind zeigt Manu zur Genuge Aber auch Medhātithis, Sarvajāanarayanas und Kullūkas zweite Erklarung ist viel zu gezwungen, um richtig zu sein

Wenn im Grunde kein einziger Kommentator den Vers richtig versteht, so lift das darauf schließen, daß die Anschauung, daß eine Luge nicht dem Lugner selbst, sondern soundsovielen seiner Verwandten den Tod bringe, zu ihrer Zeit micht mehr lebendig war. Daß sie zur Zeit der Abfassung der Manusmiti bestand, zeigt die Angabe in 8, 108, daß ein Zeuge als meineidig gelten soll, wenn ihn innerhalb von sieben Tagen nach dem Tag seiner Aussage Krankheit, Feuer oder der Tod eines Verwandten trifft. Diese Anschauung geht aber bis in die vedische Zeit zuruck. Über einen Lügner wird in RV 7, 104, 15 (= AV 8, 4, 15) der Fluch gesprochen, der mit der Erwahnung einer bestimmten Zahl von Verwandten auffallig mit unserem Memorialvers übereinstimmt.

ddhā sá vīrair dašábhir ví yūyā yó mā mógham ydtudhānéty dha

'Und um zehn Manner¹) soll der kommen, der mich falschlich einen Zauberer nennt '

Wir können aber die in unserem Memorialvers zutage tretende Anschauung noch weiter zuruch verfolgen Venduläd 4, 2 richtet Zaraþustra an Ahura Mazdāh die Frage cath acle mifra tara yat ahurah mazdā. Wievele sind deine, des Ahura Mazdāh, Vertrage t' Ahura Mazdāh antwortet, es seien sechs, und zahlt sie der Reihe nach auf 1 racahinō, 2 zastā marštō, 3 pasu mazō, 4 starō mazō, 5 strō mazō, 6 dainhu mazō Eine ahnliche Reihe findet sieh in dem Fragment Vd 4, 48 hō upa mirstō hāu asporanō mazō hau anumayo mazō hāu starō mazō hāu trīō mazō

In Vd. 4, 3—4 wird dann auseinandergesetzt, daß der folgende Vertrag miesterker ist als der vorhergehende verde paorim mifrem kernacht, zaste naso adät inmarezait, zaste maso adät annara viratiga fradafzitt, pasu mazo adät framarziatt, pasu mazo adät annar viratiga fradafzitt, wis diss Wort macht den ersten Vertrag Der zaste maso hebt (ihn) dann auf der zaste maso setzt (ihn) dann zwischen den beiden Vertragschließenden fort Der pasu mazo hebt (ihn) dann auf, der pasu mazo ketzt (ihn) dann zwischen den beiden Vertragschließenden fort usw. 11

In 4,5ff schließt sich daran die Frage cval aekö mißrö aum druhtö ästäraits yö vacahino 'wieweit macht solcher Vertrag, (namlich) der vacahino, sindig, wenn er lugnerisch gebrochen worden ist! Die Antwort lautet þrið saläis hada cibanam naram nabänazáistanam para barait, was Battholomee Altir Wib 1757 übersetzt 'mit dreimal hundert mitbußenden Mannern aus der nachsten Verwandtschaft hat er es (de Schuld) wieder gutzumachen In denselben Formeln wird für die folgenden Vertrage die Zahl der mitbußenden Verwandten auf 600 (hörus saläis), 700 (hapta saläis) 800(alsa salais) 900 (naus salais) 1000 (hazanrim) festgesetzt

In 4, 11—16 wird dann noch eine den genannten Zahlen entsprechende Zahl von Hieben für den Schuldigen bestimmt yo mifrom aus. družait ym vacahnom la he asti cifa tišro sala upāzananam upāzōit aspahe altraya tišro sala sraošo caranava usw

Schon Spiegel ZDMG XXX, 5671 hat diese Auseinandersetzungen des Avesta mit Manus Strophen über den falschen Zeugen zusammengestellt?) Die von Spiegel erkannte Übereinstimmung und aber noch viel größer, wenn wir anstatt der Strophen Manie den Memorialvers in der Form und in der Bedeutung die sich uns als die altesten ergeben haben, der Ver

Y. Syana RV dadabhr viraih putraih [upalal-panam etat | earwar bandhuyononh; A. dadabhr dadasamihyalar viraih putraih. Die Strophe enthalt nach der Tradition bekanntlich den Schwur mit dem seh Vassisha von der Anklage Vikramitras reinigte.

Ich schließe mich hier durchaus der Auffassung Bartholomaes, Altr Wtb

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Darnach Jolly Zeitschr f verg! Rechtswissenschaft, Bd 3 250 SBF 33, 92, Recht und Sitte S 142

gleichung zugrunde legen. Da der indische Spruch ursprunglich meht auf den falschen Zeugen, sondern auf den König geht, der den versprochenen oder ausbedungenen Lohn nicht zahlt, so handelt es sich im Indischen ebenso wie im Iranischen um eine Bestimmung über den Vertragsbruch Die avestische Liste stimmt außerdem nun mit der indischen vom dritten Gliede ab in der Sache wie in der Reihenfolge aufs genaueste überein. Dem pasu mazō entspricht das paśvanriam, dem staorō mazō das gavānriam und das asianriam Das av pasu bezeichnet hier, wie an zahlreichen anderen Stellen, wo es neben staora erscheint, genau wie das sk. paśu das Kleinvieh1), av staora, das Großvieh, schließt, nach Vd 7, 42 zu urteilen. außer Rind und Pferd auch noch Esel und Kamel ein?) Dem viro mazo entspricht das purusānriam Bartholomae, Altir Wtb . 1454f . ubersetzt vîrô mazô 'durch Verpfandung, Burgestellung eines Mannes geschlossen'. er versteht unter vira also offenbar einen Freien, der die Burgschaft für die Innehaltung des Vertrages übernimmt. Ich halte das, von anderen Gründen abgesehen, schon deshalb fur nicht richtig, weil dann der tiro mazo ganz aus der Reihe der ubrigen Vertrage herausfallen wurde, bei denen doch der genannte Gegenstand, das Stuck Vieh oder das Land, unzweifelhaft der Besitz des einen der beiden Vertragschließenden ist3) Memes Erachtens kann vira hier nur die Bedeutung 'Sklave' haben, also in genau demselben Sinne gebraucht sein wie das entsprechende sk. purusa Die Verwendung von tira in dieser Bedeutung braucht nicht zu befremden. da tiro mazo sicherlich ein alter Ausdruck ist und gerade in der alteren Sprache 1119 auch sonst hinter pasu in der Bedeutung 'Höriger, Diener, Sklave' erschent Y 31, 15 kanarə västryehyä aenanho passus uräateä adrumanto ohne Gewalttat gegen das Vieh und die Sklaven des nicht lugenden Bauern', Y 45, 9 pasuš viršng ahmāling fradapāi ā 'um Ge deihen zu verschaffen unserem Vieh und unseren Sklaven, Y 58, 6 pairī mand vairi vaed vairi šugobanā vairi vasuš vairi tirīna sventāi manuaie dadəmakî haurvafšavö dri ö gağbā driafšavo dri o virā driā haurva ašavanto\*) 'wir eignen dem heiligen Geist die Gedanken zu, die Worte zu, die Werke zu, das Vich zu, die Sklaven zu, die wir unversehrtes Vich, gesunden Haus stand, gesundes Vieh, gesunde Sklaven haben, gesund und unversehrt sind und mit dem Aša verbunden sind', vgl auch Y 62, 10 upa bwā hahšõil giuš tahwa upa tīranam pourulās 'es moge dir zu eigen werden eine Herde von Kuhen, zu eigen eine Fulle von Sklaven', Yt 10 28 aut ahmas

<sup>1)</sup> Bartholomae a a O Sp 879 Daß hauptsachlich an Schafe zu denken ist, zeigt die Frsetzung von pasu durch anumaya in Vd 4, 48

b Bartholomae a a O Sp 1590f Daß auch im Avesta des Pferd an Wert über der Küh steht geht außer aus Vd 7, 42 such aus Stillen vio 1 t 9, 3 (5, 21) entem aepanque hazarens gangen daccure aniumayanque hervor

<sup>)</sup> Ganz ausgeschlosen sind naturlich trotz Spiegel Comm I, 119, Deutungen auf den Flevertrag oder den Vertrag zwischen Lehner und Schuler

<sup>1)</sup> So nach Bartholomae für ahvantő der Ausgabe

gleichung zugrunde legen. Da der indische Spruch ursprunglich nicht auf den falschen Zeugen, sondern auf den König geht, der den versprochenen oder ausbedungenen Lohn nicht zahlt, so handelt es sich im Indischen ebenso wie im Iranischen um eine Bestimmung über den Vertragsbruch Die avestische Liste stimmt außerdem nun mit der indischen vom dritten Gliede ab in der Sache wie in der Reibenfolge aufs genaueste überein. Dem pasu, mazo entspricht das paśranrtam, dem staoro, mazo das garanrtam und das aśrantam. Das av. pasu bezeichnet hier, wie an zahlreichen anderen Stellen, wo es neben staora erscheint, genau wie das sk, pasu das Kleinvieh1); av. staora, das Großvieh, schließt, nach Vd. 7, 42 zu urteilen. außer Rind und Pferd auch noch Esel und Kamel ein2) Dem vīrō, mazō entspricht das purusanriam. Bartholomae, Altir. Wtb , 1454f , ubersetzt vîrō, mazō 'durch Verpfandung, Burgestellung eines Mannes geschlossen': er versteht unter vira also offenbar einen Freien, der die Burgschaft fur die Innehaltung des Vertrages ubernimmt. Ich halte das, von anderen Grunden abgesehen, schon deshalb fur nicht richtig, weil dann der viro.mazo ganz aus der Reihe der ubrigen Vertrage herausfallen wurde, bei denen doch der genannte Gegenstand, das Stuck Vich oder das Land. unzweifelhaft der Besitz des einen der beiden Vertragschließenden ist3). Memes Erachtens kann vira hier nur die Bedeutung 'Sklave' haben, also in genau demselben Sinne gebraucht sein wie das entsprechende sk. purusa. Die Verwendung von tira in dieser Bedeutung braucht nicht zu befremden, da vîrō mazō sicherlich ein alter Ausdruck ist und gerade in der alteren Sprache vira auch sonst hinter pasu in der Bedeutung 'Höriger, Diener, Sklave' erscheint Y 31, 15 hanara . . västruehyä aenapho passus viräatca adrumanto ohne Gewalttat gegen das Vieh und die Sklaven des nicht lugenden Bauern', Y 45, 9 pasůš vīržng ahmākšng fradaþās ā 'um Gedeihen zu verschaffen unserem Vieh und unseren Sklaven, Y 58, 6 pairs mand pairi vacd pairi šyaobanā pairi pasūš pairi viršng spentāi manyavē dadəmahı haurvafšavo drvo gaebā drvafšavo drvo virā drvā haurvā ašavanto\*) wir eignen dem heiligen Geist die Gedanken zu, die Worte zu, die Werke zu, das Vieh zu, die Sklaven zu, die wir unversehrtes Vieh, gesunden Hausstand, gesundes Vieh, gesunde Sklaven haben, gesund und unversehrt sınd und mit dem Aša verbunden sınd', vgl auch Y 62, 10 upa bwā hahsoit quis tabua upa viranam pourutas 'es moge dir zu eigen werden eine Herde von Kuhen, zu eigen eine Fulle von Sklaven', Yt 10, 28 aut ahmas

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bartholomae a a O Sp 879 Daß hauptsachlich an Schafe zu denken ist, zeigt die Ersetzung von pasu durch anumaya in Vd 4, 48

<sup>3)</sup> Bartholomae a. a O Sp. 1590f Daß auch im Avesta das Pford an Wert über der Kuh steht, geht außer aus Vd 7, 42 auch aus Stellen we Vt 9, 3 (5, 21) satem aspanam hazarem avanem hastere anumayanam hervor.

<sup>3)</sup> Ganz ausgeschlossen sind naturlich, trotz Spiegel, Comm I, 119, Deutungen auf den Ehevertrag oder den Vertrag zwischen Lehrer und Schuler

<sup>4)</sup> So nach Bartholomae fur aswanto der Ausonho

nmänäi dadäis givisa tafina i iranamea 'und diesem Haus gibt er Herden von Kuhen und Sklaven', Yt 13 52 buyit ahni nmäne giussa rafina appara upa ruranamea 'es soll sieh in diesem Haus einstellen eine Herde von Kühen und von Sklaven'). Dem dainhu mazo endlich entspricht dis bhümy antam auf die genauere Bedeutung von dainhu werden wir noch zuruck kommen.

Über das in pasu mazo usw an zweiter Stelle erscheinende Wort bemerkt Geldner Studien zum Avesta I, 952) 'mazanh ist nicht s v a Große Vd 7, 51 ist für avarantim mazo vielmehr maso zu schreiben nach Yt 13 6 Y 65 3 maranh gehört zu sk mah mamh mamhate, z maz, ist also zunichst s v a Gabe Vd 18 29 yasca me actahe mərəyahe uat paro daršahe tanu mazo gauš dabat "wer mir diesem Vocel Parodarša nur eine winzige Gabe von Fleisch gibt. An unserer Stelle ist mazo das, was man drangibt setzt = Pfand ' Line Wurzel maz die Geldner aus masatā er wird zuteilen in 1 54 I erschließen wollte laßt sich fur das Avestische nicht erweisen. Bartholomae a a O Sp 1113, führt masafa auf mad zuruch Die Verbindung von mazah mit sk mamhate ist im höchsten Maße un wahrscheinlich de mamh 'schenken' kaum von sk magha 'Gabe zu trennen ist vel insbesondere RV 1 11 3 mamhate maghám 0, 1, 10 maghá ca mamhates) Außerdem liegt mamh eher der Begriff des reichlichen Spendens zuerunde jedenfalls aber nichts was auf die Entwicklung zu Pfand schließen ließe. In den beiden anderen von Geldner angeführten Stellen liegt unzweiselhaft wie Geldner nach den Lesungen seiner Ausgabe jetzt selbst anzuerkennen scheint') mazah Große' vor Vd 7, 51 yasca mē aetaešam yat dahmanam avarantem mazo rikanayat yaba he tanus anhat und wenn mir einer von diesen Leichenstatten soviel an Größe (d. li ein Stuck so groß) wie sein Körper ist abgrabt Vd 18 29 'und wer ein Stuck Fleisch so groß wie der Körper dieses meines Vogels Parodarsa verschenkt' Obwohl somit der Geldnerschen Erklarung eigentlich völlig der Boden entzogen ist halt doch auch Bartholomae in seinem Wörterbuch für pasu mazo usw an der Deutung wobei Verpfandung eines Schafes stattfindet, durch Verpfandung eines Stucks Kleinvieh eines Schafes geschlossen usw fest Ich glaube nicht daß es jemals ein Wort mazah 'Draufgeld Pfand,

Y) Mir sche nt daß auch im Veda an manchen Stellen wo von tiru die Rede ich and Hörige zu denken ist als an mannhehe Nachhommen so z B RV 5 57 "gömnd akeren rinkturt sint/ram condræde dride merute dada nah Gelegentheh erschennt tiru in dieser Bedeutung noch im der spateren Sprache siche z B Mbh 3 113 12 padan prabhuda padapand ca tirah im nachsten Vers bezeichnen dese tirah sein als däseln des Vibhandaka an den sae versel enkt sund

<sup>3)</sup> Ich habe die Transkr ption verundert

<sup>3)</sup> Andererseits ist mamhate wahrscheinlich von mahayati erfreut verherrlicht ganz zu trennen

<sup>&#</sup>x27;) In der Ausgabe ist tanıma o in Vd 18 29 als ein Wort gedruckt

Pfandwert' (Bartholomae a. a. O. S. 1157) gegeben hat¹); mazah kann memes Erachtens auch hier nur 'Größe' sein, der pasu.mazō²) mi²prō usw. ein Vertrag 'von der Größe' oder, wie wir sagen wurden, 'in der Höhe' eines Kleinvichs usw.²). Auch hier zeigt sich wieder die genaueste Übereinstimmung mit dem indischen Spruch, in dem es sich ja ebenfalls um Lohnvertrage in Höhe der genannten Gegenstande handelt. Bei dieser Auffassung schwinden denn auch die Schwierigkeiten in Vd. 4, 3. 4, die Geldner a. O. S. 89; 06f., zu einer ganz anderen und unhaltbaren Auffassung von framarzodit und fradafatit veranlaßt haben. Die beiden Paragraphen besagen nichts weiter, als daß die Abmachungen uber einen höheren Lohn die fruheren Abmachungen uber einen geringeren Lohn ungultig machen

Ich bin uberzeugt, daß man in mazah an unserer Stelle uberhaupt nie etwas anderes als 'Große' gesucht haben wurde, wenn nicht der pasu. mazō, staorō.mazō, tīrō.mazō und daibhu.mazō miprō hier mit dem vacahinō und dem zastā.mazšō, dem durch das Wort und dem durch Handschlag geschlossenen') Vertrage, in eine Reihe gestellt waren Es herrscht also kein einheitliches Prinzip in der Reihe, in den beiden ersten Fallen bildet die außere Form des Vertrages, in den vier letzten der Wert der Sache, um die der Vertrag geschlossen wird, die Grundlage der Klassifizierung. Die Vergleichung mit dem indischen Spruch löst auch diese Schwierigkeit Sie

<sup>1)</sup> Auch an anderen Stellen, wo Bartholomae dieses Wort wiederzufinden glaubt, vermag ich es nicht zu erkennen. Vd 5, 60 steht nöit zi ahurö mazdå vånhuyanam avarstanam paiti ricya (lies ricyā) daife nõit aspermū mazō nõit avacinō mazā Wolff ubersetzt das nach Bartholomae 'denn Ahura Mazdah ist nicht willens, (etwas) von beweglichen Sachen verkommen zu lassen nicht (was) einen Asperona (als Pfand) wert (ist), nicht (was) noch weniger wert (ist)' Es scheint mir ziemlich unnaturlich, daß man den Wert einer Sache danach bestimmt haben sollte, wieviel sie als Pfandobiekt galt. Viel ungezwungener ist es doch, auch hier aspereno mazo emfach als 'etwas von der Große, d h im Werte, eines Asporona' aufzufassen Eben sowenig scheint mir der Begriff des Pfandes in dem Wort tanu mazah am Platz zu sein, das Pursišnihā 18 erscheint. Die Stelle lautet in Bartholomacs Lesung und Übersetzung (a a O Sp 637) tanu mazō ašayāttı yō tanu mazo bīraošat tanu mazō zī aëtameit ašayam pafre yat nõit yata miho mamne, 'ein Ašawerk im Pfandwort des Leibes muß vernehten, wer ein Drugwerk au Pfundwert des Leibes verbrochen hat Und zwar hat er ein Ašawerk im Pfandwert des Leibes dann vollendet, wenn er niemals mehr falsch gedacht hat' Ganz abgesehen davon, daß es wenig wahrscheinlich ist, daß dasselbe Wort hier eine vollig andere Bedeutung haben sollte als in Vd 18, 29, scheint mir auch hier die Auffassung 'in der Große, in der Hohe, im Wert des Leibes' an sich viel naher zu liegen

<sup>2)</sup> Das Kompositum ist offenbar sekundar in die a-Flevion übergeführt worden; darauf laßt wenigstens der Akkusativ pasu mazem usw in 4, 13ff schließen

<sup>3)</sup> Spiegel, de Harlez, Darmesteter ubersetzen mazah durch Wert, was naturileh dasselbo ist Auch die Paldavi Übersetzung gibt mazo in pasu mazo, staorō mazō, daishlu mazō genau so durch mazāl wieder wie das mazō n Vd 7, 51; 18, 29

<sup>9)</sup> Das ist sicherheh der Sinn des Wortes Das in 4, 3 für zastă marktö eingesetzte zastö mazö oder zastö masö, wie Geldner hiest, ist offenbar in Anlehnung an die folgenden Ausdrucke gebidet

zeigt daß die Reihe ursprunglich überhaupt nur die vier letzten Glieder umfaßte, die beiden ersten sind ein spiterer heterogener Zwatz. In auderer Weise ist die Reihe in Vd. 4,48 im Anfang durch den ups mordő, den 'besprochenen', und den asporonő maző den Vertrag 'in der Höhe eines Asporonő, erweitert worden, und gerade dieses Schwanken scheint mir zu bestatigen, daß wir es hier mit nachtraghehen Zwattzen zu tun haben

Die Übereinstimmung zwischen den iranischen und den indischen Anschruungen erstreckt sich weiter aber auch auf die Folgen, die der Bruch der genannten Vertrage nach sich zicht. In beiden Fällen werden Verwandte des Vertragsbrüchigen, deren Zahl mit iedem höheren Vertrag wachst geschadigt Daß die Zahlen selbst differieren, ist dabei belanglos auch laßt es sich kaum entscheiden, auf welcher Seite daber die großere Ursprunglichkeit liegt Zu dem Satz bris salūis hada cibanam naram nabanazdışlanam para barastı bemerkt Geldner, dessen Übersetzung sich inhaltlich nicht von der oben angeführten Übersetzung Bartholomaes unterscheidet 1), a a O S 97 'Wie weit der Vertragsbruch auf die Familio des Betreffenden zurückwirkte, ob sie nur guten Namen und Kredit verlor oder fur jeden entstehenden Schaden mit aufzukommen hatte, ist nicht gesagt' Er versteht unter den Strafen also irdische Strafen und das wurde von der indischen Anschauung weit abliegen Es fragt sich aber. oh mara barasts wirklich 'er tragt es er hat die Schuld zu tragen' (Geldner). 'er hat es wieder gutzumschen' (Bartholomae) bedeutet Zunachst macht schon der Wechsel des Subjektes in astāraiti und para baraiti Schwierigkeiten Es ware doch sehr seltsam wenn auf die Frage 'Wie weit macht der lugnerisch gebrochene Vertrag sundig " die Antwort lauten sollte 'Er hat die Schuld wieder gutzumachen usw' Von dem Schuldigen ist in der Frage ja zunachst gar nicht die Rede sondern nur von dem Vertrag Also ist von vornherein zu erwarten daß auch para baraits auf den Ver trag geht Wester hat aber auch para barasts sonst nirgends die von Geldner und Bartholomae angenommene Bedeutung Überall, im Avestischen wie ım Altpersischen heißt es nur wegnehmen, beseitigen', und ich sehe schlechterdings nicht ein wie man dazu kommen sollte, hier den Begriff 'die Schuld zu erganzen Der Sinn des Satzes kann daher meiner Ansicht nach nur sem daß der Vertragsbruch soundsoviele mitbußende Manner aus der nachsten Verwandtschaft 'wegnimmt' oder 'beseitigt', d h ihnen den Tod bringt Para baraits wurde dann genau dem indischen hants entsprechen Allerdings macht die Konstruktion Schwierigkeiten An statt briš, hšvaš hapta, ašta, nava satāiš sollten wir briš sata usw erwarten An der letzten Stelle steht nun aber tatsachlich hazaurem, wo wir dem

<sup>1)</sup> Auf die Übersetzungen oder vielinehr Umschreibungen dieses Satzes die Spiegel die Harkez und Darmeststert bieten n\u00e4her enzuzigehen halte ich f\u00fcr uber fliweig und bemerke nur, da\u00e4 die Beziehung der Z\u00e4hen auf Jahre, die Darmesteter der Tradition folgend annummt \u00e40lf willkurfch ist

satāiš entsprechend vielmehr hazanra erwarten mußten Entweder an der einen oder an der anderen Stelle mussen wir also einen Fehler annehmen, und mir scheint es nach dem oben Gesagten unabweislich, daß dieser Fehler in satāiš steckt Ein Fehler dieser Art steht auch keineswegs allein da Gerade bei den Zahlwörtern zeigt sich in der Sprache des jungeren Avesta eine eigentumliche Verwilderung im Kasusgebrauch Es ist offenbar nur ein Zufall, daß sich der Instrumental satāiš für den Akkusativ sata sonst nicht nachweisen laßt Für den Nominativ sata steht aber satāiš in Yt 5, 95 yd vazənti fisas satāiš hazanrəmea, Yt 5, 120 yenhe autauf hažananm nava satāiš hazanrəmis, für den Nominativ hazanrəm steht hazanrāiš in Vd 13, 51 (14, 1) hazanrāiš sānīš strī nāmanō hazanrāiš sānīš mairyō nāmanō Andere Falle soleher Kasusvertauschung (hazanrəm, sata fur Gen Vd 2, 30, hazanrāi für Gen Yt 5, 96, 8, 49 usw) lassen sich leicht aus Bartholomaes Wörterbuch feststellen

Es hat sich uns im bisherigen, wenn wir von den Zahlen absehen, die genaueste Übereinstimmung zwischen den avestischen Bestimmungen und dem indischen Spruch ergeben Nur in einem Punkt scheinen sie noch vonemander abzuweichen Wir haben oben festgestellt, daß der indische Spruch auf den König geht Im Avesta ist von einer Beschrankung auf den König nicht die Rede Daß aber ursprunglich auch die avestischen Bestimmungen nur fur den König galten geht meines Erachtens mit völliger Sicherheit aus dem Namen des letzten Vertrages hervor Nach Bartholomae soll daubu hier 'ein Landstuck' bedeuten Diese Bedeutung hat das Wort an keiner anderen Stelle der avestischen Literatur und eben sowenig in den altpersischen Keilinschriften. Es bedeutet sonst nur 'Landgebiet. Landschaft', insbesondere ist es der Name der vierten politischen Einheit des altiranischen Staates der sich aus nmäna, dem Haus oder der l'amilie, 118 der Gemeine zantu, dem Gau und dainhu, der Landschaft, aufbaut und die Bezeichnung der Provinz im altpersischen Reich, ge legentlich auch einer Landschaft innerhalb der Provinz Wir können also auch an unserer Stelle dainhu nur als Landschaft oder Provinz fassen Mit einer Provinz kann aber nur der König belohnen. Man hat spater offenbar eingesehen daß die letzte Vertragsart auf Privatverhaltnisse nicht passe So ist die Reihe in Vd 4, 48 entstanden, in der der dainhu mazo fehlt und die sich auch durch die Hinzufugung des asporono mazoi) als für kleine Leute zurecht gemacht erweist

Line so weitgehende Übereinstimmung, wie sie sich zwischen dem Avesta und dem indischen Spruch ergeben hat, kann unmöglich zufallig sein Wir können vielmehr mit völliger Sicherheit behaupten, daß sie auf Vererbung berüht, und daß sehon in arischer Zeit die Anschauung be-

<sup>&#</sup>x27;) Ich möchte noch ausdrucklich bemerken, daß der aspirmö ma.ö nichts mit dinninnhönntam zu tun hat Wie nus Vd 5 60 hers orgeht, ist der Wert des Asporona se hr gering

standen hat daß ein König der den mit seinen Dienern abgeschlossenen Lohnvertrag nicht innehalt didurch seinen Verwandten den Tod bringt deren Zahl mit der Höhe des Lohnes wachst der medrigste Vertrag ist der um ein Kleinvieh ein Schaf oder eine Ziege es folgt der Vertrag um ein Großvieh eine Kuli oder ein Pferd der um einen Sklaven und schließlich der um ein Land. Es ist weiter auch kum zu bezwirfeln daß diese An schauung sehon in arischer Zeit in einer Formel festgelegt war eine solche Formulierung wird durch die allmahliche Zahlensteigerung geradezu bedingt

Das Ergebnis ist wie mir scheint für die Rekonstruktion der arischen Urzeit noch von weiterer Bedeutung Van hat die Frage wie weit sich bei den Ariern schon ein wirkliches Kömigstum entwickelt hatte bisher offengelassen1) Nun lonnen wir freilich den Umfung des Landes. um das es sich in unserer Formel handelt nicht bestimmen zumal die Ans drucle dafur im Indischen und Iranischen auseinundergeben ich meine aber doch daß ein König der mit Land lohnen kann und sei es auch nur em Dorf gewesen2) doch etwas mehr gewesen sem muß als em klemer Gauhauptling Ich möchte in diesem Zusammenhang auch noch auf eine andere Tatsache aufmerksum machen die in die gleiche Richtung weist In historischer Zeit regiert der indische Herrscher mit Hilfe eines Spionage systems das uns z B im Kautiliyasastra in aller Ausführlichkeit ge schildert wird. Der persische König unterhalt Beamte in den Provinzen die ihm über die Tatigl eit der Satrapen Bericht erstatten und die Griechen berichten von des Großkönigs org und omfaluor Diese Einrichtungen haben sich offenbar aus gemeinsamen Anfingen entwickelt. Im Veda sind die Götter von Spal ern (spas) umgeben insbesondere kommen sie Uitra Varuna zu Im Avesta hat Mil ra seine Spaher (spas It 10 45 baerara snasano It 10 46 usu ) Wir können laum umhin die Vorstellung von den Spahern des Mitra und Varuna in die arische Zeit zuruckzuverlegen Diese Vorstellung beruht aber gewiß nicht wie man wohl gemeint hat auf irgendwelchen physischen Erscheinungen sie verdankt ihre Ent stehung in erster Linie dem Konigtum Mitra Varunas Mitra und Varuna sind die rij ina oder samrija die Könige oder Oberkönige. Hibra ist der Landesherr aller Lander (vispanam dahyunam dainhupaitim 1 2 11 usw ) er ist der couru gaoyaoli la anra gaosa baevare casman (1 2 3 usw.) der weite Triften Besitzende Tausendohrige Zehntausendaugige d h der von seinen ώτα und οσθαλίου umgebene βασίλει, wie es richtig auch die Tradition auffaßt die in den Augen und Ohren des Mibra Gemen sieht Bestand aber die Emrichtung der Spilier in arischer Zeit so muß damals auch schon em Oberkönigtum entwicl elt gewesen sein. Dorfsel ulzen und

i) Sole z B Liuard Meyer C sel el to les Micriums I 8 819
j see daran er nn rt daû sel das av da hu zu dem neuj rs 1h Dorf'
entwekelt hat unl daû avel m Indeelen spatrunter lee Selenkung von Land
immer le Verl) ng enes Dorfes y rata dan vel

Stammeshauptlinge haben fur Spaher keine Verwendung Wir werden daher annehmen durfen, daß schon in arischer Zeit ahnliche Verhaltmisse geherrsicht haben, wie sie uns in historischer Zeit etwa bei den nomadisierenden Saken oder Massageten entgegentreten, und die Erwagung, daß das siegreiche Vordringen der Arier über gewältige Landergebiete kaum ohne die Leitung einer Zentralgewalt denkbar ist, scheint mir nur geeignet, diese Annahme zu unterstutzen

## Die sakischen Mura.

In der Sprache, die als nordarisch, ostiranisch, altkhotanisch oder sakisch bezeichnet wird, gab es ein umfangreiches buddhistisches Dichtwerk, von dem Leumann und Konow bereits fruher Bruchstücke veröffentlicht hatten. Jetzt hat Leumann wiederum gegen 250 Strophen aus diesem Werk mitgeteilt, darunter einen größeren zusammenhangenden Abschnitt, der eine Maitreyasamiti enthalt!) Die Ausgabe ist von einer Übersetzung begleitet, die ein glanzendes Zeugnis für den Scharfsann ablegt, mit dem Leumann die Schwierigkeiten der unbekannten Sprache bemeistert hat Auf dem Titelblatt nennt er diese nordarisch, und zur Rechtfertigung dieses Ausdruckes bemerkt er S. 9.

'Soll ich mich nebenbei auch noch entschuldigen wegen des Ausdruckes 'nordarisch' 'Emige Zeit, nachdem ich ihn eingeführt hatte, hat doch Luders gezeigt, daß 'sakisch' etwas bestimmtere Vorstellungen erwecken wurde Ich habe die Zulassigkeit dieser letzteren Bezeichnung selber auch sehon vor mehreren Jahren bemerkt auf Grund einer Strophenzeile unserer nordarischen Maitreya samiti. Aber deswegen nun die neue Sprache 'sakisch' statt 'nordvirisch' zu nennen, schien mir doch nicht nötig, um so weniger als mir der neue Name zu unsehön und zu undeutsch klingt. Eher wurde ich die Sprache angesiehts der Schwierigkeiten, die sie noch bietet, auf echt bayrisch eine sakiische heißen '

Ich halte es fur überflussig naher auf diese Ausfuhrungen einzugehen Nur das eine sei hier nechmals hervorgehoben ganz gleichgultig, wie man sich zu der Frage stellt, ob die namenlose Sprache die Sprache dere eine der Sprachen der Sakas gewesen sei oder nicht — der Name 'nordarisch' kommt ihr jedenfalls micht zu Er ist aus der Vorstellung heraus entstanden, daß 'ebensoweing wie die Lehnworte auch die Originalworte des Idioms eine direkte Zugehörigkeit desselben, sei es zum iranischen, sei es zum indischen Zweig des indogermanischen Sprachstammes, zulassen' (Leumann, ZDMG LXII, S 84) Diß das völlig unrichtig ist, daß diese

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mattr vn samtt, das Zukunftsideaf der Buddh-ten. Die nordars-che Schilderung in Text und Übersetzung nebst siehen anderen Schilderungen in Text oder Übersetzung. Nebst einer Begrundung der indogermanischen Metrik. Von Ernst Lumann. Straßburg 1019.

Sprache vielmehr trotz ihrer starken Beeinflussung durch das Indische ihrem Grundcharakter nach zu den iranischen Sprachen gehört hat Konow GGA 1912 S 551ff endgultig nachgewiesen Die Bezeichnung ist also falsch und geeignet irrige Vorstellungen zu erwecken

Daß Leumann noch immer an ihr festhalt ist um so auffallender als er selbst auf eine Stelle in dem von ihm veröffentlichten Tevt hinweist die vorausgesetzt daß seine Interpretation der Worte zutrifft die Rich tugkeit des von mir vorgeschlagenen Namens Sakisch beweisen wurde Die Strophen um die es sich handelt finden sich in der Beschreibung des Einzuges des Maitreya und seiner Mönche in die Stadt die jetzt Benares heibt zu der Zeit aber den Namen Ketumati fuhren wird

- 218 ku ssamana n[s]yana daındə bissun[s]ya ratana vicittra ku va murinā daindi Ssatimje maje mure
- 249 nfi Jyaskya no homote bihiyu ce tiole ahiaina kusde tiiyo ka puyote balyoo vathayo grusto tiu kalu
- 250 tiyau ysa hərfə]yana yədandı hatəru uysnora vicitira tivə səfə]ye mure lədə a hatəro hu'amdə tusse yədandə
- 251 plaru tiə uysnaura kye ssau muro hatəro kuru yədandə esər raysna stare arayə dukha rarasare trcitira
- 252 kye va ššini mitre jsa puta nande balyse tiri bilsamgge
- o data hvañas tiri sea va jes a gyastuv o a re 253 kye va mame séasina parsinds ce va parrela dukhyan jea cu rro ve avašéersta puléte o vestru alesatu mrahe

Leumann ubersetzt diese Strophen

- 248 Als die Mönche die Schitze [— die Juwelenspeicher] sehen (und) die allartigen Juwelen die verschiedenen (und) als ferner die siegeligen (Schitze) [— die Siegel-peicher] sie sehen (und darin) die śakischen unsero Nudras [— unsere gegenwartig üblichen Śaka Siegel] —
- 249 Ceringschitzung (da) ihnen wird (wach) außerordentlich Dann hin sel aut der Priester (und) den Beisteher [== seinen Famulus] redet er an zu dieser Zeit (init den Worten)
- 2°0 Mit diesen (Kostbarkeiten) Umst inde haben gemacht einst die Wesen verschiedene dieser einzigen Mudra [= eines einzigen solehen Siegels] wegen einst Menschen (einander) zugrunde haben gemicht [= gerichtet]
- 251 Viel [= Zahlreich] (sind) diejenigen Wesen welche (obschon sie nur) eine Mudra einmal falsch gemacht [= einen Siegelabdruck einmal trugerisch verwendet] haben (doch infolge solch einmaligen Vergebens) sogar jetzt (noch) auf dem Abweg (der tieferen Wiedergeburten) stehen [ sich befinden] (und da) Leuten erleben verschiedene
- 252 (et)welche (Wesen) ferner (sind da die nur) mit einer Mudrā [= mittelst eines einzigen Siegelabdruckes] Tugendverdienste genommen [= erworben] haben (durch Preigeligkeit) dem Priester gegenüber (oder)

dem Mönchsorden (gegenuber) oder einem Gesetzesverkundiger gegenuber (und doch infolge solch bloß einmaliger Wohltat) sogar jetzt (noch) unter den Göttern sitzen [= weilen]

253 (et)welche ferner (die) in meinem Ordensreich loskommen (aus den Leiden des Samsara, (et)welche ferner (die bereits) losgekommen (sind) aus den Leiden (des Samsāra) — was auch man die ubrigen fragt oder Gold, Silber (und) die Nebenmetalle! [= was will man erst noch nach den ubrigen Wesen und nach den verschiedenen Metallen fragen! Auch auf allerlei Weisen, die noch nicht genannt sind, haben die einstigen Wesen, teils in schlimmem und teils in gutem Sinn, die Siegel und auch die Metalle verwendet und sind dafür hernach im Laufe des Samsära je nachdem be straft oder belohnt worden ]

Jedem der diese Übersetzung liest, wird sich, glaube ich, die Überzeugung aufdrangen, daß müra hier nicht richtig wiedergegeben sein kann Um von allem übrigen zu schweigen, wie sollte man denn dazu gekommen sein, die Siegel aufzuspeichern, und wie sollte der Anblick solcher Siegel in den Mönchen das Gefuhl der Geringschatzung hervortufen? Mir scheint sichon aus dem Zusammenhang allein klar hervorzugehen, daß mura hier nur Munze oder eine bestimmte Munze bezeichnen kann und daß die mürinä Munzhuiser' sind, dhentweiger Hauser in denen man das gemunzte Geld aufbewahrte oder — und das ist mir das Wahrscheinlichere—die Munzen, in denen das Geld hergestellt wurde Ich wurde also übersetzen

Wenn die Mönche die Schatzhauser sehen und die mannigfachen ver schiedenen Juwelen, wenn sie auch die Munzhauser sehen (und) unsere sakischen Munzen wird ihnen in hohem Grade Geringschatzung Dann schaut der Buddha hin, er redet seinen Famulus an zu jener Zeit Mit diesen haben einst die verschiedenen Wesen Umstande gemacht, dieser einzigen Munze wegen haben einst Menschen (einander) zugrunde gerichtet Zahlreich sind die Wesen, die einmal eine einzige Munze gefalscht haben (und) sich noch jetzt in dem Zustand der qualvollen Geburten befinden (und) verschiedene Leiden erfahren Einige erwarben sich auch mit einer einzigen Munze dem Buddha, dem Orden oder einem Gesetzesverkunder gegenüber Verdienstei) (und) sitzen noch jetzt unter den Göttern einige werden auch in meiner Lehre erlöst, einige sind auch von den Leiden er löst. Was fragt man auch nach den ubrigen (Schatzen)<sup>2</sup>) oder Gold, Silber und den Nebenemetallen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ein Berspiel bietet die Geschichte des jungen Madchens, das dem Orden zwei kupfermunzen sehenkte in Kumaralatas Kalpanamanditika (Sutralamkara traduit par Huber, p. 11947)

<sup>3)</sup> Ich erganze zu araskreiß nicht u innehm sondern ratana vgl V 248 Nach dem der Buddha sich ausführlich über das Ungluck und das Gluck verbreitet hat dis das Glut über die Verschen gebracht hat, über füßt er seinen Hörern die Ausful rung derselben Gedanken mit Bezug auf andere Schätze und ungemunztes Gol I Silber, Kunfer issw.

Gluckheherweise sind wir für die Bedeutung von müra nicht auf die angeführte Stelle allem angewiesen Das Wort findet sich zu wiederholten Malen auch in den aus Dandän-Uilig stammenden Urkunden in dieser iranischen Spriche, die Hoernle, JASB Vol LXVI Part I. p 234ff und vollstandiger Vol LXXI, Part I Extra Number I p 30ff veröffentlicht hat!), siebe Vol LXVI, Nr. 6, 7, 15, Vol LXX, Nr. 5, 8, 12, 13 Das Wort

<sup>1)</sup> Die Lesung der Daten hat Konow berichtigt und in Zusammenhang damit die ganze Frage der Datierung und Lokalisierung dieser Urkunden endgultig gelöst (JRAS 1914, S 339ff) Davon abgeschen hat aber die Entzifferung der Urkunden kaum Fortschritte gemacht und es erscheint mir unter diesen Umstanden nicht un angebracht, auf ein paar Punkte hinzuweisen, die vielleicht geeignet sind, das Ver standnis dieser schwierigen Texte zu fördern Das Wort, mit dem die Urkunden bezeichnet werden ist offenbar pidala, eine Ableitung von der Wurzel pir- 'schreiben', die durch die Formen pide 'er hat geschrieben', parste pide 'er hat veranlaßt zu schreiben (Leumann, Maitr S 70, 152ff) gesichert ist Pidaka ist offenbar eine uhnliche Bildung wie lihitaka oder lihidaya 'Brief', das in den Kharosthi Dokumenten von Niya erscheint (Stein, Ancient Khotan, p 368, Konow, SBAW 1916, S 817) Pidaka findet sich in dem einleitenden Satz der Urkunden, der mir im einzelnen nicht klar ist, in Nr 1, 12, 17 und in einem der letzten Satze in Nr 1 tilra ei pidaka prammām hilmə Lhulhā Briyāsı u Budašām hamgustı vistārə und hr 12 tira sə['] pi[dakə] prammām khuhā Mamdrruss hamgusts tašts. Ich möchte das übersetzen Und dann soll diese Urkunde entscheidend (prammam = sk. pramanam) sein, worauf hin Brivasi und Budaša m (d. i. Budaša n. = Buddhašasana) als Vertragschließende hintreten (bzw , Mamdruss als Vertragschließender hintritt') " Hoernle a a O S 34, hat fur hamqueta allerdings die Bedeutung 'Zeuge' erschlossen, mir scheint aber aus Ar 12, so unklar der Zusammenhang im einzelnen auch sein mag, doch deutlich hervorzugehen, daß Mamdrruse nicht der Zeuge, sondern derjenige ist der sich zu den in der Urkunde angegebenen Vereinbarungen bereit erklart. Das Wort hamgusta findet sich außerhalb des eigentlichen Textes der Urkunden sehr häufig in Verbindung nut Namen, und zwar gewöhnlich in ganz auffallender Schreibung mit dazwischengesetzten horizontalen Strichen Ar 1 Brigati | ham | qui | eta Buda sa m | ham | gu | sto, Punagam | ham | gu | sto Nr 12 Mamdreu | so | ham . Nr 17 Rruhada | to | ham | gust: Ebenso steht in der bei Stein Anc Kh Tafel CX abgebildeten Urkunde Ld(?) ## | ha (?) fam | gu | ## Nur am Schluß von Nr 17 steht Rammakt hangust: Horrik scheint darin die Unterschriften der Zeugen zu sehen, allem um wirkliche Unterschriften kann es sich nicht handeln, da jene Worte in allen Fallen von derselben Hand geschrieben sind wie die Urkunden selbst. Es ergibt sich also, daß als die eigentliche Unterschrift nur die drei Striche anzusehen sind, die der Unterschreibend) in die von dem Aussteller der Urkunde dafür freigelassenen Lucken zwischen den letzten Silben des Namens oder des la ortes hamguets setzte. Das trifft auch fur den Rammaki in \r 17 zu. Der Schreiber der Urkunde hat hier vergessen, die nötigen Lucken zu lassen und Rammali hat daher seine drei Striche darüber, hmter die Schlußworte der Urkunde filhuflid Rammal; hamgusti viste gesetzt. Daß des Schreibens unkundige Personen in dieser Weise zu zeichnen pflegten, scheint mir aus den gleichzeitigen chinespehen Urkunden von Dandan Uilig hervorzugehen, die zum Teil schon Hoernie a a O S 21ff , bekannt gemacht und spater Chavannes in Steins Ancient Khotan p 521ff, mit Übersetzung herausgegeben hat. In Mr 3 schließt der Text der eigentlichen Urkunde allerdings nach Chavannes mit den Worten Les deux parties ont ensemble trouvé cela equitable et clair et ont appose I empreinte de leurs doigts pour servir de marque", einer Formel, die sich in Ar 5 und 10 wieder-

steht nicht etwa am Schluß, sondern im Text der Urkunden selbst, und das macht es von vornherem unwahrscheinlich, daß es hier Siegel bedeute und sich etwa auf die chinesischen Stempelabdrucke beziehe, die einige

holt Aber in den Urkunden ist von einem Fingerabdruck nichts zu sehen. Dagegen finden sich im Nr 3, rechts von der neunten Zeile, in der der Entlichier Su Men it genannt wird, drei wagerechte Striche, und drei ahnliche, nur etwas kurzere Striche stehen, wie schon Stein, p 276, bemerkt hat, in Nr 10 rechts von dem Namen des Entlichiers und dem seiner Frau und links von der erwähnten Formel, doch sind die betzteren vielleicht wieder ausgewischt. Ganz deutlich sind die drei Striche auch in Nr 9 links von dem Namen des Sohnes der Entlicherin. An Stelle der Striche auch in Nr 9 links von dem Namen des Sohnes der Entlicher in Nr 5 links von den Reihen, in denen der Entlicher und seine Zeugen genannt werden, im Nr 6 rechts von dem Namen der Entlicherin und in Nr 9 rechts von dem Namen der Entlicherin. Mir scheint es vollig sicher, daß auch diese drei Striche oder Punkte die Stelle der Unter schrift der Vertragschließenden oder der Zeugen vertreten, daß sie hier nicht wie in den Urkunden in einheimissher Sprache nebenenander, sondern untereinander stehen, erklatt sich naturlich aus der Richtung der chinessechen Schrift. Ich mochte endlich noch darzul hinweissen, daß das von Hoernle, JASB Vol

LXVI Part I p 235f Nr 9 (Plate XII) veroffenthehte und JASB Vol LXX Part I Extra Number I n 41 unter Nr 16 aufgeführte Fragment gar nicht zu den Ur kunden gehört. In Zeile 1 steht pirava ksira sica nammavva kamtha eine Stadt namens Sica im Lande Pirāva', Zeile 2 bāri beramītāri 'sie lassen Regen regnen', Zeile 3 sı gamısa nammamua kamtha 'nun die Stadt namens Gamısa , Zeile 4 pamısası gampha funfzic Meilen . Zeile 7 u kamma halas mamnuéri a'vennas 'und in welcher Gegend Manjusri kumāra (vgl die haufige Phrase kāmmə halai quastə ba usə astə hāstə Vajracch usw ) Zeile 8 [ma]nuśri a ysanai tta hve si cu hiri kina 'Vanjuśri Kumāra sprach so nun weswegen Zeile 9 manusri a yanna ti tta [hv]e [s]s Mañjuśri Kumara sprach dann so nun Es legt hier offenbar der Anfang einer Erzahlung vor Man vereleiche etwa die Einleitung zum Saddharmapundarika, wo der Bodhisattya Maitreva den Mañiuśri Kumarabhuta nach gewissen Wundererscheinungen insbe sondere nach der Ursacho eines Blumenregens fragt. Aber die hier erzahlte Legende scheint lokalen Charakter zu tragen Pirava ist wahrscheinlich mit dem Pirova identisch, das in den Kharosthi Urkunden von Nija IV, 56, 136, XV, 168, 333 (Rap son, Specimens p 5 7) erscheint. Ist Sien vielleicht das Saca, das sich ebenda I, 104, AV, 318 (Rapson, p 14 15) findet? Fur die Charakterisierung des Fragmentes ist es ferner wichtig, daß es nicht in der Buchschrift geschrieben ist, sondern in der Schriftart, die Hoernle als 'kursive' Brahmi bezeichnet und die offenbar die Schrift des taglichen Lebens war. Sie hat sich jedenfalls wenn wir von zwei spater in eine Handschrift des Aparimitäyuhsutra eingelegten Blattern absehen, bisher in keiner Pothi gefunden sondern nur in Urkunden und in den von Hoernic, JRAS 1911, p 447ff, beschriebenen Rollen, die Dharanis und ahnliche Texte teils in Sansknt, teils in der einheimischen Sprache enthalten und die augenscheinlich für den praktischen Gebrauch bestimmt waren \* In die Klasse dieser Schriftstucke muß auch unser bragment gehoren. Der Text, soweit er sich bis jetzt entziffern laßt, konnte sehr wohl den Anfang eines Dharam artigen Werkes gebildet haben. Auch die Form und die Größenverhaltnisse des Fragmentes stimmen aufs beste zu der Annalune, daß es einer Dharani Rollo angehört hat (Aus dem mir erst jetzt zuganglich gewordenen Werke Manuscript Remains of Buddhist Literature found in Eastern Turkestan, I, p 401, er-che ich, daß auch Hoernie inzwischen die richtige Bedeutung von vidaka und hamqueta pefunden hat )

der Urkunden zu tragen schemen Ausgeschlossen wird diese Beziehung dadurch daß mura ein paarmal in Verbindung mit Zahlen erscheint, so mit 12300 in Nr 5 (muri n stā dodasau usārva drraise ttvām mūrvau isa). mit 5500 und 1100 in Nr 8 (pamusārə pamse mūrə e. y mūre ysāre sa, mit 1000 in Nr 12 (mura usara) Die Verbindung mit so hohen Zahlen macht es meines Erachtens völlig sicher, daß mura auch hier ein Geldstuck bedeutet, und ich glaube, wir können sogar noch einen Schritt weiter gehen und die Art dieses Geldstuckes genauer bestimmen. In den schon in der Anmerkung auf S. 466 erwahnten gleichzeitigen chinesischen Urkunden aus Dandan Uilio ist haufig von Geld die Rede Auch hier handelt es sich fast uberall um hohe Summen Ein Mann namens Su Men ti leiht 15000 Geldstucke (uén) wofur er in acht Monaten 16000 oder 26000 zuruck zuzahlen hat (Nr 3) Der Soldat Ma Ling chih leiht von einem Monch des Klosters Hu Luo 1000 Geldstucke, wofur er monatlich 100 Geldstucke als Zinsen zu zahlen hat (Nr 5) Eine Frau A sun leiht 15000 Geldstucke (Nr 9) eine andere Frau Hau Shih sau, verpfandet allerlei Gegenstande. darunter einen Kamm, fur 500 Geldstucke (Nr 6) Ein Fragment (Nr 7) nennt 100 Geldstucke Auf den Wert der gemeinten Munze laßt die Ur-Lunde Nr. 4 schließen, in der ein Mann 6000 Geldstucke als Kaufpreis für einen Esel einklagt. Es kann danach keinem Zweifel unterliegen, daß das Geldstuck der Urkunden die bekannte durchlochte Kupfermunze ist, die man mit dem anglisierten Wort cash zu bezeichnen pflegt Derartige Münzen haben sich im Gebiet von Khotan in ziemlicher Anzahl gefunden 1). sie waren offenbar das gewöhnliche Geld wahrend der Zeit der chinesischen Herrschaft in Turkestan bis zum Ende des 8 Jahrhunderts Die Fursten von Khotan haben auch nach 728 als die Kaiserliche Regierung ihnen den Königstitel verlieh1) kaum eigene Munzen schlagen lassen, wenigstens

<sup>1)</sup> Suche die Liste der Munzen bei Stein Ancient Khotan p 575ff, und Taf

<sup>9)</sup> Be dahm schemen die Mitglieder der Visa (dk Vijaya ehm Weilich in) Dynacti nur den Titela moe'rlik gelichtet zu labern Als a moe'rlik von Yu tien wird der Eurst von Klotan in dem Filaß von 728 bezeichnet durch den er zum König ernannt wurde und die offiziell Schreiben aus dem Jahr 768 (Urkunde Nr I) set an den Weichlich drike) Fraf ken der Secha Stedte und a moe-lik Anderssert (Clavannes in Steins Ancient Khotan, p 6237) Daß der Titel in Khotan weiter verbreitet war eripht sich aus de, ecknowskeiner Viskanke von 785 (her 3) die einen a moe'lk Sih tita als Herri wei z Schreiber in barbarsecher Schrift erwähnt A moe'lk mund die Viedergebe eines einheimselhen Titels sein und ich wage die Vermittung daß es das kindigu ich, das in der einkemsechen Sprache von Khotan am fon Nom Sg mades oler dindel austete wie Vers AVIII 208 des Gelichties zeigt icholaure hagdat syste unprint amden prosenads.

Secundade Img Tanzen le lauguet apparet ampuret montes pracessors.

Secundade Img Tanzen le lauguet d'adrica, wezden Mônche Ob wur d'adrica auf Grund der Bedeutung des Sauskariwortes richtig durch Vannster wecktrichen, ist mit ennegement randichaft es scheunt mehr d'a Tivel enner Grossil-chinfublasse un seen als enne Funktion zu bezochnen. D. naedben Titel führte auch der Furst von Kasl gar (Su le) his er zusammen mit dem Fursten von Khotan zum hönig ernannt wurde

ist bis jetzt kein derartiges Stuck bekannt geworden. So können wir mit Sicherheit annehmen, daß auch mära in den Urkunden in einheimischer Sprache die chinesische Kupfermunze bezeichnet. Damit ist naturlich nicht gesagt, daß mära auch in dem Gedicht, das der Sprache nach zu urteilen vielleicht Jahrhunderte alter ist, genau die gleiche Bedeutung gehabt haben musse, wir werden mära hier wohl in dem allgemeinen Sinn von Munze, Geldstück' nehmen durfen

Eine Ableitung von müra, mür<br/>imgya (fem ) begegnet uns ferner in der Beschreibung der Herrlichkeiten von Ketumatī, <br/>V $\,$ 139

murimgye varı stune stäre éšő krrauśu éšő éšau məstə hambīsa ysarrnű kase vırə áljsətinű mesta

Leumann denkt hier an 'siegelige', aus Siegelstein, d h aus Achat oder dergleichen bestehende Saulen. Er ist also zu der weinig wahrscheinlichen Annahme gerwungen, daß die Bedeutung von müra auch auf das Material erweitert wurde, aus dem man Siegel herstellte. Ich bin überzeugt, daß wir auch bei mürimgya von der Bedeutung 'Munze' ausgehen 
mussen, und meine, daß wir uns unter den 'Munzeaulen' Saulen von aufeinandergeseinehteten Munzen vorzustellen haben, deren Höhe hier allerdungs ins Fabelhafte gesteigert ist. Genau so wie in V. 253 wird auch 
hier in unmittelbarem Anschluß an die murimgye stune ungemunztes Gold 
und Silber genannt. 'Da stehen Munzsaulen, eine jede einen Krosa hoch, 
(und) Haufen von Gold in den Gebuschen und große (Haufen) von Silber'

Einige Schwierigkeiten bereitet die Feststellung der Bedeutung von mura in V 161f, wo das vierte der sieben Juwelen des Königs Sankha beschrieben uird

> mūra candāvanə śśau ggamphu hāysa brūñite ssive daśu viri āniye bērāñite pharu ratana vicitra ttəñe rrūnatēte jsa ssīve uysnora Liri yanındı sösenīh vrāll i live məstə astaśšā tcarsuva dətana

'Der mura candaiana (cintāmani) leuchtet bei Nacht ein Yojana weit, wenn er am Banner sitzt, regnet er viele verschiedene Kostbarkeiten. In folge dieser Helligkeit verrichten die Wesen bei Nacht (ihre) Arbeiten, aus blauem Vardūrya ist er, groß, achteckig, prachtig von Aussehen.

Daß sich der Verfasser den eintämani als eine Munze oder gar eine Kupfermunze gedacht haben sollte, wird durch die Angaben in V 152 ausgeschlossen, die mit der von Leumann angefuhrten Beschreibung im Lalitavistara übereinstimmen (maniratnam nilauaudüryam astämsam) Man könnte daher zunachst daran denken, müra hier als Siegel zu flassen, und sich darauf berufen, daß achteckige Siegel aus Bronze tatsachlich in

<sup>(</sup>Chavannes a a O) Ich wurde es aber für vorschneil halten, daraus etwa zu schließen, daß in Kashgar dieselbe Sprache gebersicht haben musse wie in Khotan da es sich hier um ein Lehnwort handelt, das auch in verschiedenen Sprachen Aufnahme finden konnte

Khotan gefunden sind Abbildungen von zweien solcher Stucke gibt Stein, Ancient Khotan, Taf L, die chinesische Herkunft steht für das eine fest und ist fur das andere höchst wahrscheinlich (Stein a 2 O S 103 109, 465) Wir können indessen sicher sein daß sich kein Zentralasiate den cintamani in der Gestalt jener Siegel vorgestellt hat. In den Fresken der Höhlen von Turl estan kommt unendlich oft ein Gebilde vor, das einem indischen Langwurfel ahnlich sieht und meist von Strahlen umgeben ist In den Zeichnungen bei Grunwedel, Altbuddhistische Kultstatten in Chinesisch Turkistan kann man sehen, wie es von Bodlusattvas, Gott heiten und Nagas auf dem Haupt oder in den Handen getragen wird (Fig. 22, 243 642 644a) es wird auf einer Lotusblume ruhend (Fig 165) oder im Wasser schwimmend (Fig 123) dargestellt oder dient auch einfach zur Fullung des Raumes (Fig 48 53) Aus einer unverkennbaren Darstellung der sieben Juwelen in einer Höhle bei Qyzyl (Fig 275) konnte Grunwedel feststellen daß dieser Langwurfel die zentralasiatische Form des cintamani ist und sie entspricht da sie in der Tat acht Ecken hat, auch durchaus der Beschreibung im Lahtavistura Mit einem Siegel hat also der cintamani ebensowenig Ahnlichkeit wie mit einer Munze Ich glaube daher, daß wir mura candavana als ein Kompositum fassen mussen 1) und daß der wunder bare Stein der Munzen 'oder Geld Wunschstein' genannt wurde, weil man glaubte er konne seinem Besitzer Geld herbeizaubern. Daß es in der Strophe selbst heißt er regne verschiedene Kostbarkeiten (ratana), scheint mir damit nicht im Widerspruch zu stehen 1

So sicher es auch sem durtie daß mura in der Sprache von Khotan 
'Munzo' bedeutete so ist es doch gewiß ebenso sicher, daß das Wort, das 
auf das alte mudra zuruckgeht') ursprunglich ein Siegel bezeichnete, und 
es ist von Interesse duß sich derselbe Bedeutungsubergrung, den wir hier 
beobachten können noch enimal in einer irausischen Sprache auf indisschem 
Boden vollzogen hat Der heutige offizielle Name der hauptsachlichsten 
Goldmunze Britisch Indiens mohur geht ebenfalls durch das Himdustäni 
auf das persische muhr Siegel zuruch Ich kann nicht feststellen, wann 
niuhr zuerst in der neuen Bedeutung gebraucht worden ist \u03ac \u03ac ule und 
Burnell Hobson Jobson S 4381 bemerken duß der Name zuerst mehr

Laumann fuhrt in seinem Glossar Zur nordarischen Sprache und Literatur,
 auch em Konpostum eandatam mura an über das sieh da kein Beleg dafür mitgeteilt wird schwer urteilen lüft. Ist es richtig so wire es etwa so aufzufas en wie klamudra (siehe unten S 471)

<sup>\*)</sup> So erklart z B auch der Jataka kommentar den kahapana Regen in dem bekannten Verse na kalöpanatassena niti kömesu vijuti Dhp 186 Jat 258, 2 als ennen Regen der sieben Kostbarkeiten Vandhötis solitaratanarassam vassölpeti | fari idha kalöpan arussan ti vistam

b) Uber die Lautverhührusse und die Herkunft des Wortes hat Hubschmann, KZ XXVI 176 gehanleit und neuerd ngs Junker IF XXVI, 273ff der die Entlinung aus dem Assyrischen wie mir seheint mit Recht bestreitet

volkstumlich gewesen und im allgemeinen Sinne gebraucht zu sein scheine und erst allmahlich auf die Goldmunzen eingeengt sei, die zuerst die Ghürī Könige von Ghazni um 1200 pragten – Ihre Belege aus der englischen Literatur gehen bis 1690 zurück.

Den gleichen Bedeutungsubergang hat aber auch das indische mudrā durchgemacht Die Grundbedeutung des Wortes, das erst in der nachvedischen Literatur auftritt, ist Siegel, d h sowohl das Werkzeug zum Siegeln, der Siegelring, als auch der Abdruck In dieser Bedeutung findet sich das Wort auch in dem Prakrit der Kharosthi Dokumente von Nija, wo die keilförmigen versiegelten Doppeltafeln als kilamudra, kilamumdra, kılamumtra, wörtlich 'Keilsiegel', bezeichnet werden Rapson, Specimens, S 13, hat mit Rucksicht auf die letzte Form diese zuerst von Stein gegebene Erklarung des Wortes bezweifelt, aber, wie ich glaube, mit Unrecht Kilamumtra ist sicherlich nur ungenaue Schreibung für kilamumdra. Da in dem Dialekt Tenues zwischen Vokalen und hinter Nasal erweicht werden, so trat eine Unsicherheit in der Schreibung ein, die zu der gelegentlichen Verwendung eines t auch fur alteres d führte wie in stam = sh idam, tamda = sk danda1) Was aber den Nasal betrifft, so möchte ich darauf hinweisen, daß ihn auch die modernen Volkssprachen in dem Wort kennen, ım Hındi fındet sıch mundra neben mudra, ım Khas heißt der Ring munro, ım Sındhi mundri2) Dıß das Kompositum nicht den gewöhnlichen Regeln des Sanskrit entspricht Lann bei einem technischen Ausdruck in einer Volkssprache nicht ins Gewicht fallen

In den heutigen Volkssprachen, Hindi Marāthī, Bengali, Kanaresisch, wird mudrā nach Ausweis der Wörterbucher aber auch im Sinne von Munze gebraucht, Molesworth bemerkt, daß mudrā insbesondere eine Rupie be zeichne für die der genauere Ausdruck räpyamudrā sei wie tämramudrā für den kupfernen pāisā oder suiarnamudra für den mohur oder pagoda Auch für das Sanskrit verzeichnet das PW suff Grund des Sabakat verzeichnet das PW suff Grund des Sabakat padruma für mudrā und mudrikā die Bedeutung 'Munze', als Beleg wird nach Skdr eine Stelle der Mitäksurā gegeben die sich im Divyaprakarana unter Yajā 2, 113 findet

sautarnīm rājatīm tāmrīm āyasīm tā sušodhītām | salītena sakrd dhautam praksīpet tatra mudrīkām ||

und aus Vopadeva 6, 14 hasmamudrika lunzugefugt. Aus dem letzteren ergibt sich aber fur die Bedeutung von mudrika nichts, und die Stelle der Mitäkserä ist mißterstanden. Sie ist ein Zutat aus Pitämaha, der eine

<sup>1)</sup> Siehe Konow, SBAW 1916 S 823ff

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Daher der Nasal auch in iranischen Lehnworten aus dem Indischen bal mundrig mundari "Ring Fingering," algh münder 'Ring Ohrring (Die Nasaherung ist ietzt schon aus viel alterer Zeit belegt, in der Mahapratyangira Dharani Man Rem I, S 54 steht mundragana [für mudraganaā])

Khotan gefunden sind Abbildungen von zweien solcher Stücke gibt Stein, Ancient Khotan Taf L. die chinesische Herkunft steht für das eine fest und ist für die andere höchst wahrscheinlich (Stein a a O S 103, 109, 465) Wir können indessen sicher sein daß sich kein Zentralasiate den eintamani in der Gestalt iener Siegel vorgestellt hat. In den I resken der Höhlen von Turkestan kommt unendlich oft ein Gebilde vor, das einem indischen Langwurfel ahnlich sieht und meist von Strahlen umgeben ist In den Zeichnungen bei Grunwedel, Altbuddhistische Kultstatten in Chinesisch Turkistan kann man sehen, wie es von Bodhisattvas Gottheiten und Nagas auf dem Haupt oder in den Handen getragen wird (Fig. 22, 243 642 644a) es wird auf einer Lotusblume ruhend (Fig 165) oder im Wasser schwimmend (Fig 123) dargestellt oder dient auch einfach zur Fullung des Raumes (Fig 48, 53) Aus einer unverkennbaren Durstellung der sieben Juwelen in einer Höhle bei Qyzyl (Fig 275) konnte Grunwedel feststellen daß dieser Langwurfel die zentralasiatische Form des cintamani ist und sie entspricht da sie in der Tat acht Ecken hat, auch durchaus der Beschreibung im Lalitavistara Mit einem Siegel hat also der cintimani ebensowenig Ahnlichkeit wie mit einer Munze Ich glaube daher, daß wir mura candarana als em Kompositum fassen mussen1) und daß der wunderbare Stein der Munzen oder Geld Wunschstein' genannt wurde, weil man glaubte er könne seinem Besitzer Geld herbeizaubern. Daß es in der Strophe selbst heißt er regne verschiedene Kostbarkeiten (ratana) scheint mir damit nicht im Widerspruch zu stehen")

So sicher es auch sein durfite daß mura in der Sprache von Khotan Munze' bedeutete so ist es doch gewiß ebenso sicher, daß das Wort, das auf das alto mudra zitruckgeht') ursprunglich ein Siegel bezeichnete, und es ist von Interesse daß sich derselbe Bedeutungsübergrung den wir hier beobachten können noch einmal in einer irausischen Sprache auf indisschem Boden vollzogen hat Der heutige offizielle Name der hauptsachlichsten Goldmunze Brutach Indiens mohur geht ebenfalls durch das Hindustäni auf das persische muhr Siegel zuruch. Ich kann nicht feststellen wann muhr zuerst in der neuen Bedeutung gebruicht worden ist. Yule und Burnell Hobson Jobson S 4381 bemerken daß der Name zuerst mehr

Leumann führt in seinem Glossar 7ur nordarischen Sprache und Lateratur,
 auch ein Anopositum condocean mura an über die sich da kein Beleg dafür mitgeteilt und sehner urteilen laßt. It es richtig so ware es etwa so aufzufassen wie klamudra (siehe unten S 471)

<sup>\*)</sup> So erklart z B auch der Jataka Kommentar den Kahapana Regen in dem bekannten Verse na kahāpanarussena tīti kāmenu 1972ti. Dhp 186 Jut 258, 2 als ennen Regen der seben Kostbarkeiten Mandhäts autdaratanarussam vasaāpets laun idla kalāpanarussam is tuttam.

<sup>9)</sup> Über die Lautverhaltnisse und die Herkunft des Wortes I at Hubschmann LZ XXXI 176 gehandelt und neuerdings Junker IF XXXI, 273ff der die Fullehnung aus dem Assynschen wie mir sehent mit Recht be frutet

volkstumlich gewesen und im allgemeinen Sinne gebraucht zu sein scheine und erst allmahlich auf die Goldmunzen eingeengt sei, die zuerst die Ghüri-Könige von Ghazni um 1200 pragten Ihre Belege aus der englischen Literatur gehen bis 1690 zuruck.

Den gleichen Bedeutungsubergang hat aber auch das indische mudrä durchgemacht Die Grundbedeutung des Wortes, das erst in der nachvedischen Literatur auftritt, ist Siegel, d h sowohl das Werkzeug zum Siegeln, der Siegelring, als auch der Abdruck In dieser Bedeutung findet sich das Wort auch in dem Prakrit der Kharosthi Dokumente von Niya, wo die keilförmigen versiegelten Doppeltafeln als kilamudra, kilamundra, Lilamumtra, wörtlich 'Keilsiegel', bezeichnet werden Rapson, Specimens, S 13, hat mit Rucksicht auf die letzte Form diese zuerst von Stein gegebene Erklarung des Wortes bezweifelt, aber, wie ich glaube, mit Unrecht Kila mumtra ist sicherlich nur ungenaue Schreibung für kilamumdra. Da in dem Dialekt Tenues zwischen Vokalen und hinter Nasal erweicht werden. so trat eine Unsicherheit in der Schreibung ein, die zu der gelegentlichen Verwendung eines t auch für alteres d führte wie in tam = sk tdam, tamda= sk danda1) Was aber den Nasal betrifft, so möchte ich darauf hinweisen, daß ihn auch die modernen Volkssprachen in dem Wort kennen, ım Hındī fındet sıch mundrā neben mudrā, ım Khas heißt der Ring munrō, ım Sındhī mundrī2) Daß das Kompositum nicht den gewöhnlichen Regeln des Sanskrit entspricht, kann bei einem technischen Ausdruck in einer Volkssprache nicht ins Gewicht fallen

In den heutigen Volkssprachen, Hindi Marathī, Bengali, Kanaresisch, wird mudrā nach Ausweis der Worterbucher aber auch im Sinne von Munze gebraucht, Molesworth bemerkt, daß mudra insbesondere eine Euple bezeichne, für die der genauere Ausdruck rüpyamudrā sei wie tämramudrā für den kupfernen pāisā oder suvarnamudrā für den mohur oder pagoda Auch für das Sanskrit verzeichnet das PW auf Grund des Saldakal padruma für mudrā und mudrikā die Bedeutung 'Munze' als Beleg wird nach Skdr eine Stelle der Mitāksarā gegeben, die sich im Divyaprakarana unter Yāin 2 113 findet

sauvarnım räjatim tämrim äyasim vä susodhıtäm | salılena sakrd dhautām praksipet tatra mudrikām |

und aus Vopadeva 6, 14 haimamudrika hinzugefugt. Aus dem letzteren ergibt sich aber fur die Bedeutung von mudrikā nichts, und die Stelle der Mitäksarā ist mußterstanden. Sie ist ein Zutat aus Prämaha, der eine

<sup>1)</sup> Siehe Konow, SBAW 1916, S 823ff

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Daher der Nasal auch in iranischen Lehnworten aus dem Indischen, bal mundrig, mundari Ring, Tingering, algh m\u00e4ndar Ring Ohrring (Die Ausalierung ist jetzt sehon aus viel alterer Zeit belegt, in der Mah\u00e4pratjangira Dh\u00e4rani, Man Rem. 1, S \u00e4 sieht mundragana [\u00fcur mudragana\u00e4h])

Abart des taptamāsarudhi beschreibt, bei der nicht eine Munze, sondern ein Siegelring aus einem mit heißer Butter gefullten Gefaße herauszufischen ist. Daß es sich um einen Ring händelt, wird durch die Bemerkung völlig sichergestellt, daß nach Vollzug des Ordals der Zeigefinger des Beklagten auf Brandblasen hin zu untersuchen sei Seribt hat in seiner Sammlung der Fragmente des Pitamaha (V 175) die Stelle auch bereits richtig übersetzt Tatsachlich aber findet sich mudrä in der Bedeutung 'Munze' in Mahendras Kommentar zu Hem An 3, 81 Mahendra fügt dort den für räpäda gelehrten Bedeutungen sutarnädimudragor api hinzu und zitzert als Beispiel tad aps sampratam darar räpädam (vgl 2, 293) Um 1200 wurde also mudrä im Sinne von Munze gebraucht, und es hann nicht als ausgeschlossen gelten, daß der Bedeutungsübergang unter dem Einfluß des persischen muhr erfolgte Daß er nahehegt, zeigt aber auch die Ge schichte eines anderen insichen Wortes

In der vedischen Literatur, bis zu den Upanisads hinab, ist das Wort für Silber rajata Rajata halt sich auch in der Folgezeit, in der nachvedischen Literatur tritt aber daneben räpya auf, das mehr und mehr der eigentliche generelle Name des Silbers wird Das PW führt als fruheste Belege Stellen aus dem Epos und Manu au Leutreich ist Mbh 5, 39 81

suvarnasya malam rüpyam rüpyasyāpı malam trapu | nieyam trapumalam sısam sısasyāpı malam malam |

In der alten Zeit steht rasata in der Liste der Metalle, wie eine bekannte. in den Brahmanas öfter wiederkehrende Stelle zeigt, die Chändogya Up 4, 17, 7 lautet tadyathā lavanena suvarnam samdadhyāt suvarnena rajatam rajatena trapu trapunā sisam sisena loham usw. Fur Manu sind rūpva und rajata völlig identisch 4 230 nennt er den rupyada neben dem hiranyada, 5, 112 braucht er rajata ım folgenden Verse raupya, 8, 135 steht raupya, ın den beiden nachsten Versen rajata Auch das Kautılıya wechselt zwischen rūpya und rajata als Gattungsnamen S 60, 85 241 wird von sutarnaratata gesprochen aber S 86 heißt es tutthodgatam gaudskam kamamalam kabukam cākravālikam ca rupyam S 87 89 243 steht rupyasuvarna Im Pali ist ın der kanonischen wie in der spateren Literatur rajata das gewöhnliche Wort, besonders in der festen Verbindung jatarāparajata, siehe z B Digh 1, 1 10 Cullav 12 1, 1ff Jat II 67, 1, 92 27, III, 207, 4, IV, 3, 7, 140, 13 Aber schon in der kanonischen Prosa und in den Gäthäs erscheint daneben auch rupsya, z B Samyuttan I, S 104, wo die Zahne des Ele fanten des Mara mit reinem Silber — suddham rüpiyam — verglichen werden, Jat 449 3, 454, 4 sovannamayam manımayam lohamayam alha rupiyāmayam1) Ebenso wechseln im Mahāvastu rajata und rūpya pra bhutajātarūparajatopakaranā II, 168, 12, suvarnamayūni rupyamayūni II, 420 15, suvarnarūpyamayāns II 468, 15

<sup>1)</sup> kaccayana 8, 29 f hrt nebenemander rūpiyamayam und rajatamayam auf

Abart des taptamāsavīdhi beschreibt, bei der nicht eine Munze, sondern ein Siegelring aus einem mit heißer Butter gefullten Gefaße herauszufischen ist Daß es sich um einen Ring handelt, wird durch die Bemerkung völlig siehergestellt, daß nach Vollzug des Ordus der Zeigefinger des Beklagten auf Brandblasen hin zu untersuchen sei Scriba hat in seiner Sammlung der Fragmente des Pitämaha (V 175) die Stelle auch bereits richtig ubersetzt Tatsachlich aber findet sich mudra in der Bedeutung Munze' in Mahendras Kommentar zu Hem An 3, 81 Viahendra fügt dort den für räpala gelehrten Bedeutungen suvarnädimudrayor api hinzu und zitiert als Beispiel tad api sämprätam ährar räpakam (vgl 2, 293) Um 1200 wurde also mudra im Sinne von Munze gebraucht, und es kann micht als ausgeschlossen gelten, daß der Bedeutungsubergang unter dem Einfluß des persischen muhr erfolgte Daß er nahelbegt, zeigt aber auch die Geschichte eines anderen indischen Wortes

In der vedischen Literatur, bis zu den Upanisads hinab, ist das Wort für Silber rapata Rapata halt sich auch in der Folgezeit, in der nachvedischen Literatur tritt aber daneben räpya auf, das mehr und mehr der eigentliche generelle Name des Silbers wird Das PW führt als fruheste Belege Stellen aus dem Epos und Manu an Lehrreich ist Mbh 5, 39, 81

suvarnasya maiam rupyam rupyasyapi maiam trapu yueyam trapumalam sisam sisasyapi malam malam

In der alten Zeit steht rajata in der Liste der Metalle, wie eine bekannte, in den Brahmanas öfter wiederkehrende Stelle zeigt, die Chandogya Up in den Bramanias (Alb.) 4, 17, 7 lautet tadyalka lavanena sutarnam samdadhyāt suvarnena rajalam rajalena trapu trapunā sisam sisena loham usw. Fur Manu sind rūpya und rayata völlig identisch 4 230 nennt er den rupyada neben dem hiranyada, 5, 112 braucht er räjata im folgenden Verso raupya, 8, 135 steht raupya, ın den beiden nachsten Versen rajata Auch das Kautiliya wechselt zwischen rūma und rajala als Gattungsnamen S 60 85 241 wird von suvarnarajala gesprochen, aber S 86 heißt es tutthodgatam gaudikam kamamalam kabukam cākravālikam ca rūpyam S 87 89, 243 steht rūpyasuvarna Im Pali ist in der kanonischen wie in der spateren Literatur rajata das gewöhnliche Wort, besonders in der festen Verbindung jātaruparajata, siehe z B Digh 1 1, 10 Cullar 12, 1, 1ff , Jat II, 67, 1, 92, 27, III, 207, 4, IV, 3, 7, 140, 13 Aber schon in der kanonischen Prosa und in den Gäthäs erscheint daneben auch rupnya, z B Samyuttan I S 104, wo die Zahne des Elefanten des Mära mit reinem Silber — suddham rūpiyam — verglichen mhren ues anta mie remen enter — accanom rapigam — regiuna werden, Jat 449, 3, 454, 4 socunnamayam manimayam lohamayam aiha rāpyāmayam¹) Ebeneo wechseln im Mahāvastu rayata und rāpya pra bhūtajātarūparajatopakaranā II, 168, 12, sutarnamayāns rupyamayāns II, 420, 15, suvarnarūpyamayant II, 468, 15

<sup>1)</sup> haccayana 8, 29 ful rt nebenemander rupnyamayan; und rajatama jam auf

Es ist fur die Zeitbestimmung Paninis nicht unwichtig1), daß er in diesem Fall auf seiten des Veda steht Er lehrt in 5, 2, 120 die Bildung von rūpya und hatte hier sicherlich die Bedeutung 'Silber' angegeben. wenn sie ihm bekannt gewesen ware. Statt dessen sagt er rüpād āhata prasamsayor yap 'an rūpa tritt ya in der Bedeutung "geprigt") oder wenn em Lob gemeint ist' Als Beispiele gibt die Kāśikā āhatam rūpam asya rūpyo dinārah | rūpyah kedārah | rūpyam kārsāpanam | prasastam rūpyam asyāsti rūpyah purusah und bemerkt weiter zur Erklarung nighātikātādanādinā dinārādisu rupam yad utpadyate tad āhatam ity ucvate wenn durch Schlagen mit einem Hammer usw auf den dinaras usw ein Bild entsteht, so heißt das ahata' In dem von Panini gelehrten Sinne findet sich das Wort auch im Pratimoksa Nissag 18-20 lauten im Pali yo pana bhillhu jataruparajatam ugganheyya ta ugganhapeyya ta upanikkhittam va sādiyeyya nissaggiyam pācittiyam, yo pana bhikkhu nānappa kārakam rūpīyasamvohāram samāpajjeyya n p, yo pana bhikku nānappa karakam kayarıkkayam samāpaneyya n p Im Prātimol sa der Mūlasar vastıvadıns heißen die entsprechenden Titel nach Mahavyutpatti 260 jālarūparajatasparšanam, rupskavyavahārah, krayatskrayah, rupsku ist hier naturlich nur falsche Sanskritisierung von rupiya anstatt rupiya In dem aus Turkestan stammenden Text des Pratimoksa der Sarvastivadins<sup>3</sup>) lauten die Regeln yah punar bhilsuh svahastam rüpyam udgrhniyad ia udgrāhayed va niksiptam va sadhayen niksargikā patayantikā, yah punar bhiksur nanaprakaram rupyayavaharam samapadyeta n p, yah punar bhilsur nanāprakaram krayanikrayam samāpadyeta n p Das rūpyam in Regel IS scheint hier aber erst spater an die Stelle eines alteren jälarung-

<sup>1)</sup> Es ist hier naturlich nicht der Ort näher auf diese Frage einzugehen da aber bis in die neueste Zeit hinem immer wieder die Behauptung Webers wiederholt wird, daß Panim in die Zeit nach 300 v Chr zu setzen sei weil er in 4 1, 49 yarang erwahnt und die Bildung des erst von Katyayana — ob mit Recht oder Unrecht, sei dahmzestellt - auf die Schrift bezogenen garanani lehre, so mag es gestattet sein. nochmals darauf hinzuweisen wie es schon Ludwig Sb Bohm Ges Wiss Cl f Philos Gesch u Philol 1893, Nr 9, S 7 getan hat daß die von Weber beigebrachte Tatsache nicht die geringste Beweiskraft besitzt Wenn die Inder, erst als Alexander der Große in ihrem eigenen Lande er chien Kunde von den Griechen erhalten hatten. hatten sie sie ganz gewiß nicht als 'Ionier', sondern mit einem Namen bezeichnet. der auf "Ellyres oder Maxedones zuruckgehen wurde, die Soldaten Alexanders haben sich doch sicherlich nicht Ionier genannt Der Name Yavana muß lange vor Alexander zu den Indern gelangt sein, entweder über Persien oder durch die Semiten und selbst wenn die Beziehung von garanans auf die Schrift richtig sein sollte, sehe ich nicht ein was die Annahme verbieten konnte daß die Inder die griechische Schrift vor 300 v Chr kennen lernten Ich bemerke noch, daß die Schlusse, die sich aus rup m bei Panini ziehen lassen, durchaus zu den Resultaten stummen, zu denen Liebich bei seinen Untersuchungen geführt ist (Panim besonders S 50)

<sup>1)</sup> dan ist der typische Ausdruck vom Schlagen oder Pragen der Munzen, vgl Rajat 3, 103 (PW)

<sup>&</sup>quot;) Finot JA Sér XI, T 2, S 498

rajatam getreten zu sein die tibetische Übersetzung1) hat statt rupyam gser dan deul und ebenso liest die clunesische Übersetzung des Kumara jua") dafur Gold oder Silber In Regel 19 hat der tibetische Übersetzer dagegen rupyanyanahara gelesen da er es durch muon thsan-can-am²) an sol no wiedermbt wahrend Kumaranya auch luer von Silber oder Gold spricht In der chinesischen Übersetzung des Pratimoksa der Dharma guptas ist nuch Beal Catena S 219 in Regel 18 von gold silver or even (copper) com m Regel 19 von purchase or sale of different precious sub stances (sewels) die Rede Die Übereinstimmung des Pali Textes mit dem der Mulasarvastivadins und dem der Sarvastivadins in der tibetischen Version laßt kaum einen Zweifel darüber daß in der altesten Fassung Regel 18 die Annahme von jataruparajata Regel 19 rumya Geschafte verbot Rhys Davids und Oldenberg ubersetzen rumyasamrohara durch transactions in which silver is used Allein wenn ruping in der Bedeutung Silber auch schon im Pah Kanon begegnet und im Sanskrit spiter behebig mit rajata wechselt so ist hier die Einschrankung auf Silber doch sicherlich meht am Platz Wir können rupiya hier meines Erachtens nur in dem Sinne wie Panini es braucht von gepragten Munzen\*) verstehen und mussen rumuasamtohara durch Geldgeschafte wiedergeben Dabei ist sicherlich an das Ausleihen von Geld auf Zinsen Geldwechsel und ahnliches zu denken wahrend sich krayarikraya auf den Handel mit Waren bezieht Jajaraparajata war aber ursprunglich wahrscheinlich wirklich das was der Name besagt Gold und Silber die Regel hatte al o den Zweck die Annahme größerer Geschenke in gemunztem oder ungemunztem Gold und Silber zu verbieten wahrend unbedeutende Geldsummen zu nehmen er laubt war Die Monche von Vesah machten sich daher im Grund gar keines Verstoßes gegen die Regel schuldig wenn sie von den Leuten Geld im Wert eines Lal ipana und darunter erbettelten (Cullav 12 1 1 detharuso samqhassa kahapanam pi addham pi padam pi masakarupam pi) Erst nachtraglich scheinen die Vibhajvavadins ebenso wie andere Schulen wennestens im Prinzip strengere Grundsatze vertreten zu haben und diese kommen in dem alten Pali Kommentar zu den Regeln zum Ausdruck Hier (Suttav I 238ff ) wird zunachst jalarupam in 18 durch das seltsame satthuranno erklart rajatam soll die kursierende Munze sein ein kahapana em masaka aus Ei en Holz oder Lack (satarupum nama satthuranno ruccati ] rajalam nima kalapano lolamasako darumasako jaturrasako ye roharam gacchants) In 19 wird dann rumyam mit genau denselben Worten erklart wie vorher jataruparajatam aus dem nanaj palaralam des Textes aber

<sup>1)</sup> H tl De t bet sele Vers on der Na hsarg Laprayasent kadl armas S 12 2) Finot a a O

North chimit doubled en Zeichen (Usa frmilsan) versel en Der Ausdruck f adet sel noch e amal im Bh keun prat m (H ti S 16)

<sup>4)</sup> So richt g selon Kern Bulliusmu II S 113 Hutl a a O S 13

weiter gefolgert daß hier auch unbearbeitetes oder zu Kopf . Hals . Hand . Fuß oder Huftenschmuck verarbeitetes Metall gemeint sei. Das alles zeigt zur Genuge, daß dem Verfasser garnicht daran liegt, eine eigentliche philologische Erklarung zu geben, sein Streben geht vielmehr dahin, den Textworten einen Sinn unterzulegen der mit der Lehre seiner Schule ubereinstimmt Daß rūpiya in der Tat die Munze ist, wird durch das Nidana zu 18 im Suttav bestatigt. Da wird erzahlt, wie ein Mönch von einem Laien einen kahapana annimmt. Da dieser kahapana den Wert der ihm zugedachten Fleischration reprasentiert, konnen wir sicher sein daß der Erzahler dabei an die gewöhnliche Kunfermunze dachte. Im weiteren Verlauf der Erzahlung wird aber dieser kahapana stets als rumua bezeichnet Danach kann auch der ruppyacchaddaka, der nach dem Kommentar zu N 18 und 19 angestellt wird um widerrechtlich empfangenes Geld zu beseitigen nur em 'Munz' oder 'Geldverwerfer' sein, nicht ein 'bullion remover', wie Rhys Davids und Oldenberg übersetzen. Naturlich haben wir uns das rūpiya dieser Zeit nicht in der Form der spateren Munzen vorzustellen, es handelt sich hier selbstverstandlich um die sogenannten gepunzten ('punch marked ) Munzen, uber deren Form und Beschaffenheit man sich bei Rapson Indian Coins, S 2f unterrichten kann

Die Feststellung daß rūpya bei Pānini 'gepragt' und im Pratimoksa 'Munze Geld bedeutet ist nicht ohne Wert fur die indische Münzge schichte Rūpua 'Silber' muß auf der Substantivierung des Adiektives rūpya beruhen Nun hat Rhys Davids On the Ancient Coins and Measures of Cevion S 7 allerdings angenommen daß der Name des Silbers auf runua in der Bedeutung 'sehön zuruckgehe gerade so wie surarna 'Gold eigentlich das schönfarbige sei Ich halte es für sehr wohl möglich daß surarna 'Gold' erst durch Volksetymologie aus suarna siàrna glanzend oder himmlisch entstanden ist¹) dafür spricht daß einmal Taitt Br 3 12 6 6 der Udatta noch auf der ersten Silbe und im spateren Sanskrit sehr haufig starna neben suvarna erscheint. Allein die Umdeutung muß in sehr fruher Zeit erfolgt sein wie aus der gewöhnlichen Akzentuation des Wortes im AV und in den Brahmanas hervorgeht. Für die ursprungliche Bedeutung von rupya hat das aber wenig Gewicht Man kann gerade um gekehrt gegen Rhys Davids geltend machen daß spater durvarna 'schlecht farbio' ein Name des Silbers ist und daß schon Taitt Br 2 2 4 5 dem sutarnam hiranyam ein durtarnam hiranyam gegenübergestellt wird wo runter nach Sävanas durchaus annehmbarer Erklarung Silber Blei Kupfer usw zu verstehen ist. Praktisch kann meine ich kaum ein Zweifel be stehen daß rūmua 'Silber eigentlich das Gepragte' ist. Das aber zwingt zu der Annahme daß bereits geraume Zeit vor der Abfassung des Pal Kanons des Epos, Manus und des Kautiliya, also soweit sich ein absolutes

So schon Uhlenbeck, Etym Worterb Über die Beziehungen zwischen Gold und Himmel habe ich an anderem Orte gehandelt

Datum angeben laßt, schon im funften Jahrhundert v. Chr Silbermunzen in Indien weit verbreitet waren. Nur so laßt es sieh erklaren, wie rüpya in dieser Zeit zu einem generellen Namen des Silbers werden konnte. Die ausschließliche Verwendung des Wortes ruma fur das Silber laßt sogar noch weiter schließen, daß man zunachst nur Silberstucke abzustempeln pflegte und erst spater auch gepunzte Munzen aus anderen Metallen herstellte Die zuhlreichen Funde in allen Teilen Indiens von gepunzten Silbermunzen, die nach Rapson bis ins vierte Jahrhundert v Chr zuruckgehen, stehen mit diesem Ergebnis durchaus im Einklang Es ist mir unter diesen Umstanden meht recht verstandlich, wie Mrs Rhys Davids. JRAS 1901, S 877 behaupten kann it was not till towards the Christian era that silver became widely current, was sich bei T W Rhys Davids, Buddhist India, S 100, zu dem lapidaren Satz verdichtet no silver coins were used Mrs Rhys Davids' emziges Argument ist, daß die Schriften des buddhistischen Kanons das Silber seltener erwahnen als Gold und andere Metalle Aber selbst wenn in jenen Schriften von Silber noch weniger die Rede sein sollte, als es tatsachlich der Fall ist, wurde das zum mindesten den Funden gegenuber nichts beweisen. Nirgends ist die isolierende Betrachtung einer einzelnen Literaturgattung unangebrachter als da, wo es sich um Realien handelt

In der auf Pännn und das Prätimoksa folgenden Zeit scheint rupya in der Bedeutung gepragt oder Munze meht haufig vorzukommen Die Lexikographen fuhren es allerdings im Sinne von gemunztem Metall auf (Am 2, 9, 91, Vau) 129, 147, Hem Abh 1046, An 2, 370), wobei die Bedeutung zum Teil auf gemunztes Gold und Sibber eingeschrankt wird (Säär 133 Višvak 1348, Mankha 605, Med y 52), sie konnten aber direkt von Pännn abhangig sein In der Literatur vermag ich rüpya als Munzeitur Kamasütra S 33 nachzuweisen, wo rüpyarafinapariksä als eine Pertigkeit erwahnt wird!) Mahendra zituert ferner zu Hem An 2, 370 einen Halbvers manirüpyädiriyäänam tadixdäm nätumäniksim. Als Bezeichnung einer speziellen Münze lebt aber das alte rupya noch heuten dem Name der Einheit des angloindischen Munzsystems, der Rupie Formell geht hind rupyaj, rupyaj, rüpyay. Plur gewöhnlich rupaje, das in den verschiedenen Dalekten noch zahlreiche Nebenformen aufweist, jedenfalls auf rüpyada zuruck.) Der Name laßt sich bis ins 16 Jährhundert zuruck-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) In der Bedeutung Silber findet sich ruppsya, Jacobi, Ausg Erz in M\u00e4lin and 164 17 (\u00e4atiha seucninam \u00e4atiha ruppsyam kattl as mani motitya parekkim mahagapham bhandam) Es best gar kein Grund vor, ruppsyam hier mit J J Meyer, Hindu Tales, p 217, von rukma herzubeten.

rūsala, und zwar meist als Bezeichnung einer bestimmten Münze Tantrakhy 157, 5 glaubt der Vater des Somesarman in seinem Topf Mehl fur 20 runales zu haben, in den spiteren Versionen werden daraus 100 rupalas (Pañe V Buhler 68, 8, Pürnabh 276, 6) Prantavyamartha kauft das Buch mit dem köstlichen Spruch für 100 rüpakas (Pañcat II, Buhler 22, 19ff , Parnabh 147, 8ff ) Āryabhata gebraucht 2, 30 rūpaka, wie es scheint, als Namen der Munzeinheit<sup>1</sup>) Varahamihira schatzt Brhats 81. 12 13 16 den Wert von Perlen nach rūpakas, das Wort steht hier, wie der Zusammenhang zeigt, im Sinne des vorher (V 9) gebrauchten kar sapana Zur Erklarung des Pan 5, 1, 48 gebrauchten Ausdruckes ardha bemerkt die Käsika ardhasabdo rūpakārdhasya rūdhiha) Spater wird such you Gold-rapales gesprochen Kathas 78, 11ff wird von einem Brahmanen erzahlt, der als Lohn fur seine Dienste taglich 500 dinaras forderte Diese werden V 13 sramarüpaka genannt Räjat 6. 45ff berichtet von einem Brahmanen, der in der Fremde 100 suvarnarünakas verdient hatte. Wir können also rūpa im Sanskrit in der Bedeutung Minze bis in den Anfang des 3 Jahrhunderts v Chr zuruckverfolgen Etwa in dieselbe Zeit fuhrt uns eine Stelle des Jama Kanons Sütrakrtanoas 2. 2 62 wird tadelnd von Leuten gesprochen, die sich nicht des Kaufes und Verkaufes und der Geschafte mit masas, halben masas und runalas ent halten (savrāo kayavikkaya mās addhamāsa rūvaga-samvarahārāo appaditirava javanivae)3)

Die Tatsache daß rupuka als Bezeichnung einer Munze in so fruher Zeit erscheint legt die Frage nahe ob nicht damit das rups identisch sei, das sich in vorchristlicher Zeit im Pali und Prakrit als Name einer Kunst fındet İm Aupapatıkasütra § 107 werden die 72 Kalās aufgezahlt, die der vornehme Knabe Dadhapanna von einem Lehrer der Fertigkeiten (kalayarıya) erlernt An der Spitze stehen hier leha ganıya rata Ahnliche Lasten finden sich im Jama Kanon noch öfter Samaväya § 72 (Weber, Ind Stud XVI 282f Verzeichnis der Berliner Sk. und Pr. Handschriften II, 409f ) Jüatadharmakatha I, 119 (Steinthal Specimen p 29), Rajaprasnī (Calcutta 1913) S 290 Sie stimmen nicht ganz genau überein, die drei ersten Glieder sind aber in allen dieselben Leha, ganiya und rura gehörten also sicherlich zu den wichtigsten Unterrichtsgegenstanden, und damit stimmt die Zeugnis der bekannten Inschrift des Königs Kharavela von Kalınga in der Hathigumphā Höhle übercin Nachdem dort zunachst ge schildert ist, wie der König funfzehn Jahre lang Kinderspiele getrieben, fahrt der Text fort tato lekkarupagananavarahärarıdhırısaradena sararı-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach dem Beispiel, das Paramādisvara zu der Regel gibt, wurdt eine Kuh 20 rūpakas wert sein

<sup>3)</sup> Andere Belege heten Mit zu Yajn 2 6 Yaś zu Kamas 209 Mahendra zu Hem An 2 293 3 81
3) Man beachte die Übereinstimmung im Ausdruck mit Niss 19, 20

jūvadātena nava vasāni yovarajam pasāsitam 'dann verwaltete er, des Schreibens, des rūpu, des Rechnens und der Rechtsvorschriften kundur und in allen Wissenschaften auswezeichnet, neun Jahre lang des Amt des Kronprinzen' Schon Buhler, On the Origin of the Ind Brahma Alphabet, S 13, hat im Zusammenhang mit dieser Stelle auf eine Geschichte im Pali Vinavapitaka hingewiesen, die ebenfalls jene drei Kunste erwahnt. Mahay 1. 49. 1f (= Suttav II, 128f) wird erzahlt, wie die Eltern des Knaben Upāli uberlegen, wie sie ihrem Sohn ein sorgenfreies Leben nach ihrem Tode sichern können Sie verfallen zunachst darauf, ihn das Schreiben lernen zu lassen, verwerfen aber den Gedanken, da ihm die Finger schmerzen könnten (sace lho Upāli lelham sillhissati anguliyo dullhā bhavissanti) Auch den zweiten Gedanken, ihn das Rechnen lernen zu lassen, lassen sie wieder fallen, da es seiner Brust schaden könnte (sace lho Upali gananam sikkhissati urassa dukkho bharissati) Zur Erklarung bemerkt Buddhaghosa, wer das Rechnen lerne, musse viel denken, daher wurde seine Brust krank werden Allein diese Erklarung ist kaum richtig Die Befurchtungen der Eltern gehen sicherlich auf das laute Schreien, das noch heute beim Rechen unterricht in den indischen Dorfschulen ublich ist1) Zum dritten verfallen die Eltern darauf, den Upāli das rūpa lernen zu lassen, aber auch das verwerfen sie wieder, weil ihm die Augen schmerzen wurden (sace kho Upuli rūpam sikkhissati akkhīni dukkhā bharissanti), und so lassen sie ihn denn in den Orden treten, wo er ein behagliches Leben führen kann

Die Inder der spateren Zeit haben offenbar selbst nicht mehr gewußt, was unter rupa als Namen einer kala zu verstehen sei Es ist jedenfalls bedenklich daß die dere Kommentatoren die wir zu Rate ziehen konnen drei verschiedene Erklirungen geben Amrtacandra (zu Aup S 302) um schreibt das Wort durch rupaparācartalala 'die Kunst der Vertauschung von rāpas Er denkt also wahrschenlich an die Kunst der Vertauschung einen Namen davon führen, daß sie unter immer wechselnden Verklei dungen auftreten') Daß das ginzhieh verfehlt ist, braucht kaum gesagt zu werden Abhayadeva (zu Sam) erklut räum durch lepyasiläuwar namanivastracitradisu rupanirmänam Auch das klingt wenig glaubhaft Allerdings wird rāpa, wie die Stellung hinter citra zeigt, im Sinne von Bild hauerei') Lahtav 156, 14 unter den Kunsten angeführt, in denen sich der Bodhisattva hervortut Allein das Herstellen von Figuren auf bossierten Dingen Stein, Gold Edelsteinen Zeig Bildern usw oder gar Bildhauerer urred doch kaum einen Teil des gewöhnlichen Schulunterrichtes gebildet

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ich verweise <sup>2</sup> B auf die Schilderung, die Monier Wilhams Brahmanism and Hinduism, S 458, von einer Dorfschule in Bingalen gibt presided over by a nearly naked pedagogue who on my approach made his pupils show off their know ledge of arithmetic before me, by shouting out their multiplication table with deafening screen's.

<sup>2)</sup> Pischel SBAW 1906, S 489

<sup>2)</sup> Vgl rupakrt, rupakara Bildhauer

haben Abhayadeva scheint seine Erklarung einfach mit Rucksicht auf die Grundbedeutung von rupa zurechtgemacht zu haben, ahnlich wie d'Alwis') der rung in der Stelle des Mahav durch 'drawing' übersetzt Mehr Vertrauen scheint auf den ersten Bliek Buddhaghosa zu verdienen, der die Schadigung der Augen durch das rupa mit der Bemerkung begrundet, wer das rupasutta lerne, musse viele Lahānanas drehen und beschauen Pischel, SBAW 1906 S 491, hat bei seiner Behandlung der Stelle aus dem Mahavagga diese Frhlarung nicht weiter berucksichtigt. Er hat aus anderen Stellen auf die wir noch zuruckkommen werden, fur rupa die Bedeutung Abschrift Kopie' erschlossen und so soll nach ihm runa auch hier 'Kopieren Abschreiben, Beruf des Kopisten' sein Daß man von dem Beruf eines Handschriftenschreibers wohl behaupten könnte, daß er die Augen angreife, ist gewiß richtig Trotzdem ist Pischels Auffassung sicher falsch weil sie nur fur diese Stelle passen wurde, meht aber fur das rupa in der Inschrift und in den Listen des Jama Kanons Es ist undenkbar. daß sich Kharavela als Knabe mit dem Abschreiben von Handschriften befallt haben sollte, und ich halte es fur ebenso ausgeschlossen daß diese Tatigheit ein Unterrichtsfach in der Schule gewesen sein sollte. Die ubrigen europaischen Erklarungen knupfen an Buddhaghosa an Rhys Davids und Oldenberg haben rupa durch 'money changing' wiedergegeben Buhler hielt diesen Ausdruck für zu eng, es sei nicht wahrscheinlich, daß sich ein königlicher Prinz wie Kharavela auf den Beruf eines Bankiers vorbereiten werde Er meinte, rupa forms' bezöge sich eher auf die einfache angewandte Arithmetik, die heute ein Unterrichtsfach der einheimischen Schulen Indiens bildet Die kinder lernen wieviele Dams, Koris, Päisäs, Panlas usw auf die Rupie gehen Zins und Lohnberechnung und die An fange der Feldmeßkunst Dabei scheint aber Buhler die Bemerkung über die Schadlichkeit des rupa fur die Augen völlig vergessen zu haben, ich sche wenigstens nicht ein inwiefern eine solche angewandte Arithmetik die Augen verderben könnte Ebensowenig verstehe ich ubrigens warum man diesen Zweig des Unterrichtes als Formen' bezeichnet haben sollte Andererseits ware es wohl denkbar, daß man eine gewisse Kenntnis der Pragung des Gewichtes der Wertverhaltnisse verschiedener Munzen zu emander usw als wichtig genug für das praktische Leben angesehen haben sollte, um es zu einem Gegenstand des Elementarunterrichtes zu machen, an eine Ausbildung fur den Beruf eines Geldwechslers braucht man dabei garmeht zu denken Rupa wurde dann, wie in den oben angefuhrten Stellen, als 'Munze' zu fassen sein und hier speziell nach einem Gebrauch, für den Franke, ZDMG XLIV, S 481ff Beispiele gesammelt hat, für rüpasutta oder ruparına 'Munzkunde' stehen So hat Buddhaghosas Erklarung manches fur sich und es heße sich zu ihren Gunsten vielleicht noch anfuhren daß, wie hier lekha, gananā, rūpa nebeneinander stehen, so im Kaut, S 69, der

<sup>1)</sup> Introduction to Kachchâyana s Grammar S 101

Abschatzer, der Sehreiber und der Munzwardein nebeneinander genannt werden (tasmäd asyädhyaksäk samkhyäyakalekhakaräpadaršakanivigrähakottarädhyaksasakhäh karmäni kurjuh) Allein die Übereinstimmung beruht doch wohl nur auf einem Zufall, da es sich um ganz verschiedene Dinge, hier um Unterrichtsfacher, dort um königliche Beamte handelt, und andere Erwagungen fuhren zu einem völlig abweichenden Ergebnis

In der Mahavyutpattı 217 beginnt die Liste der kalas limb | mudrah | samlhuā | gananā Lalitav 156, 9ff werden die kalūs aufgezahlt, in denen sich der Bodhisattva auszeichnete, auch hier stehen lim, mudra, ganana, samlhuā an der Spitze Im Mahāvastu wird mudrā wiederholt unter den Gegenstanden genannt, in denen Prinzen oder andere vornehme Knaben unterrichtet werden 2, 423, 14 evam dani so kumarah samvardhiyamano yam kâlam saptararsah astavarso vā samvrito tatah sekhīvati lekhāvam vi lipiyam pi samkhyāyām ji gananāyām pi mudrāyam pi dhāranāyām pi usa . 2, 434, 9 eram däni te kumärä rivardhamänä yam kälam rijäapräptä saptararsā rā astararsā vā tato šekhīyantı lekhāyam pı lıpıyam pı samkhyā yam pı gananayam pı mudrayam pı dharaniyam pı usw 3, 184, 6 te danı yatra kāle vierddhā vijnaprāptā samjātā tato lipiyam pi sekhiyanti lekhāśilpagananām dhāranamudrām¹) Ebenso findet sich mudrā in der stereotypen Liste der Unterrichtsgegenstande im Divyāvadāna (3, 17, 26, 11, 58.16. 99. 29) Isal vadā mahan samvritas tadā līvvām upanvastah samlīvā yām gananāyām mudrāyām uddhāre nyāse nīksepe usw In ahnlichen Listen findet sich mudda auch im Pali2) Milindap 59 yatha maharaja muddagananāsankhālekhāsıppatthānesu ādıkammıkassa dandhāyanā bharatı. Milin dap 178 wo die Facher aufgezahlt werden, die ein Furst beherrschen muß vathā mahārāja mahiyā rājaputtānam hatthiassarathadhanutharulekha muddāsikkhā khattamantasutimutiyuddhayujjhāpanakiriyā karaniyā, Mi hndap 3, we von Konig Milinda gerühmt wird bahün: c'assa satthän: uggahıtānı seyyathıdam sutı sammutı sanılıya yoga nitı vısesıla ganıla gandhabba tılıcıha catubbeda purānā ıtıhasa jotisa maya hetu mantana uuddha chandasa mudda vacanena ekunavisati. Milindan 78f endlich wird mudda unter den 16 Dingen genannt, die dazu dienen die Erinnerung zu wecken muddāto pi sati uppanati, und zur Erlauterung wird bemerkt katham muddāto satı uppajjatı | lippyā sikkhitattā jānāti imassa alkharassa anantaram imam akkharam kātabban ti etam muddāto sati uppajjati. Daß mudda hier dasselbe oder doch etwas ganz ahnliches wie in den vorher angefuhrten Stellen bedeuten muß wird dadurch wahrscheinlich daß in

Der Text ist zum Teil genz unsieher Lekhabilpa ist kaum richtig Die Hand schriften lesen Inpipam yam sekhiyants vilsspaßagananam (B) lipiyam yam sekhi yamti vilsspasaganana (M)

<sup>5)</sup> Die Stellen aus dem Pali sind bereits gesammelt von Franke in seinem Auf satz 'Mudra -- Schrift (oder Lesekunst)?, ZDMG XLVI, 731ff, und von Rhys Davids SBB Vol II n 21f

unmittelbarem Anschluß gananā und dhāranā genannt werden gananāya sıklhılatla ganaka bahum pı ganenii | etam gananato satı uppayjatı dhāranāya sillhitattā dhāranalā bahum pi dhārenti | evam dhāranato sati appagate Im Pali Kanon wird mudda wiederholt als eine Kunst bezeichnet, durch die man sich den Lebensunterhalt verdient Brahmajalas 1, 25 (= Sămaññaphalas 60, Tevijjas) werden nach Prophezeiungen aller Art mudda ganana samkhanam kaveyvam lokavatam fur Sramanas und Brahmanen verwerfliche Wissenschaften (tiracchanavijja) genannt Majihiman, I, 85 bilden mudda, gananā, samkhūnam den Anfang einer Reihe von Kunsten (sippa) denen sich Leute aus guter Familie zuwenden, und damit stimmt der Kommentar zu Pāc 2 (Vin IV, 7), wo muddā, gananā, lekkā als ukkattham sippam dem hinam sippam, das das Gewerbe der Rohrslechter, Topser usw umfaßt gegenubergestellt werden Wer die mudda ausubt, heißt ein muddika Sāmaññaphalas 14 werden die muddikas neben den ganakas in einer Liste von Berufen aufgezahlt. Der eben erwahnte Kommentar (Vm IV 8) nennt nebenemander den muddika, den ganaka und den lekhaka Anstatt des letzteren erscheint der Abschatzer großer Massen Samyuttan 44 1 13f (IV, 376), we die Frage gestellt wird, ob ein ganaka oder ein muddila oder ein sankhavala imstande sei, den Sand in der Ganga zu zahlen oder das Wasser im Ozean zu messen

Wie man aus dieser Zusammenstellung ersieht, findet sich mudrā am haufigsten in der Verbindung mit lipt lekha, dem Schreiben, samkhya, dem Abschatzen großer Vengen ganana dem Zahlen oder Rechnen, bisweilen wird das eine oder andere Glied der Reihe fortgelassen, bisweilen auch noch eins wie dhärang Auswendiglernen usw hinzugefugt An dererseits haben wir oben die feste Verbindung lekka, ganana, rūpa kennen gelernt Nur im Lalitav findet sich rupa in derselben Liste wie mudra, doch hat rupa dort wie schon bemerkt eine Bedeutung, die fur die Verbindung lelhā ganana rupa nicht in Betracht kommt. Das laßt darauf schließen, daß mudra und rupa in der Verbindung mit lelha und ganana nur verschiedene Ausdrucke fur ein und dieselbe Sache sind. Nun haben wir gesehen daß sich fur rupa in dieser Verbindung die Möglichkeit der Erklarung durch Munzen Münzkunde bietet und da auch mudra spater Munze bedeutet so hegt es zunachst nahe, mudrā auch da, wo es als Name emer Fertigkeit erscheint als Munzkunde zu deuten Der muddika, der den Sand der Ganga zu zahlen versucht, wurde sich, als Munzkundiger oder Geldwechsler aufgefaßt, damit wohl vereinigen lassen, unmöglich gemacht aber wird sie durch das, was Mil 79 uber die mudda bemerkt wird1) 'weil man die Schrift gelernt hat, weiß man ,unmittelbar auf dieses allhara ist jenes allhara zu machen. So entsteht die Erinnerung

<sup>&#</sup>x27;) Ich habe das Gewicht dieser Stelle anfanglich unterschatzt. In der Inhalts angabe SBAW 1918 S 1247 i.t. daher anstatt im Pali und im Sanskrit 'im Sanskrit und in den nüdsche Volksprachen zu lesen.

aus der mudda. Aus dieser Stelle könnte man eher schließen, daß mudra dasselbe wie hm, also Schreiben, sei, aber warum wird dann in den Listen das Schreiben immer noch besonders neben mudra genannt!) und was sollte ein des Schreibens Kundiger mit dem Zahlen des Gangessandes zu tun haben \* Nach Franke. ZDMG XLVI, S 731ff soll mudrā ursprunghch 'Schrift' sein, woraus sich dann die Bedeutung 'Lesekunst' entwickelt habe Es ist richtig, daß nach unserem Gefuhl in der Liste der Unterrichts gegenstande neben dem Schreiben und Rechnen das Lesen nicht fehlen darf Allein es ist zu bedenken, daß sich das Bedurfnis nach einer strengen Scheidung zwischen Lesen und Schreiben im Unterricht doch erst geltend macht, wenn sich eine Kursivschrift entwickelt hat oder neben der Druckschrift eine Schreibschrift besteht Solange das nicht der Fall ist ist es ganz naturlich, daß 'Schriftkunde' beides bezeichnet, wer die 'Schrift' gelernt hat, kann ebensowohl schreiben wie lesen. Auch die Griechen haben beides als Unterrichtsgegenstand unter dem Namen τα γραμματα zusammengefaßt Mit allgemeinen Erwagungen ist hier kaum weiterzukommen Ich geraub inte angemeinen bernagungen ise niet menn betreuten könnte die Silbe bezweiffe aber auch, daß akkaram kätabbam bedeuten könnte die Silbe ist auszusprechen, und außerdem paßt die Bedeutung mit der Lesekunst vertraut' absolut nicht für den muddika im Samvuttan Rhys Davids ubersetzt muddika im Samaññaphalas durch 'arithmetician', mudda im Brahmajalas durch 'counting on the fingers', wahrend er das Wort fruher (SBE XI, 199) durch 'drawing deeds' und im Mil bald durch 'conveyan cing'2) (S 3) 'the law of property' (S 178), bald durch 'the art of calcu lating by using the joints of the fingers as signs or marks' (S 59) 'calcu lation' (S 79) wiedergegeben hatte Aber auch die neue Übersetzung be friedigt noch nicht völlig, da sie fur Mil 79 wo von dem Machen von allharas' die Rede ist, offenbar nicht naßt und doch der Ansatz einer einheitlichen Bedeutung für das Wort an allen Stellen gefordert werden muß Franke hat sich denn auch in seiner Übersetzung des Dighanikaya nur zweifelnd der Deutung von Rhys Davids angeschlossen

Rhys Davids beruft sich für seine Auffassung von muddä auf die Er klarungen Buddhaghosas und die singhalesische Übersetzung des Mil Sum 195 wird muddä durch hatlhamuddagananä, I, 157 muddkäß durch hatlha muddägag gananam nissäya juvino erklart. Hinatikumburë sagt nach Rhys Davids (S 3) ængillen al uvina 'adhering with the finger, (S 59) yam se ængils prunkhi alua gena sajäid kota hiyana hasta mudra sastraya the finger ring art, so called from seizing on the joints of the fingers, and using them as signs', wo aber 'finger ring art' sicher falsche Übersetzung ist, es at die hastamudrä Kunst gemeint, von der auch Buddhaghosa spricht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auch unter den Dingen die die Erinnerung wecken, werden schriftliche Aufzeichnungen, *potthakanibandhana* noch besonders genannt

<sup>2)</sup> Conveyancing hatten schon Gogerly und Childers angenommen Es ver lohnt sich nicht auf diese Deutungen einzugehen da sie vollig in der Luft schweben

Mit hastamudra oder kurz mudru aber werden gewisse Hand oder Finger stellungen bezeichnet denen eine symbolische Bedeutung zukommt Solche mudras spielen im Ritual der Saivas wie der Vaisnavas seit alter Zeit eine große Rolle Bana nennt Harsac S 20 die dem Siva dargebrachte astanusmkā samyai mudrābandhai ihitaparikarā Ausfuhrliche Beschrei bungen der mudrus finden sich in der Ramanuisasarani und im dritten Buche des Nāradapañcaratra1) Heutzutage bilden die 24 mudrās bekanntlich bei der Mehrzahl der Hindus auch einen Teil der taglichen Sandhya Zere monien Entwickelt haben sich die mudras wahrscheinlich im Gebrauch der Tantrikas Wir finden sie daher auch bei Beschnörungen verwendet. Dandin erzahlt Das S 91 wie ein Mann der sich für einen narendra halt einen angeblich von einer Schlange Gebissenen mudratantramantradhwänä dibbib behandelt. Der Ausdruck halt sich noch in den Grenzen religiöser Terminologie wenn ihn die Buddhisten für gewisse Gesten besonders in der bildlichen Darstellung verwenden und von bhumisparsamudra usw sprechen Allein mudra wird auch ohne jede Beziehung auf rituelle Praxis oder sonstige religiõse Verwendung von Handbewegungen gebraucht. denen prendeme Bedeutung zukommt Jat III 528 2f lockt eine Frau emen Vijiadhara herbei indem sie die hatthamudda komm macht. Rhys Davids SBB II S 25 meint hatthamuddam karoti bedeute hier nur soviel wie winken Wenn das richtig sein sollte muß sich der Erzahler ungenau ausgedruckt haben. So einfache Handbewegungen wie Winken werden sonst 2) als hatthaukura bezeichnet und von der hatthamudda unterschieden in den Anstandsregeln für den Mönch Parivara 19 1 heißt es na hattari karo katabbo na hatthamudda dassetabba. Daß die hatthamudda zum Aus druck viel komplizierterer Dinge diente zeigt das Maliaummagga Jataka Jat VI 364 13ff wird erzahlt wie der junge Vahosadha die schöne Amara kommen sieht. Er dachte ich weiß nicht ob sie verheiratet ist oder nicht ich will sie durch hatthamudda befragen. Wenn sie klug ist wird sie es verstehen und er machte ihr von ferne eine Faust. Sie merkte, daß er sie frage ob sie einen Vann habe und spreizte die Hand Ebd 467 2ff wird uns ein ganzes Gesprich mitgeteilt das derselbe Vahosadha mit der Nonne Bheri durch hatthamudda fuhrt Bheri öffnet die Hand dadurch fragt sie den Vahosadha ob der könig für ihn sorge Um auszudrucken daß der König ihm gegenüber seine Hand verschlossen halte macht Ma hosadha eine Faust. Sie fragt ihn weiter warum er denn nicht lieber in den Asketenstand trete wie sie selbst indem sie die Hand erhebt und ihren

<sup>1)</sup> Siehe Weber Rama Tapan a Upan shad S 300

Kopf beruhrt Mahosadha gibt ihr zu verstehen, daß er nicht Asket werden konne, da er viele zu ernahren habe, indem er mit der Hand seinen Bauch beruhrt Den letztgenannten hatthamuddas fehlt das Konventionelle, sie erinnern mehr an die Gesten (samiñā), die die kluge Padmavatī in der bekannten Erzahlung des Vetala macht und deren Ratsel zu lösen es des Überscharfsinns eines Buddhisarira bedarf (Kathās 75) Aber wir durfen micht vergessen, daß die Jatakas Marchen sind und darum hier alles ins Marchenhafte gesteigert erscheint Daß die Inder in der Tat eine Fulle von konventionellen Handbewegungen und Fingerstellungen zum Ausdruck aller möglichen Begriffe besaßen, wird niemand bezweifeln, der das neunte Kapitel des Nātvasastra über den angābhinaya gelesen hat Man war aber noch weiter gegangen Das Kāmasūtra, S 33, nennt unter den Fertigkeiten, die der Weltmann und die Hetare kennen muß, das aksaramustikākathana1) Nach Yasodhara umfaßt das zwei ganz verschiedene Kunste, die al saramudra, die uns hier nichts angeht, und die bhūtamudra, die zur Mitteilung geheim zu haltender Dinge dient Zur Erlauterung zitiert er die Strophen

mustih kisalayam cawa echatā ca tripatākikā | patakānkušamudrāš ca mudrā vargens saptasu | angulyaš cāksarāny esām siarās cāngulvpariasu | samyogād aksaram yuktam bhūtamudrā prakirtitā |

Im einzelnen bleibt luer manches unklar, aber so viel l ann doch als sicher gelten, daß die Fingerstellungen deren Namen zum Teil mit den m Nätyasästra gelehrten übereinstimmen, in der bhütamudra zur Bezeichnung von Silben gebraucht wurden, daß es sich hier also um eine wirkliche Fingersprache hindelt, wie sie bei uns im Mittelalter in den Klöstern aus gebildet und im 18 Jahrhundert durch den Abbe de l'Epec zuerst im Taubstummenunterricht verwendet wurde

Eine Art Fingersprache war auch seit alter Zeit beim Vortrag vedischer Texte ublich Schon das Vaj Prät, 1 121 schreibt das Studium hasiens 'mit der Hand' vor Die Päniniyä Śiksa, R 55 sagt

hastena redam yo'dhite svarararnārthasamyutam | rgyajuhsāmabhih puto brahmalol e mahīyate |

Van druckt die Laute zugleich mit der Hand und mit dem Vunde aus, Yäjnavalkyas 25

samam uccārayed varnān hastena ca mulhena ca | staras cauta tu hastas ca dvāt etau yugapat sthitau |

Der Vortrag ohne begleitende Handbewegungen ist nutzlos oder bringt sogar Schaden, ebenda

hastabhrastah syarabhrasto na tedaphalam asnute || 26 hastahinam tu vo'dhite mantram tedayido yiduh |

Mulkr Heß, Aufsatze zur Kultur und Sprachgeschichte, Frast Kulin gewidnet, S 163, hat demit die Kauthiyas 125 erwalinte algeralal 1 identifiziert

na sūdhayatı yajümni bhuktam aryañjanam yadia | 38 hastahınam tu yo 'dhite svarararnarurarıtam | ryyayihsāmabhur daqiho ruyanım adhiqacchatı') | 39 roy yajümni säimani hastahından yah pathet | anreo brāhmanas taud yāvat svāram na vindatı | 40 svarararnaprayuñjuno hastenādhitam ucaran | ruyayihjämdahih pilo brahmalokam avāpniyati | 42

Die Handbewegungen scheinen zunachst nur in einem Heben, Senken oder Seitwartsbewegen der Hand bestanden zu haben wodurch man die Alzente markierte Darauf beziehen sieh die Regeln im Väl prät 1, 192 bis 124 An die Stelle dieser einfachen Bewegungen traten spater mehr oder minder komplizierte und oft stark vonemander abweichende Systeme von Fingerstellungen und sie dienten nicht nur zur Bezeichnung der Akzente, sondern auch von Lauten Die meisten Siksas geben auch Regeln für diese Fingerstellungen! Es gab aber auch eigene Lehrbucher dafür wie den Kauhaleyahastavinyasusumaya aus dem im Tribhäsyaratna zu Taut Prät 23 17 eine Strophe zitiert wird die indessen mit Pän S R 43 identisch ist.

Meiner Ansicht nach kann nun mudra auch in den oben aus dem buddhistischen Sanskrit und dem Pali angeführten Stellen nichts weiter sein als Fingerstellungen Mil 79 hat der Verfasser offenbar eine Kunst um Auge, bei der die einzelnen aksaras durch Fingerstellungen ausgedruckt werden, also eine Fingersprache von der Art, wie sie Vasodhara beschreibt An sie ist vielleicht auch in Stellen wie Wil 178 zu denken wo die midda unter den Dingen genannt wird auf die sich insbesondere ein Furst ver stehen muß Die Tatsache aber daß mudda haufig in Nachbarschaft von gananā erscheint und vor allem die Zusammenstellung des muddika mit dem ganala im Samyuttan lassen darauf schließen daß man Fingerstel lungen auch zum Ausdruck von Zahlen beim Rechnen verwendete, und deswegen wird man auch in erster Lime die mudra in der Schule gelehrt haben Buddhaghosa hat also in diesem Fall mit seiner Erklarung voll kommen recht Griechen wie Römer rechneten bekanntlich indem sie mit der Hand Zeichen bildeten die die Bedeutung von Ziffern hatten und ahnliche Rechenmethoden sind noch heute bei vielen Völkern im Gebrauch Im heutigen Indien sind nach Peterson Hitopadesa S 5f zwei Arten des Zahlens mit Hilfe der Finger allgemein gebrauchlich die beide auch zu sammen fur Zahlen uber 10 hmaus benutzt werden. Entweder werden die

<sup>1) =</sup> Pan S R 54

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Siehe z B Pan S R 43 44 V Jässä 230—238 für die Bezeichnung der Alzeite Mandelus 4 i 10—13 Najuavallyaä 45—65 für die Bezeichnung von Alzzeiten und Lauten Aus dem betreffinden Abschmitt der Najuavallyaä hat Räma serman als Anl ang zum Pratijuasutra einen Auszug gegeben den Weber, Abh d Agl Ak d Wes zu Berlin 1871 8 91ff herun gegeben und über-ett hat

Finger der offenen Hand, einer nach dem anderen, auf die Handflache medergebogen oder es werden die Finger der geschlossenen Hand nacheinander gehoben In beiden Fallen wird mit dem kleinen Finger begonnen In der Sanskrit Literatur wird das Bestehen dieser Methode durch zwei Verse bezeugt, die Peterson richtig gedeutet hat

purā kavınām gananāprasange kanisthikādhisthilah Kālidāsah | adyāp tattulyakaver obhāvēd anāmikā sārthavati babhūva || kim tena bhuvi jatena matryauvanahārinā | satām ganane yasya na bhaved ūrdhvam angulih 1) ||

seitam ganone gasya na onavea aranvam anguin-) ||
Peterson möchte daher auch in dem bekannten Vers Hit Prast 14 (Pañc
Kathām Kosegarten 7)

gunıganagananärambhe patatı na kathını susambhramād yasya | tenāmba yadı sutını vada ıandhyā kīdršī bhavatı ||

die Worte kathini patati von dem Niedergehen des kleinen Fingers verstehen wahrend man gewöhnlich übersetzt "wenn eine Frau durch einen Sohn zur Mutter wird, über den einem nicht aus Verwunderung die Kreide aus der Hand fallt, wenn man die Schar der Edlen zu berechnen beginnt, welche Frau, sag' an ist dann noch unfruchtbar zu nennen? So ansprechend anf den ersten Bliek Petersons Auffassung auch erschent, so muß sie meines Erachtens doch aufgegeben werden da kathini eben nicht den kleinen Finger sondern nur Kreide bedeutet. Die Kreide aber benutzte man beim Rechnen Vet 22, 18 heißt es von dem Astrologen, der den Aufenthaltsort der Ministerstochter berechnet tena kathinim ädäya ganitam, Divyäv S 263 von einem anderen Astrologen sa Bhüriko ganitre kritäv stelavarma ryhitiä gangstum ärabdhäh.

Bedeutet mudra in den angefuhrten Stellen Fingerstellungen so ist nach dem oben S 482 Bemerkten damit auch die Bedeutung von rüpa als dem Namen einer Kunst oder eines Unterrichtsfaches gegeben Man wird auch in diesem Fall wohl hauptsachlich an Fingerstellungen zu denken haben, die beim Rechnen verwendet werden Daß man sie als rüpa be zeichnen konnte, wird man von vornherein kaum bestreiten, wenn man sich daran erinnert, daß rüpay und mirupay die gewöhnlichen Ausdrucke für die konventionelle Darstellung von Handlungen und Empfindungen auf der Buhne sind Für die Bedeutung Fingerstellung' treten aber vor allem zwei Ausdrucke ein, die bisher keine befriedigende Erklarung gefunden haben

Die Leukographen, Śaśv 82, Trik 831, Vaij 226, 55, Viśvak 1187, Mankhn 533, Hem An 2, 294, Med p 9, lehren fur rāpa die Bedeutung granlhāvrtli. An und fur sich ist der eine Ausdruck so unklar vie der andere Wilson erklarte ihn durch 'acquiring familiarity with any book or authority

<sup>1)</sup> Die zweite Hälfte des Verses ist nicht in Ordnung 1) Fleet, JRAS 1911, S 518ff hat für ganitre die Bedeutung 'Rechenbrett' zu

<sup>1)</sup> Fleet, JRAS 1911, S 51811 hat fur gamure die Dedeutung Rechemischt zu erweisen gesucht

by frequent perusal, learning by heart or rote', Oppert durch 're reading a book', Böhtlingk vermutete 'Zitat' Nach Pischel SBAW 1906 S 490f soll rupa 'Abschrift Kopie' bedeuten Er stutzt sich dabei auf das Beispiel zu Mankha ayugmash sampathed rūpair yugmash raksasagāmi tu, dessen erste Halfte Mahendra zu Hem An wiederholt Pischel korrigiert die zweite offenbar verderbie Halfte zu yugmair al saragami iu und übersetzt Man kollationiere mit ungleichen Abschriften, mit gleichen aber Buchstabe fur Buchstabe' 'Ungleiche Abschriften' sollen Abschriften von einer anderen Handschrift als das eigene Exemplar, gleiche von derselben sein Diese Deutung ist sicher verfehlt Zunachst kann sampath nicht 'kolla tionieren' bedeuten. In path liegt immer nur der Begriff des lauten Rezi tuerens, fur sampath fuhrt das PW als Belege nur Manu 4 98 an wo es deutlich zu gleicher Zeit rezitieren studieren' ist, und asampäthya 'einer, mit dem man nicht zusammen rezitieren oder studieren darf , M 9. 238 Im Mahabh zu Pan 4 2 59 wird dem tetti das sampātham pathati gegen ubergestellt das der Kommentar durch arthanrapeksam svadhuauam nathati erklart Dis Kamasutra S 33 erwahnt sampathya als ein Gesellschaftsspiel bei dem einer einen Text vortragt den ein anderer, ohne ihn vorher zu kennen zu gleicher Zeit nachsprechen muß Auf keinen Fall können ferner ayugma und yugma ungleich bzw 'gleich' bedeuten Yugma ist nur paarig geradzahlig ayugma unpaarig ungerade, was fur Pischels Erklarung nicht paßt Nehmen wir rung als Fingerstellung und samnath in seiner wörtlichen Bedeutung so ergibt sich auch für ayugma und yugma ein klarer Sinn die auugmani rupani mit denen zusammen man rezitieren soll sind offenbar Fingerstellungen die nur an einer Hand, die yugmani rupans Fingerstellungen die mit beiden Handen zugleich gemacht werden Aus dem Vers geht hervor daß die erstgenannte Methode die gewöhnliche war und das stimmt zu den Vorschriften der Siksas die Vväsasiksä lehrt z B ausdrucklich daß die Akzente uttame lare d h wie der Kommentar bemerkt an der rechten Hand zu markieren seien. Die Erklarung von rupa durch granthavriti das doch wohl nur Wiederholung eines geschrie benen Textes (durch rupas) bedeuten kann macht es weiter wahrscheinlich, daß man Fingerstellungen auch beim Vortrag nichtvedischer Schriften verwendete jedenfalls war die Benutzung von Handschriften bei der Rezitation vedischer Texte in der alten Zeit verpönt

Pischel hat a a O auch die rupodallhas in Mil 344 10 und den lupodalhe der Inschrift in der Jogimara Höhle für Köpisten erklart leh hvbe schon oben S 395 Ann 4 zu zeigen versucht, daß die rupodallhas nach allem was wir über sie erfahren eine arztliche Tatigkeit ausgeubt haben müssen Ihr Name wurde wenn rupo em Synonym von mudrä ist in Fingerstellungen geschickt bedeuten Ninn haben wir ge sehen daß die narendras die Giftarzte waren aber, wie Das 205ff zeigt, auch andere krankbeiten vor allem Beessenheit heilten als Mittel in

erster Linie mudrus Tingerstellungen gebrauchten Ich glaube daher daß wir in den rupadakkhas Krankheitsbeschwörer sehen durfen und daß sich auch hier die Gleichsetzung von rupa und mudru bewahrt

Ich meine daß sich schließlich auch die Angal en des Mahav mit der vorgeschlagenen Bedeutung von rupa vereinigen lassen. Es ist zu be achten daß es sieh dort nicht um die Ausubung von lekha ganana und rupt handelt sondern um ihre Erlernung Das Rechnen selbst schadet der Brust nicht wohl aber die Erlernung des Rechnens ebenso verursacht die Ausubung der Fingerstellungen keine Augenschmerzen wohl aber ihre Erlernung da sie ein scharfes Hinsehen auf die Hand des Lehrers nötig macht Man darf lei der Bewertung dieser Angabe auch nicht vergessen daß bei der formelhaften und schematischen Art der Darstellung die Ab lchnung des rupa eine Begrundung erforderte, die der Ablehnung des lekha und der ganana genau parallel war da die Fingerschmerzen schon als Grund gegen den lekha verbraucht waren blieb fur die Ablehnung des rupa kaum ein anderer Grund als die Augenschmerzen übrig. Mir sel einen jedenfalls die Momente die fur die Gleichsetzung von rupa und mudra sprechen so stark zu sein daß ich Buddhaghosas Erl larung von rupa verwerfen zu mussen glaube. Ihm war die richtige Bedeutung von rupa nicht mehr bekannt weil das Wort im Sinne von Tingerstellung zu seiner Zeit in der Sprache des tiglichen Lebens offenbar langst durch mudra verdrangt war Nur in technischen Werken hielt sich rupa noch langer wie der Vers ayuqmash sampathed rupash usw beweist. Nachdem es dort von einem Lexikographen vielleicht Sasvata einmal aufgestöbert war wurde es von einem Kosa in den anderen übernommen. Mit Munzen hat also meines Erachtens rupa als Name einer kalu nichts zu tun

Kehren wir jetzt zu dem Texte zurucl von dem wir ausgegangen sind Die Munzen werden dort ssatimje maje mure genannt Da Leumann das erste Wort durch sakisch übersetzt muß er annehmen daß t hier hiatus tilgendes t sei das öfter für wurzelhaftes k oder q in Lehnwörtern erscheint wie z B in algrane - akriamah 242 atama = agaman 223 Natapusm = Nagapuspilah 173 Das Suffix ina fem imgya imja hat Leumann Zur nordar Spr S 101 behandelt Da es haufig auch an Lehnworter aus dem Sanskrit tritt so ware gegen die Ableitung des ssatimje von Saka nichts einzuwenden wenn nicht die erste Silbe des Wortes lang ware. Vor dem Suffix zeigt der Stammvol al sonst keinerlei Veranderung ich führe aus dem Text an ysarrimgya 136 ysamthinau 109 218 239 hv andina 191 parriuma 294 alisema 139 dalinau 216 330 britinau 269 murina 248 nurmgye 139 gyadimgyo 192 jadimgyo 261 285 ggaysimgyo 276 mara nimju 276 ralanina 265 dulhingye 101 klaisinau 229 Da nun der Volks name stets Sal a lautet so l'alte ich die Erklarung von ssatimge als sakisch schon formell fur unmöglich Aber auch dem Sinne nach paßt sie nicht Der ganze Lehrvortrag uber die Maitreyasamiti ist wie aus V 113 und

334 hervorgeht dem Buddha in den Mund gelegt. Wie sollte er dazu kommen von unseren sakischen Vfünzen zu reden? Man mußte schon annehmen daß der Dichter den Rahmen seiner Frzahlung ganz vergessen hatte Allein dazu liegt kein Grund vor Sakya der Stammesname des Buddha wird in der Sprache des Textes zu Skaya (siehe Leumann 7ur nordar Spr. S. 136) es hindert uns also gar nichts skatna (phon skaina) von Skaya abzuleiten und skatinge maje mure als unsere Sakya Munzen zu fassen. Ob die Sakyas in Wahrl eit jemals Munzen gepragt haben ist eine Frage die hier naturlich nicht untersucht zu werden braucht die Legende hatte sie schon fruh zu machtigen Herrschern gemacht und der Dichter reproduziert in seiner Schilderung selbstverstandlich das traditionelle Bild.

Wenn ich somit auch nicht zugeben kann daß der Ausdruck ssatimie maje mure uns das Recht gibt die iranische Sprache von Khotan als Sakisch zu bezeichnen so bin ich doch weit entfernt diesen Namen darum für falsch zu halten Konow hat allerdings in seinen scharfsinnigen und die ganze Frage ungemein fördernden Indoskythischen Beitragen (SBAW 1916 S 787ff ) sich gegen ihn erklart es will mir aber fast scheinen als oh das dort beigebrachte neue Material eher geeignet sei seine Richtigkeit en stutzen als sie zu entkraften. Konow erkennt an daß die Sprache der Sakas mit dem Altkhotanischen verwandt gewesen sei er glaubt aber dialektische Unterschiede zwischen ihnen feststellen zu können Notge drungen beruft sich Konow für die Sprache der Sakas in erster Lanie auf Namen Ich braucle kaum darauf hinzuweisen daß Namen fur solche Fracen stets eine mehr oder weniger unsichere Grundlage bilden. Namen sind zu allen Zeiten und an allen Orten von einem Volk zum anderen ge wandert und angesichts des bunten Völkergemisches das uns das alte Zentralasien erkennen laßt wird man die Möglichkeit von Entlehnungen anch in diesem Fall gewiß nicht bestreiten können. Die Verwertung der Saka Namen wird weiter noch dadurch erschwert daß sie größtenteils etymologisch noch völlig undurchsichtig sind. Aber sehen wir von diesen Bedenken zunachst einmal ab Der wichtigste Punkt in dem sich die Saka Namen von der Sprache Khotans unterscheiden ist die Behandlung der Liquiden Wahrend die Khotan Sprache eine r Sprache ist zeigen die Namen haufig l Konow fuhrt S 799 an Abuhola Rajula Nauluda Kha lasamusa Khalariasa Kalui Liaka und aus Kusana-Inschriften Lala und Kamagul; 1) Konow ist geneigt den Namen mit inlautendem l nicht viel

<sup>1)</sup> In der Wardak Inschr ft De Stelle lautet nach konow smena god yena Annoquiya pudru lagramarryaas sia kharudam s kajdaljav ya lognunar yankomus kub m s hönyawada Saiyan was éarrap parija et se un tieser Ze t hat der Becollinäch t gie des Vegramarrya des Sohnes des kamaguli her n khasada n dem Vagramarya mensa n dem St pa eune Rel que des erhabenen Sakyamum aufgestellt Icl labe gegen dese Auflas ung des Satzes allerle Ennwendungen zu mache Errstens

Gewicht beizulegen, da l auf rd zuruckgehen könnte, das in der Khotan-Sprache regelrecht zu l wird. Allein da wir in der Löweninschrift Khardaasa finden, so scheint dieser Wechsel zur Zeit der Kharosthi Inschriften noch gar nicht eingetreten zu sein. Wir mussen also die Tatsache, daß die Namen der Sakas haufig im Anlaut wie im Inlaut ein I zeigen, anerkennen. Ich will mich nun nicht darauf berufen, daß auch die Khotan-Sprache vereinzelt noch ein I im Anlaut zeigt. In dem von Leumann veröffentlichten Text findet sich z B. in V. 210 ein läusgüru . . : das Leumann mit Gürtel ubersetzt. Ich kenne die Etymologie des Wortes nicht, und es mag ein Lehnwort sein. Wichtiger ist etwas anderes, Konow hat den überzeugenden Nachweis geführt, daß das Sanskrit der Kharosthi-Dokumente von Niva unter dem Einfluß der iranischen Khotan-Sprache steht, und daraus mit Recht den Schluß gezogen, daß snatestens um die Mitte des 3. Jahrhunderts n. Chr. eine die Khotan-Sprache redende Bevölkerung in der Gegend von Niva saß Nun finden wir aber in den Kharosthi-Dokumenten eine im Verhaltnis zu dem bisher zuganglich gemachten Material sehr große Anzahl von Namen mit l Calamma IV, 136, Sili I, 105, Cuialavina IV. 108. Lipeya IV, 136. 106, XVI, 12, I, 104, IV, 108; Limyaya, Liyaya XVI, 12: Larsog XV, 12: Larsana XVII, 2: Limira I, 105, Lamsu IV. 136 Von diesen Namen mag Sili allenfalls auf ein Sk silin zuruck-

ist es mir ganz unwahrscheinlich, daß Vagramareyasa ein Genitiv sein sollte, da in allen ubrigen Fallen der Gen Sing von a Stammen in der Inschrift auf asva ausgeht Zweitens ist die Annahme, daß kadalayiya, wofur auch kadalasiya gelesen werden konnte, ein Fremdwort ist mit der Bedeutung 'Statthalter, Bevollmachtigter', ganzlich unbegrundet und überhaupt nur ein Notbehelf. An einen Statthalter des Vagramareya ın Khayada -- so ware nach der Stellung der Worte zu übersetzen -- ist um so weniger zu denken, als Vagramareya offenbar eine Privatperson ist. Es ist weiter aber auch ganz unwahrscheinlich, daß der Name dieses Bevollmachtigten in der Urkunde gar nicht genannt sein sollte. Und ebenso unwahrscheinlich ist es schließlich, daß überhaupt eine andere Person als Vagramareya die Reliquien aufgestellt haben sollte, zumal im weiteren Verlauf Vagranareva von sich stets in der ersten Person spricht Ich lese daher Vagramareya sa in zwei Worten, fasse Vagramareya ebenso wie kadala yıya als Nom Sing und sehe in dem letzteren mit Pargiter das Aquivalent von Sk Letitlagent 'der sich moderreelassen hat' Entweder Kamppulga pudea Vagramareja oder sa iśa Khavadam i kadalayiya ist als eine Art eingeschobener Satz zu betrachten 'zu dieser Stunde - Kamagulis Sohn (ist) Vagramareya - der, hier in Khavada die Reliquie auf' oder 'in dieser Stunde stellt K s Sohn V - der wohnt hier in Kh - die Reliquie auf' Solche eingeschobenen Satze sind für die Sprache dieser Inschriften charakteristisch, man vergleiche in der Manikiala Inschrift Lala dadanayago Veśpaśisa kṣatrapasa horamurta — sa tasa apanage vihare horamurto - etra nanabhagavabudhajhavam pratislavayati, in der Taxila Inschrift des Patika Keaharasa Culhsasa ca keatrapasa — Liako Kusuluko nama — tasa putro Patiko - Talhasilaye nagare utarena pracu deŝo Ksema nama - atra [de]ŝe Patiko apratuharita bhagarata Sakamunisa sariram [pra]tithareti samgharamam ca Ganz ahnlich ist auch die Ausdrucksweise in der Taxila-Inschrift aus dem Jahr 138 (nach Konow) téa dirase pradistavita bhagavato dhatu[o] Urasakena Lotarhriaputrana Bahaliena Noacae nagare tastatena tena ime pradistavita bhagavato dhatuo usw

gehen, die ubrigen haben iedenfalls keinen indischen Klang!) Ebenso wenig sehen diese Namen chinesisch aus. Es bleibt also kaum etwas anderes ubrig als sie der Bevölkerung zuzuweisen, die nach Konow die iranische Sprache sprach \* Die iranischen Khotanesen hatten also im 3 Jahrhundert n Chr ebensogut Namen mit I wie hundert und mehr Jahre fruher die Sahas Wenn das I in der spiteren Khotan Sprache?) fehlt, so bieten sich zwei Möglichkeiten, um diese Differenz zu erkliren. Entweder gehören sene Namen mit I uberhaupt nicht der einheimischen Sprache an, sondern sind von irgendwoher entlehnte Namen, die spater aus der Mode kamen Dann sind sie fur die Frage der Verwandtschaft des Sakischen mit der Khotan Sprache belanglos Oder aber iene Namen sind einheimisch, dann ist der ganze Unterschied zwischen I und r nicht dielektisch, sondern zeitlich\*) Ich bin geneigt der ersten Erklarung den Vorzug zu geben, in anderen Fallen schemt mir aber in der Tat ein zeitlicher Unterschied vorzuliegen So lißt sich das rt von Arta das rd von Khardaa in der Löwen Inschrift ohne weiteres als Vorstufe des spiteren d bzw lansehen. Der Name Kalus in der Löwen Inschrift soll nach Konow nicht zu der Khotan Sprache stimmen, da hier der Nominativ von alten ua Stammen auf ü endige Konow verweist auf haru Kaufmann Ich weiß nicht wo der Nominativ haru vorkommt ich finde in der Dichtung nur einen Akk Sing hāru XXIII 140 und einen Nom Pl hāruva XXIII, 208, ein Gen Sing haru begegnet uns in der Vajracchedika und im Aparimitavuhsutra (Leumann Zur nordar Spr S 77 82) Aus Werken in der jungeren Sprach form ist für die ursprungliche Flexion car nichts zu entnehmen, der voll kommen regelmaßige Akk bing haru (aus haruu) und der Nom Pl haruva lassen auf einen Nom Sing harurs oder harurs (harus) schließen der genau dem Kalin entsprechen wurde Auf das sp in Pispasri und Vespasi möchte ich nicht naher eingehen da Konow selbst zugesteht, daß die Etymologie und sogar die Lesung dieser Namen unsicher ist. Als letztes Beispiel für

i) Wann de große buddheutsele Dichtung das alteste literari che Werk in deser Sprache entstanden ist it zwar noch nicht ermittelt wir werden aber kaum fehligeh in wenn wir es betraet ticht spitter ansetzen als die Dokumente von Nijaoder gar die Inschriften der Sakas.

<sup>7)</sup> Es i egt nabe für die Chronologie des Überpunges von i in 'r das Wort gudura zu verwerten das Konow as 0 S 819 in dem Kharoythi Dokument N VAII, als Titel eines Kusanas na nachgewie en und in Europia Anemiata Kewilian dem Titel des Kaphases I zwe des Laaks und des Europia dem Europia en Leitunger des Wort das ein Leitunger auss dem Turks, chaba utentifiziert hat Danaed mußte dis Wort des ein Leitunger auss dem Turks, chaba utentifiziert hat Danaed hundert of ten die Spacke des Salas word der Lussanas der Europia en Leitunger von I zu r im 3 Jahri undert stattgefunden haber Utsaher werden dieses Sell isses nur dadurch daß uns gudura nicht in die runnischen Sprache von Chabotan sondern in dem Prakett Diakkt vorligt und der Luttubergung einheillich auch auf das Kontod a 1 titteren grestit werd in Konnter.

dialektische Verschiedenheit führt Konow das Wort gadıya an das in dem Ditum der Wardak Inschrift sam 20 20 10 1 masya Arthamesiya sastehi Ditum der variank lieserlie som 2020 in masya Armanesija sassens 10 11 mena gadyena erschemt Konow sagt mit Recht daß gadyra in dieser Formel nur die Bedeutung 'Zeit', 'Zeitpunkt' haben könne Bedeuken aber kann ich nicht unterdrucken, wenn er weiter gadiya für ein sakisches Wort erklart und es mit bāda zusammenbringt das in den Urkunden in der iranischen Sprache in der Formel tisna beda hinter dem eigentlichen Datum erscheint Konow sieht es als sieher an daß das b von bada auf altes v zuruckgehe und daß dieses i in gadiya zu g geworden sei wie in mehreren persischen Dialekten v zu g werde. Man kann dem zun ichst entgegenhalten, daß der Ursprung des b von bäda keineswegs sicher ist, Leumann, Zur nordar Spr, S 33f fuhrt bäda auf ururisch \*ba(m)th ta zuruck was allerdings auch nicht einwandfrei ist. Es steht weiter aber auch keineswegs fest, daß gadiya ein sakisches Wort ist und ich möchte sogar bezweifeln, daß es überhaupt ent Fremdwort ist Tur den Begriff 'Zeit' oder 'Zeitpunkt' standen im Indischen Ausdrucke genug zur Ver fugung, warum sollte hier ein Tremdwort gewahlt sein das überdies mit cinem indischen Suffix erweitert sein mußte? Ich möchte es vorlaufig immer noch als wahrscheinlicher ansehen daß gadiyena ungenaue Schrei bung fur ghadiyena ist und das Wort auf sk ghatikā (ghati) zuruckgeht das ein Synonym von nādika ist und den Zeitraum von 6 ksanas oder 24 Minuten bezeichnet. Imena gadivena wurde dann mit den in den Kha rosthi und Brahmi Inschriften dieser Zeit haufigen Ausdrucken ise diea sachunamı ısa chunammı asmı keune zu vergleichen und etwa 'in dieser Stunde zu übersetzen sein Ich kann nach alledem das Bestehen dialektischer Verschiedenheit

Ich kann nach alledem das Bestehen dialektischer Verschiedenlieit zwischen dem Salischen und der Iranschen Sprache von Khotan bis jetzt nicht als gesichert ansehen es scheint mir im Gegenteil als ob sich die Beweise datur daß die Khotan Sprache in der Tat das Salische ist mehr und mehr verdichteten Wer es vorzieht jene Sprache nach dem Lande in dem sie uns entgegentritt als Khotanesisch oder Altkhotanisch zu be zeichnen begeht gewiß keinen Fehler er darf sich aber nicht verhehlen daß damit die Frage welchem Volke sie zugehört, nicht gelöst ist

# Pah uddiyana.

Im Mahāvanija Jātaka (493) wird erzahlt daß ein wunderbarer Nigro dhabaum gewissen Kaufleuten außer Gold und Edelsteinen und anderen Kostbarkeiten auch kāsikāni ca vatihani uddiyane ca kambale spendete (G 14) Der Kommentar bemerkt zu den letzten Worten uddiyā nama kambala atihi Morris JPTS 1889 2021 erschloß für uddiyāna , uddiya die Bedeutung 'nördlich' und wollte die Worter mit sk udieya, udicuna zusammenbringen olne die Ableitung im einzelnen begrunden zu können

Diesen Versuch hat Charpentier, IF XXIX, 381ff, unternommen, und da sein Aufsatz ein Yusterbeispiel für eine gewisse Methode der neueren Sprachbehandlung ist, verlohnt es sich vielleicht, mit ein paar Worten darunt einzigehen, obwohl der Inhalt das kaum rechtfertigen wurde

Charpentier vereinfacht uddiyana zunachst zu uddiva haltnis von uddivana zu uddiva soll dasselbe sein wie das von tiracchanazu traccha usw Über diese Bildungen habe Johansson, Monde Oriental II 94f . mit ausreichenden Beispielen gehandelt 'Daruber ist also weiter nichts zu sagen uddiyāna neben uddiya ist ohne weiteres klar' Ich bedaure, diese verbluffende Leichtigkeit, mit der sich Charpentier über alle Schwierigkeiten hinwegsetzt mir nicht zu eigen machen zu können. Jo hansson hat doch iene Pali Wörter, die den Ausgang -ana zeigen. als adiektivische Fortbildungen eines Instrumentals auf -ā mittelst des Suffixes no erklart Wir mußten also zunachst einen Instr uddina an nehmen der wohl schwerlich nachzuweisen ware Charpentier wurde darin allerdings vielleicht gar keine Schwierigkeit sehen er wurde udding einfach mit einem Stern versehen und damit hatten wir dann was wir brauchten Ich muß nun allerdings gestehen daß ich an die ganze angebliche Bilding an Adiektiven auf -and im Pali noch immer nicht glaube. Schon lange vor Johansson hatte Franke WZKM IX, 342f ein mittelindisches Suffix ana aufrestellt mit Hilfe dessen er ajakanans in den Asoka Inschriften und p gimhāna tassāna vesiyāna sotthāna, tiracchāna und puttana erklaren wollte Ich habe oben S 283 Anm 3, diese Bildungen anders zu erklaren versucht Johanssons Artikel der übrigens auf Frankes Bemerkungen kemen Bezug minimt habe ich dabei leider übersehen. Was Johansson beibringt gibt mir aber keine Veranlassung meine Ansicht uber die vorher genannten Wörter irgendwie zu andern und ebensowenig vermag ich in p ekanika und sapadana eine Ableitung von \*ekā bzw \*sanadā zu erkennen Elānika ist meines Erachtens eine Adiektivbildung zu ekāyana, die richtige Erklarung von sapadāna = ak saradana- haben bereits Senart Mahavastu I, 595f und Hoernle, JRAS 1912, S 741f gegeben Mir erscheint also Charpentiers Auffassung von uddivana schon um des Ableitungssuffixes willen das er annimmt, unmöglich

Charpentier gibt dann eine Zusammenstellung der Sanskribildungen auf -aac mit ihren Fortsetzungen in Pali und Prakrit, die kaum etwas enthalt, was als neu oder interessant bezeichnet werden könnte<sup>1</sup>) Dann

<sup>1)</sup> Immerhun ser hier herrorgehoben daß er S 335, Anm 1, erklart p. pr. saldhun ser well nach Prechel = ved sadhrin, man könne aber uuch daran denken, daß sadhlun send pal = ettem ergen ser. Ich halte das Letzters soger für das allem Rechtige in den Mathura Inschniften erscheinen neben sädhrichdran auch Formen wie saldhyrichdra senddyrechdran, und ich habe diese schon in meiner Let ef Brahum Inscriptions S 223 auf sadhrigardnan zureckgeführt Wenn Geger, Pala §22 saddhun wirder aus särdlarm entsteben laßt so kann ich darin mur einen Ruckschritt erkennen Auch die bei di anderen Berpiek, die Geger für die Reduk.

beginnt die eigentliche Erklarung von uddiya Sk udan udicī udal soll zunachst \*udan udicī \*uda und weiter mit Überfuhrung in die a Flexion \*udo udicī \*udam geworden sein Analog soll sich aus sk pratyan praticī pratyāl ein \*patiyam patīcī \*patiya(m) und weiter \*patiyo patīcī \*patiyam, aus sk nyan nīcī nyah ein \*niyo nīcī \*niyam entwickelt haben, und unter dem Einfluß dieser Formen soll \*udo udīcī \*udam zunichst zu \*udiyo udīcī \*udayam umgestaltet sein 'So sind wir dem tatsīchlich belegten uddiya einen Schritt naher geruckt 'Um die Verdoppelung des d zu erklaren, wird zunachst angenommen, daß sk samyan samīcī \*samyal 'im Urpali' zu \*sammo \*samīcī \*sammam geworden sei und dieses dann ein \*uddo udicī \*uddam') hervorgerufen habe Durch Kontamination der Reihen \*udiyo udcī \*udiyam und \*uddo udicī \*uddam soll dann endlich uddiyo uddiyā') uddiyam entstanden sein

Niemand wird die Berechtigung bestreiten, bei sprachgeschichtlichen Untersuchungen mit erschlossenen Formen zu operieren. Zu fordern ist aber, daß die Urbilder solcher Formen wirklich in der Sprache vorkommen Hier aber haben die meisten der erschlossenen Formen in der wirklichen Sprache uberhaupt keinen Anhalt und manche sind auch davon abgesehen höchst problematisch3) Glaubt denn wirklich jemand im Ernst mit solchen sternubersaten Produkten der Phantasie etwas Reales geschaffen zu haben? Und fast noch schlimmer ist das Spiel das mit diesen erfundenen Wörtern getrieben wird, als ob sprachgeschichtliche Fragen Rechenauf gaben waren Nach den Ursachen fur all diese Beemflussungen und Konta minationen wird gar nicht gefragt und doch ist es wahrlich ein Unter schied ob matici 'westlich' ein udici 'nördlich' hervorruft oder ein imaginares sammo 'vereint' die Verdoppelung des d in einem imaginaren udo 'nördlich' bewirkt Charpentier hat gewiß recht, wenn er am Schluß seines Artikels bemerkt 'das mag auf dem Papier etwas verwickelt erschemen', wenn er aber hinzufugt in der Wirklichkeit vollzog sich die

tion des a zu s in unbetonter Endsilbe anführt, halte ich für falsch. Die richtige Er klaring von sacchi steht schon in Childers Dictionary, und warum sanim nicht aus dem gewohnlichen sanaus, sondern aus einem zu dem Zweck erst erschlossenen \*sanam entstanden sein soll, ist mir unerfindlich

Der Stern ist von mir hinzugefügt, ich wißte nicht, wo \*uddam belegt ware Außerdem mißte es doch wohl auch \*uddict heißen

<sup>2)</sup> Diese Form verdiente eigentlich doch auch einen Stern

<sup>5)</sup> So wurde z B der Ansatz eines \*petiyo hochstens für den östlichen Dialekt berechtigt sein Für die Vorstufe des Pali mußte Charpentier nach allem, was wur sonst beobachten konnen cher \*paceo ansetzen Auch sonst heße sich noch mancherlot einwenden, wenn es sich überhaupt verfolnte sich bei solichen Dingen aufbänäten Nur das eine sei noch bemerkt, daß auch \*udo keineswegs durch Gaudavaho 395 uosundhu (= udoksindhu) 631 uamöhhöre (= udonmahthöra) als gesichett gelten kann Vakpati sehrebt eine reine Kunstsprache, die verläch nichts weiter ist als nach den Lautregeln in Maharastri umgesetztes Sanskrit Fur die lebende Sprache bewest sie era mehts

Entwicklung jedoch ziemlich leicht', so weiß ich nicht, woher wir die Be rechtigung zu solchem Vertrauen nehmen sollen Charpentiers bloße Versicherung scheint mir dafür nicht auszureichen

Ich furchte, mich aber schon zu lange bei dem wilden 'Urpali' von Charpentiers Gnaden aufgehalten zu haben Uddigana kann naturlich mit sk udanc garmehts zu tun haben Schon die Nebenemanderstellung der uddaväng Wolldecken oder Teppiche und der käsikäna vatthana der Kleider von Benares laßt darauf schließen, daß in uddivana ein Eigenname steckt und es ist eigentlich selbstverstandlich, daß es Adiektivbildung zu dem Namen des Landes ist, das wir gewöhnlich mit der snateren Sanskritform als Udyana bezeichnen Sachlich stimmt das genau Wollstoffe bezog man aus dem Norden, und die Stelle lehrt uns nur. daß sich in alter Zeit die Decken aus dem heutigen Swätgebiet besonderer Schatzung erfreuten Formell ist sk Udyana sicherlich nicht ursprunglich. Es ist vielmehr die volksetymologisch umgestaltete Form des einheimischen Namens In einer Note zu Huen tsang wird bemerkt, der Name bedeute Garten es sei der Garten eines Königs, namlich des Asoka, gewesen'i) Nach Watters fuhrt die chinesische Transkription bei Huen tsang Wuchana na cher auf ein Udana andere chinesische Formen wie Wu t'u oder Wu ch'a auf Uda2) Ich muß den Sinologen die Entscheidung dieser Fragen uberlassen Daß man aber den Namen tatsachlich auch in Indien mit zerebralem d geschrieben hat geht aus einer Inschrift zu Mathura aus dem Jahre 77 der Kusan Ara (Nr 62 meiner Liste) hervor, die die Gabe bhilsusya Juakasya Odujanakasya registriert d h des Mönches Jivaka aus Udiyana oder Uddivana3) Ist die aus dem Chinesischen restituierte Form Uda richtig so könnte vielleicht sogar das uddiyā des Pali Kommentars eine richtige Form sein Bei der notorischen Unwissenheit seines Verfassers ist mir das allerdings einigermaßen zweiselhaft und ich möchte eher glauben, daß er einfach uddigana nama kambala atthi schrieb und daß dann spater dus eine na vor dem anderen weggefallen ist. Jedenfalls hat aber auch er ın uddıyana nicht ein Wort für nördlich gesehen sonst hatte er sicherlich das gewöhnliche udicca gebraucht Damit sind wie ich hoffe, die Geheim nisse von uddiyana endgultig sufgeklart und ein Stuck 'Urpali' sinkt in das Nichts zuruck, aus dem es geboren

Beal Buddhist Records of the Western World I 119 Watters On Yuan Chwang's Travels in India I 225

<sup>1)</sup> Andere Transkriptionen sind Hu ch ang Hu tien (oder yun) nang Hu sun

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bei der ungenauen Schreibweise der Inschriften waren auch die Lesungen Ldigdna oder Ud ligdna niel t unmöglich

Palı dhīta 497

#### Pali dloītā.

Das Wort fur "Tochter' lautet im Pali im Nom dhitā Erst in der spateren Literatur findet sich daneben auch duhitā, z B Paramatthadip V, 260, 3 (ghmātā it duhitā, pati) i und in der Fortsetzung des Mahāvamsa, Turnour, S 259 Solange duhitā nicht in einem alteren Text bezeugt ist — und ich glaube kaum, daß der Fall eintreten wird —, können wir darin unbedenklich einen Sanskritismus sehen²) Auch in der Sprache des Mahāvastu gilt nur dhitā²)

In den Mittelprakrits finden sich Formen, die auf duhitä, dhitä und \*dhûtā zuruckgehen Das Material ist in der Form, wie Pischel es anfuhrt\*). verwirrend, kritische Sichtung und Ordnung lassen doch etwas einfachere Verhaltnisse erkennen. In der Sauraseni wird nach Pischel duhida, meist aber dhīdā5), dhūdā gebraucht Zunachst scheint hier ein chronologischer Unterschied zu bestehen. Bei Bhasa kommt in den ersten zehn Dramen der Ausgabe der Trivandrum Sanskrit Series, die mir allein zuganglich sınd, und ım Carudatta<sup>6</sup>) uberhaupt nur duhida<sup>7</sup>) vor Avım 4, 38 Nom duhiā, 14 Nom Kuntibhoaduhiā Auch fur Kālidāsa kann als völlig gesichert nur duhida gelten Sak Pischel 139, 5 = Cappeller 82, 22 Nom duhidā (Var duhidiā), P 128, 2 = C 76, 7 Ahh duhidaram, P 73, 6 = C 40, 4 duhidujanassa (Var duhiā, duhidiā, Text P falsch duhidā). C 70, 10 duhidunimittam Auch in der als Kompositum aufzufassenden Verbindung mit dasie steht duhida in der Bollensenschen Ausgabe des Mālay Nom dāsieduhidā 37, 8 Die Lesung ist aber, wie wir sehen werden, ganz unsicher\*) Die Spateren gebrauchen als selbstandiges Wort duhida, duhidiā, am Ende des Kompositums dhidā Sing Nom duhidā Ratnāv (Cappeller) 327, 26 Privad 52, Malatim (Telang) 64, Karpur (Konow) I 34, 15, 4 18 19, Viddhasal (J Vidvāsāgara 1883) 51 52, Akk duhidam

<sup>1)</sup> Geiger Pali § 91, dem auch im Folgenden Belegstellen für Pali Formen ent nommen sind

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Daß duhita in der Abhidhanappadipika aufgeführt wird beweist naturlich erst recht mehts für die l'Chitheit des Wortes Bemerkt sei noch, daß das Diminutis dhitika im Sinne von Puppe' gebraucht wird, z B. Therig 374, also genau Sk. putrika entsprechend.

<sup>3)</sup> Scnart I. 521

<sup>1)</sup> Grammatik der Prakrit Sprachen § 65, 148, 212, und besonders 392

<sup>5)</sup> Dhida wird dann auch von Sanskrit Levikographen angeführt, siehe PH

<sup>1)</sup> Nach der freundlichen Mitteilung Herrn Morgenstiernes

<sup>&#</sup>x27;) Ich gebrauche als Normalformen für S und M duhuda, dähld. Die Hand schriften und die undschen Ausgaben schreben merst die Formen mit Ausstellung des d Wie weit diese berechtigt sind, ist eine Frage auf die hier mehlt eing gaugen wirden kann. Sie einfach für falsch zu erklaren, weil sie mit den Angaben die Grammatiker nicht übereinstimmen, halte ich nicht für richtig. Das Prangi, das Praktit der Dramen nach dem Regeln der Grammatiker zut verbessern, darf meines Prachtens auf die alltern Dramen nicht angewondet wirden.

<sup>1)</sup> Auf ein paar andere Stellen im Vikram werden wir spater eingehen 32 Lebra Kielas Schiffen

Viddhasāl 121, Instr duhac Prasannarāgh (Govindadeva Šāstrī) 17, Nom duhada Uttararām (Premacandra Tarkavāgīs) 102 Am Ende des Kompositums Sing Nom dasiedhic Ratnāv 340, 71 10, Vok dāsiedhic Mircehak (K P Parab) 90 91 125, Ratnav 331, 3, 339, 141), Nāgān (S M Paranjape) 39 57, Viddhasāl 90, Candak (J Tarkalamkāra) 9, 16, Instr dāsiedhic Ratnav 340, 32, Nagan 57, Gen dāsiedhica Virceh 131, Nāgān 47, Plur Vok dāsiedhidāo Caitanyacandr (Rajendralāla Mitra) 84, Gen mantiduhānam Mālatim 196

Die Ausnahmen zu der Regel uber den Gebrauch von duhida und dhida sind meht zahlreich Priyad 14 steht l'injhaleduduhida, ebd 52 aber l'injhaleuno duhida Viddhašil 54 kommt der Vok däsieduhide vor, ebd 90 aber steht die gewöhnliche Form dasiedhe. Die uurregelmaßigen Formen berühen also vielleicht nur auf falschen Lesarten

Wichtiger sind die Stellen, wo dhuda in den Ausgaben erscheint. In der Vikramoryasi hat Bollensen diese Form auf Grund seiner drei Handschriften an mehreren Stellen in seinen Text aufgenommen 15. 7 Kasirāa dhudāe 16, 20 Kasırāadhūdam, 18, 5 Kāsırāadhudā, 18, 7 dasīedhudae\*) Die Calcuttaer Ausgabe aus dem Jahre 1830 liest dafur der Reihe nach duhidae, duhidaram, dhida dhidae, Shankar P Pandit, bei dem die zweite Stelle fehlt, puttie utti dasie (1 1 dasieduhidae)3), Pischel in der Ausgabe der sudindischen Rezension wo ebenfalls die zweite Stelle fehlt. puttie, puttie dassuttie Die Überlieferung geht hier also weit ausemander. und eine Entscheidung darüber was das Ursprungliche ist, kann überhaupt nur auf Grund des Materiales gefallt werden das uns die ubrigen Texte hefern Dann aber ist dhūdā auf jeden Fall abzulehnen und vorausgesetzt, daß man nicht etwa die auf putri zuruckgehenden Formen aufnehmen will4) Lann man nur schwanken ob Kalidasa hier noch die vollere Form duhida oder schon nach der Weise der Spateren die kurzere Form dhida gebrauchte Zu Gunsten der ersteren Annahme wurde die oben aus Mälav angefuhrte Form dasieduhidā sprechen wenn sie als sicher betrachtet werden könnte Allem Shankar P Pandit liest an der entsprechenden Stelle (43 1) mit samtlichen sechs Nagari Handschriften und der Telugu Handschrift dasiesuda die gleiche Lesart gibt ein Teil der von Bollensen benutzten Nagarı Handschriften die beiden Bengalı Handschriften Bollensens, D und F, aber haben dandhidas)

<sup>1)</sup> Von Cappeller, S 376, nachtraghch zu dhidd dhide verbessert

Y Ca and zwei Handschriften in Bengali (BP) und eine in Nagari (A) Die Lesarten sind 16, 7 A dhada B dhade, P dhade 16, 20 A dhadam, B dhaam, P dhadam, B S A dhada, BP dhau, 18, 7 A dhadade, BP dhau

P. dhudam, 18 5 A. dhuda, BP. dhua, 18, 7 A. dhūdae, BP dhude

1) Formen von dhūda inden sich in den Le-arten der von Shankar P. Pandit benutzten Handschriften nicht

Fe sei darauf hingewicsen daß däsleputtie sehon bei dem alteren Bhäsa, Carudatta 1, 22 im Munde des Sakāra vorkommt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D e Grantha Handschrift des Lajayavema het ubrigens auch hier dasiedhûd

Palı dhītā 499

Im Mrcchakatika kommen wiederholt Formen von dem Kompositum anādhūdā vor Nom anādhūdā 94 95 157 288. Gen anādhūdāe 94 156 Wenn dhūdā 95 außerhalb des Kompositums erscheint, so ist diese Selbstandigkeit doch nur scheinbar, es ist nur die abgekurzte Form für das unmittelbar vorher gebrauchte anadhūdā (nam anadhūdā anaiedi | Ana mittea dhūdā de saddāiedi) Anādhūdā ist immer nur die ehrenvolle Be zeichnung für die Frau des Carudatta, der Ausdruck ist offenbar nach anautta = āryaputra gebildet Die ursprungliche Bedeutung von dhūdā ist hier ganz verblaßt, wie schon der Gebrauch der Kurzform zeigt. Der Verfasser der Einlage im zehnten Akt hat es als Namen verstanden Er spricht von einer ana Caludattassa tahua ana Dhuda und nennt die Frau in den in Sanskrit abrefaßten Buhnenanweisungen Dhutā, wahrend sie im dritten Akt ohne Namen nur als nadhu bezeichnet wird. Das ausschließliche Vorkommen von dhūdā in dem Titel avādhūdā in der Šaurasenī des Mrcch scheint mir zu beweisen, daß dieser Titel unverandert aus einem Dialekt. ın dem das Wort fur Tochter dhūdā lautete, entlehnt ist Ich wußte jeden falls nicht, wie man auf naturlichem Wege die Entstehung eines dhūdā gerade in anadhūda neben sonstigem dhida erklaren könnte

Karpüram 1, 18, 6 fındet sıch ın Konows Text der Vol. däsiedhude Dıe Jaına Handschriften lesen dusisude (A) däsiedhude (C W), däsiedhüe (B), däsiedhite (B), däsiedhite (B), däsiedhite (B), die Nägari Handschriften däsiedhite (O), däsiedhite (I), däsiedhite (T) Dıe Überlieferung ist auch lıer wieder, wie man sieht, durchaus nicht einheitlich und eine Entscheidung nur auf Grund des übrigen Mate riales möglich, das für dusiedhie oder dhude sprechen wurde. Bei einem Dichter wie Rajasekhara, dem auch sonst Dialektfehler nachzuweisen sind, ist indessen die Möglichkeit, daß er die der S fremde Form mit u ver wendete, nicht zu bestreiten

Nur so ist endlich meines Erachtens die Form Instr däsiedhääe zu erklaren, die in Madanas Pärijätamañjarī (S 8 der Ausgabe von Hultzsch) erscheint Ein Fehler der Überlieferung ist hier naturich ausgeschlossen Es fragt sich allerdings ob sich Madana und vielleicht auch Räjasekhara überhaupt dessen bewußt waren, daß sie einen Verstoß begingen, wenn sie dhädä oder dhäu gebrauchten. Bei den Grammatikern komiten sie daruber nicht viel lernen. Vararuci z. B. lehrt ausdrucklich weder dhidä noch dhuä Nach Bhämaha gehört das Wort für Tochter unter die in 4, 33 genannten dädhadayah, er bemerkt aber selbst nichts weiter als duhtid häuf ähud ähu, und auch die Präkrtamañjarī sagt nur dhīdā ca duhtiā matā"). Hemacandra lehrt in 2, 126 allerdings die fakultative Substituierung von dhūā für duhtir, dhīdā aber wird nirgends erwalnut, auch nicht unter den Besonderheiten der Sauraseni in 4, 260—286, wo wir es crwarten sollten. Trotzdem scheint

<sup>1)</sup> So Cowell, aber in dieser Form sicher nicht richtig

<sup>2)</sup> Nach Pischel zu Hern 2, 126

500 Puli dhiti

mir aus dem angeführten Material mit völliger Sicherheit hervorzugehen daß als echte Sauraseni Formen nur duhida dhida angesehen werden können

Fur die Magudin lehrt Pischel dhida und dhuda Selbstandig kommt das Wort überhaupt nicht vor und im Kompositum findet sich nur V dassedhie Mrech 211 gabbhadaisdhie ebd 287 Instr dassedhiae ebd 32 Also uit auch fur die Magudin nur dhida oder dhia

Die Ardhamagadhi hat dhuya ebenso nuch Pischel die Maharastri dhua Doch ist immerhin zu bemerken daß Hemacundra 2 126 3 3-neben dhua auch duha gestattet das sebon die Paujalaschi 2-22 anfuhrt Sichere Belege für duhia fehlen Als handschriftliche Lesart findet sich duhiai für dhuai Hala 407 741 in der Rezension des Sadhranadeva In dieser Rezension sind vielfach altere Worter modernisiert

Fur die Jama Vaharastri lehrt Pischel dhuya und dhiya Wahrend aber Belege für dhuya haufig sind ist als einzige Stelle für dhiya Jacobi Ausgen Erahl 68 20 angegeben wo der Vol. dassedhe erscheint Es scheint mir zweifellos daß dieses Schum Iwort aus der Buhnensprache entlehnt ist wo es naturheh nur in der Prosa und daher von Virech ab gesehen stets in der Sauraseni Form vorkommt Vorlvufg kann also auch für die Jama Vaharastri nur dhiya als echtes Dialektwort anerkannt werden Daneben wird aber auch duhya verwendet Jacobi Erzahl 39 15 Aom duhya v<sup>3</sup> 5 Lok sippiyaduhyae v3 15 puttoduhyaannathham Meines Erichtens ist di hiyā eine Entlehnung aus dem Sunskrit Die spiteren Jama Schriftsteller nehmen ohne Bedenken jedes Sanskritwort nach den gelaufigen Lautregeln umgestiltet in ihre Spriche und

Die gewöhnliche Auffassung war daß die Prakritformen aus sk duhitd entstanden seien. Dabei laßt sich die Flexion, die das Wort in den ver schiedenen Dialekten aufweist ohne weiteres begreifen. Im Pali zeigen noch die alten Endungen des r Stammes Sing Nom dhita (passim) mara dl ila Samyuttan 1 4 3 5 10 1 19 deradhila Jat 5 283 3 rajadhila Jat F 283 23 Akk dhitaram (passim) ki ladhilaram Jat 3 510 24 ranadhitaram Jat 6 167 11 Gen dhitu Jat 5 284 14 6 366 10 Mahav 10 3 bhaginidhilu Valav 13 16 Pl Som dhilaro Jat v 283 27 mara dl itaro San yuttan 1 4 3 3 14 1 r spadhitaro Jat 3 3 18 puttadhitaro Jat 5 179 26 Alk dhitaro Jat 5 28 28 6 134 24 Wahav 7 52 maradh taro Samyuttan 1 4 3 5 22 rajadhilaro Ját \* 293 3 mal idhilaro Jat 1 23 18 puttadhilaro Jut - 190 23 dhilare Mahav App A 32 amaccadl dare ebd 31 Als Stammform erscheint di du dhitul etu Mil 117 dhiti sar 1 am1) Jat 3 949 10 dhitigamanam Mahix 7 53 dhitutil ane1) Mahay 3 103 Daraus und aus Formen wie Pl Instr \*dhituhi Gen \*dhitunam Loh \*dlitusu die nach Analogie der anderen 7 Stamme voraus zusetzen sind erklart sich die Überführung des Stammes in die Flexion der weiblichen a Stamme im Abl oder Lok Sing diatage Mahay 8 7

<sup>1)</sup> Lourt dh t

Palı dhıtā 501

Vom Nom Sing aus ist der Stamm andererseits in die Flevion der ā-Stamme übergetreten<sup>1</sup>) Sing Akk dhitam Mil 117, Gen dhitāya Mahāv. 5, 169, rāyadhītāya Mahav 5, 194, 6, 15, Pdīp 4, 270, 28, pesakāradhitāya Dhp Co 3, 9, 20, Vok <sup>3</sup>) dhīte Jāt 3, 21, 28, deaadhīte Dhp Co 3, 8, 12, 9, 2, Pl Nom dhītā Mahāv 2, 18f, 11, 5, Akk deaadhītā Jāt 1, 240, 3, Instr kuladhītāh Cullav 1, 13, 1, devadhītāh Pdīp 4, 161, 17, puttadhītāh Jāt 3, 254, 21, 510, 25, Mahāv 7, 68, Gen kuladhītānam Cullav 1, 13, 1, rāyadhītānam<sup>2</sup>) Jāt 3, 4, 7, Lok puttadhītāsu Jāt 1, 152, 8

Auch in der Sprache des Mahävastu tritt der r-Stamm in den meisten Formen deuthen zutage Sing Nom dhid (passim), märadhid 3, 281, 15, 283, 15, rajadhid 2, 65, 13, 3, 20, 5, 39, 11, karmäragrämikadhid 2, 89, 7, Akk dhidaram, dhidaram 1, 180, 17, 2, 88, 16, 110, 184), 3, 0, 1, 20, 1, 23, 14, 24, 9, märadhidäram (M dhidaräm) 3, 284, 17, märadhidaräm (M dhidaram) 3, 284, 3, Nalinidhidaräm 3, 146, 4, Instr dhidarena 3, 39, 17, dhidaräye 2, 111, 14, dhiduh 1, 36, 14, Gen dhiduh 1, 306, 8, 307, 3, Lok räyadhidare (C dhidiye) 2, 65, 17, Plur Nom dhidaro 1, 348, 12, 3, 24, 8, 146, 1, märadhidaro 3, 282, 4, 7, 13, 300, 4, Akk dhidaro 1, 356, 18, 3, 16, 4, 282, 1, märadhidaro 3, 285, 11, dhidaräm 1, 356, 17, Gen dhidarämam 1, 356, 12, 2, 73, 5, 17, räyadhidām 2, 65, 6, 3, 148, 18, Nalinidhidam 3, 146, 8, Instr dhidaye 3, 39, 7, räyadhidaye 3, 39, 19, Gen räyadhidaye 2, 66 1

In den Mittelprakrits ist die å Deklination fast ganz durchgedrungen.

Den alten r Strimm zeigen abgesehen von S duhidaram nur noch die in alten Jaina Werken vorkommenden AMg Formen Sing Akk dhäyaram, Plur Instr dhayarah.

So einfach sich bei der Herleitung von dhitä, \*dhütä aus duhitd die Erklarung der Flexion gestaltet, so groß sind die lautlichen Schwierigkeiten, die die Stammsilbe bietet. Nach der gewöhnlichen Annahme ist das u von duhitd geschwunden Wackernagel, Altind Gr I S 163, verweist zur Erklarung auf Jacobi ZDMG ALVII, S 575ff. Ich wußte aber nicht, wie sich nich den dort aufgestellten Regeln duhitä zu dhitä hatte entwickeln sollen in den haufiger gebrauchten Formen wie Nom duhitä, duhitarah, Akk duhitaram, duhitrh. Gen Sing duhituh lag der neue Akzent gerade auf dem u und hatte eher zu seiner Erhaltung beitragen mussen. Von Natur lang ist die vorletzte Silbe nur im Gen Plur duhitrhüm, durch Position im Instr. Sing duhiträ, Dat Sing duhitre\*). Diß von diesen Formen der

<sup>1)</sup> Auch im Sanskrit findet sich einmal der Akk duhitam, Mbh 4, 72, 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jat 547, 462 piyadhiti, dem piyaputta von G 460 entsprechend

<sup>1</sup>) Le-art dhitānam

<sup>4</sup>) Le-art C rājadhitānam

<sup>1)</sup> Pischel a a O § 392

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Das y macht nach Buhler, Leitfaden, Schrifttafel, meist nicht Posit also kommen duhurbhydm, duhurbhydh nicht in Betracht

Schwund des u ausgegangen sein sollte, ist doch ganz unwahrscheinlich Schon Bartholomae hat sich (ZDMG L, S 693) gegen die Anwendung der Jacobischen Regeln auf ähitä ausgesprochen und zugleich auf die Schwerig-keiten hingewiesen, die die Linge des i bereitet!) Er will daher ähitä, ähuyä ganz von ahhitä trennen Dhitä soll auf ein urindisches "ähitä zuruckgehen einen weiteren Angehörigen der durch lat filitis, leit dats "Sohn," bat dete "Kind deus "Madchen" vertretenen Sippe Fur den Ausgang verweist er auf suta "Sohn". Das u des neben ähiyä erscheinenden ähiyä könne ebensowohl durch äuhiyä als durch suyö (les suo) veranlaßt sein. Die Pluralform p ähitaro und andere Formen nach der r- bzw u Klasse seien durch äuhitä im Verein mit den ubrigen Verwandtschaftswörtern hervorgeriten.

Gegen die letzte Annahme ware an und fur sich nicht viel einzuwenden, zumai sich fur die Umwandlung eines Verwandtschaftsnamens auf "5 in einen r Stamm auf indischem Gebiet selbst wenigstens ein sicherer Fall nachweisen laßt") Mahävastu III, 295, 6ff heißt es in Senarts Text

```
mahajano samāgamya striyaš ca purusa p. ca
purusam paribhāsanti kasmād uyjhesi bhāryarām |
katirya brāhmanā vaisya šidrā cātra samāgatā |
purusam paribhāsanti kasya uyhtesi bhāryarām |
```

Fur bhärgarain lesen due Handschritten B und M in der zweiten Zeile bhärgän (B) und bhargägäm (M) in der vierten bhärgaram (B) bhärgaram (M) Die Länge in der Endung beruht offenbar ebenso wie in dem oben angefuhrten ähitarum fur ähitaram auf falscher Sanskritisierung man sah den Ausgang äm im Akk Sing als obligatorisch fur die Feminina am Bhärgaram aber zeigt daß in dem Dialekt auf dem die Sprache des Mahävastu berultt, nach dem Muster von mäta-mätaram ähitä-dhitaram auch bhägjä?» bhägjaram oder genauer wohl bhägjadam gebildet wurde Das daraus sanskritisierte bhärgaram begegnet in Versen im Mahävastu noch öfter, zum Teil neben bhärgam, so III 8 6ff päpikäm gadi ne ambe bhärgäräm änaussussa §

na te ham papılam bhāryām pānnāpi paraimsēs || mama tram pāpikām bharyām amba ānayılum icehasi | na te ham pāpikām bharyām pādenāpi parāimsē | Fur bhāryāram (C bhāryyāram) liest B bhāryaram und es lindert nichts

dieso Lesart in den Text zu setzen Ebenso in III, 9 1
tasya bhäryäram äness Madrakaräjasya dhitaram i

<sup>1)</sup> Warum er pr dhuyd begreiflicher als Fortsetzer von duhita nennt 1st mit nicht klur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eine weitere Parallele bildet auch salh? Fraund, das im Pali bekanntlich zum Teil zum r Stamm geworden ist

<sup>\*)</sup> Daß ry zu 31 geworden war ergebt sich aus dem nachher angeführten bhā

504 Pal dhuā

Ersatz des h durch l. 7 Und ist es wirklich wahrscheinlich daß der gleiche Anlaut in dhida und dhua auf so ganz verschiedene Weise entstanden ist ?

Verlassen wir nun einmil die Welt der papiernen Konstruktionen und sehen wir uns in der Sprache selbst um Im RV kommen Formen von dahutr im ganzen 65 mal vor Sing Kom dahutd Vol. duhutar Akk duhi t\u00e4ram Instr duhutr\u00e4 Dat duhutr\u00e4 Abl Gen duhutru Lok duhutar; Dual Nom duhutar Plur Nom duhutaras Vol. duhutarus Die Formen sind nach Ausweis des Metrums dreie bzw. versilbig außer in 9 113.

paryányarrddham mahisám tam súryasya duhildbharat | tam gandharuth praty agrbhnan tam sóme rasam ddahur indrayendo pari sraia ||

Her fuhrt das Metrum auf zweisilbige Aussprache Schon Benfey1) hat daher vorgeschlagen dhita zu lesen Graßmann Übers II 513f Hille brandt Ved Myth I 57 Arnold Vedic Vetre 102 wollen heber das tam vor súryasya streichen aber das tám im Anfang von Pada e und d spricht entschieden für die Beibehaltung Bartholomae ZDMG L 693 Anm 1 will survasya duhitá zu suro (oder súre wie 1 34 5) duhitá korrigieren. Dem gegenuber hat schon Oldenberg Rgveda I 33 betont daß gerade das spatere dhita fur die Verschleifung von duhita zu dhita spreche Wurde die Form dhitd im vedischen Sanskrit ganz vereinzelt dastehen so wurde man aber trotz der mittelindischen Formen immerhin die Möglichl eit zugeben mussen daß in 9 113 3b eine überzahlige Zeile vorliege Diese Möglichkeit schwin det wenn wir die Verhaltnisse im AV betrachten Im AV sind Formen von duhitr 15mal belegt Sing Nom duhitá Vol. duhitar Dat duhitré Gen duhit r Dual Nom duhitarau Plur Vok duhitaras Von diesen Formen zeigen vier also fast ein Viertel der Gesamtzahl ) nach Ausweis des Metrums Schwund des u3)

2 14 2 nir vo gosthád ajamasi nir aksan nir upanasát [
nir vo magundya duhitaro grhebhyas catayamahe<sup>4</sup>) [

Die Lesung dhitaro macht den Vers regelmaßig Bloomfield SBE LIII 301 will di hitro lesen as in the divlects Welche Dialekte in dieser oder einer analogen Form jemals das a ausstoßen weiß ich nicht

7 12 1 sabhh ca ma samitis caval im prayhpater duhitárau samisdané | yéna samgaccha i pa ma sá silvac chru vadani pitarah samgateus | ||

<sup>)</sup> Nacl Bartl clomae ZDMG L S 693 we aber das Z tat nel trel tig st

1) Da drei fer Belegstellen aus iem RV stammen so ist es e gentlich sogar
n Drittel ir Formen

<sup>3)</sup> De be den Stellen Al. 2 14 ° un l 10 1 °5 hat schon A Kuhn Be tr z gl Sprachf Il 198 r l t g be rte it

a) Papp b verd rbt unl m l edta je as
b) Papp n c unl l abue el en l

Palı dhitā 505

Dis Metrum ist, so wie der Text jetzt lautet, vollig unregelmaßig Die Strophe findet sich auch im Paraskara-Grhyasütra, 3, 13, 3, wo die erste Halfte lautet<sup>1</sup>)

sabhā ca mā samıtıs cobhe prajāpater duhıtarau sacetasau

Sacetasau ist deutlich spatere Korrektur Henry, Livre VII de l'Atharva-Veda, p 55, will in der ersten Zeile sabhā ca sā samits cātatām mā prajā-pater duhitā samvidānā und in d nrsu statt pitarah lesen Bei solchen gewaltsamen und zum Teil ganz willkurlichen Anderungen kommt naturlich ein Tett heraus, von dem die Rsis nichts abnten Bloomfield, SBE XLII, 544, will ahnlich wie vorher duhitrau und pitrah lesen Er verweist auf Am Journ Phil V, p 27, wo er vorschlagt, in RV 1, 127, 4 arnibhr statt ardnibhr zu lesen Ob das richtig ist, ist zum mindesten sehr zweifelhaft, duhitrah und pitrah sind aber jedenfalls Unformen, die memals beständen haben Mir scheint, daß hinter cāratām ein mā weggefallen ist, das man wegen des vorhergehenden mā als überflussig ansah, und daß in d die spatere Form vadāni ein alteres tadā verdrangt hat Wie man aber auch über diese Anderungen denken mag, so kann es doch kaum zweifelhaft sein, daß in b prajāpater dhitarau samvidāne zu lesen ist

6, 133, 4 sraddhdyā duhitā tapasó 'dhi jūtā siasa rsinām bhutal tiām babhāia |

> så no melhale matim å dhehi medhåm atho no dhehi tapa indrigam ca ||

Die Unregelmaßigkeit des Verses sehwindet wenn in a sraddhäyä dhilä tapaso 'dhi jälä gelesen wird in b ist naturlich srusarsinäm zu lesen und in c, wie sehon Lanman bei Whitney, Ath Veda Samh I, 381, gesehen hat, das no zu streichen

 10, 1, 25 abhyalitkiā svaramkrta sariam bharanti duritam parehi | janihi krtyé kartáram duhitéia pitaram svam ||

Whitney meint, man könnte den ersten Päda in 8 Silben zusammen drangen oder auf 12 Silben ausdehnen, wodurch der Vers entweder uro brhalī oder prastārapankti surde Mit dem zweiten Vorschlage braucht mon sich wohl micht ernstlich zu befassen. Ich kann mit Henry Livres A AI et XII de l'Athrya Vida, p. 44, in dem Vers nur eine Mischung aus anu stubh (a, c, d) und tristubh (b) erkennen. Jedenfalls kann kein Zweifel darüber bestehen, daß die zweite Vershalfte in annetubh ist. Henry will das ira streichen, wodurch der Sinn, wie er meint, nur um so energischer wurde. Meines Erachtens wurde der Vers dadurch unverstandlich. Es ist dhiteca pitaram suram zu lesen.

Aus der sputeren vedischen Literatur gehören zwei Stellen hierher, Ait Br 7, 13, 8 und 8, 22, 62)

<sup>1)</sup> Padas e und d weichen har starker ab

<sup>1)</sup> Auf die erste verweist auch schon A Kuhn a a O, vgl auch Bloomfield,

506 Pali d/1tā

annam ha pranah śaronam ha tuso rupam hiranyam paśato vivuhah | salha la jaya krjanam ha duhila jyotir ha putrah parame vyoman || deśad deśat samolhanam sarvusam udhyaduhirnam | daśudadat sahasramy Altreyo nislakunihyah ||

Bohtlingh Sanskrit Chrestomathiet S 22 setzte für duhita in 7 13 8 einfach langa in den Text Garbe hat diese Anderung in der neuen Auf lage mit Recht gestrichen Das Metrum laßt nicht den geringsten Zweifel daruber daß dhita und adhuadhitri am gesprochen wurde duhita und duhitrnam sind nichts weiter als historische Schreibungen. Aus alledem folgt aber mit Sicherheit daß dhila nicht von duhild zu trennen sondern aus diesem entstanden ist. Fur die Erklarung der Ausstoßung des u ist zu heachten daß duhita ein haufig gebrauchtes Wort ist und daß bei fluch tigem Sprechen ein dhitt tatsachlich nicht weit von duhitt abliegt. Auch mag der Gebrauch von duhitr am Ende des Kompositums die Kurzung des Wortes begunstigt haben Dafur sprechen die oben geschilderten Verholtrisse in der Sauraseni sowie das Vaterial das die sudlichen Inschriften hefern 1) Der eigentliche Grund für die Ausstoßung des u kann aber die Stellung im Kompositum nicht sein da sich die Erscheinung zuerst is gerade in dem selbstandigen Wort zeigt. Meiner Ansicht nach kann der Grund nur in dem Wortakzent hegen Das kann aber nicht der spatere Akzent sein Ganz abgesehen von den oben berührten Schwierigkeiten wird das schon dadurch ausgeschlossen daß die Ausstoßung des u schon in der Zeit der vedischen Lieder erfolgte. Andererseits laßt sich diese Aus stoßung kaum begreifen wenn der vedische Akzent rein musikalisch war Die Stimmerhöhung muß vielmehr von Stimmverstarkung begleitet ge wesen sein worauf auch die Behandlung des dh und bh im vedischen Sanskrit weist (Wackernagel Altind Gramm I § 918) So ist die Geschichte von dhila fur die Beurteilung des vedischen Akzentes nicht unwichtig

Schwieriger ist es über die Dehnung des im Reine zu kommen. Es legt nahe darin eine Ersatzdehnung für den Verlust der vorausgehenden Sibe zu sehen Das verdische Material sprielt andererseits für die Ent wicklung duhita—dhita—dhita. Am wahrscheinlichsten ist es mir daß die Quantitat des i lange Zeit schwankte zumal in gewählter Aussprache duhita ja immer noch neben den fluchtiger gesprochenen Formen bestand Erst in den Mittel Prakrits hat sich die Lange völlig durchgesetzt.

Wie uns der Veda über die Entstehung des Anlautes von dhita aufklirt so ergibt sich die Geschichte der Entstehung des w von dhita aus den In schriften in Alt Prakrit Sie geben uns zugleich auch auf die Frage nach dem Verhaltus von dhita zu "dhita eine klaro und unzweideutier

SBF \1 II 301 and Oldenberg Rgaeda I 53 De zwe te sel eint bisher mel t be achtet worden zu sein

<sup>1)</sup> Sehe unten \$ 507

Palı dhita 507

Antwort Das inschriftliche Material in lokaler Anordnung ist das folgende1)

I Nordliches Indien Kura Gen Plur duhitēnām, rājaduhitānām 5 Mathurā Nom 2) dhītā 107e 119, dhīta 32 50 112 122, dhīti 3) 188, Instr dhitara 34, dhitare 102, dhitra 66 Loweninschrift, Gen 4) dhitu 18 22a 36 68 70 74 75 76 102 107 107b mtu5) 78 ditu 136 dhitu 24 29 37 48 121, Sanci Instr. dhitare 161, Gen. dhitaye 252, im Kompositum Gen. sadhitikāve 382. Bharaut Gen dhitu 718

II Sudliches Indien Kanheri Gen dhutuya 1020, dhutua 1018, Kudā Gen duhutuya 1041 1048 1054. Gen Plur duhutunam 1045. Kol Gen duhutuva 1076, Nāsik Instr. duhutuva 1141, duhutā6) 1137, Gen. duhutuva 1127, dihitu 1132 1134, Pitalkhorā Gen duhutu 1192, Amarāvatī Gen duhutuva 1206 1252 (zweimal), duhutāva 1264, im Kompositum Gen saduhutukasa 1210 1229 1277, saduhutakasa 1215, saduhutukāya 1268, Instr sadhutufkenal 1255, sadhutukafual 1244, Gen sadhutukasa 1220 12737) 1303. sadhutukasa 1214 sadutukasa 1300. sadhutuka[va] 1250. sadutukāya 1276, Udayagırı İnstr dhutunā 1346

Die Inschriften von Kura 5 und Näsik 1137 können uns über die Stammform des Wortes nichts lehren da es sanskritisierende Inschriften sind So fallen die Formen duhitrnam randuhitanam und duhit/rla fort Ganz vereinzelt steht die Form dihitu in den gleichlautenden Inschriften von Näsik 1132 und 11348) Davon abgesehen finden wir in Nordindien ausschließlich die Formen mit : in Sudindien ausschließlich die Formen mit u in der Stammsilbe\*) Das stimmt zunachst genau zu den Ergeb nissen, die wir oben bei der Untersuchung der mittelprakritischen Formen gewonnen haben und bestatigt sie so zugleich Sauraseni und Magadhi (dhīdā) gehen wie zu erwarten, mit den nordindischen Māhārāstrī (dhūā) mit den sudindischen Inschriften zusammen. Die Ardhamagadhi (dhūyū) zeigt hier wie in zahllosen anderen Fallen den Einfluß der Mahärastri Das ınschriftliche Zeugnis stimmt weiter aber auch genau zu den Erscheinungen

<sup>1)</sup> Die Zahlen sind die Nummern der Inschriften in meiner Last of Brahmi Inscriptions, we die vollstandigen bibliographischen Nachweise gegeben sind

<sup>1)</sup> In allen kallen ungrammatisch an Stelle eines Gen oder Instr

<sup>1)</sup> Verschreibung für dhitā 9 Zum Teil in der Funktion eines Instr

<sup>1)</sup> Verschreibung für dhitu

<sup>4)</sup> Verschrieben für duhiträ vgl [mä]trä in derselben Inschrift 7) Verbesert aus samatulasa

<sup>1)</sup> Die Inschrift ist eine Urkunde über die Schenkung der Dakhamitra, der Tochter des rajan Asaharata ksatrapa Nahapana und Cattin des Usavadata, der bekanntlich ein Saka war Vielleicht erklart sich daraus der Gebrauch der Form dilutu, die den nördlichen Formen jedenfalls naher steht, wenn sis auch nicht mit ihnen identisch ist

<sup>\*)</sup> Die Schreibungen ditu in Mathura 136 sadhutukasa sadutukasa sadutuka ja in Amarikati 1214 1300 1276 erklaren sich aus besonderen Dialekteigentumlich keiten auf di hier nicht eingegangen zu werd n braucht

508 Pal dhiti

m den modernen Volkssprachen, wo das alte Wort für Tochter allerdings vielfach durch Neubildungen verdrangt ist. Wo es erhalten ist, zeigt es auch hier in den nördlichen Dialekten s, in den sudlichen st als Stammyokal Fur Sindhi verzeichnen die Wörterbucher dhia u. fur Panjabi dhi (obl dhai) fur Hindi und Hindustani dhi und dhiya Im Linguistic Survey wird dha aus Macahi (Gava) einem Bihari Dialekt, ancefuhrt (V2, Standard Last). dhi aus Ahiri (Cutch), einem Bhili Dialekt (IX3, S 67)1). In Marathi dagegen finden wir dhut Im Ling Surv VII wird dhut, dhura, dhu spe ziell als Könkani Wort aufgeführt (S 209 und Stand List) Die Ansicht, daß das heutige Marathi auf der alten Maharastri beruhe, gewinnt damit emen neuen Anhaltspunkt Franke, Pålı und Sanskrit, S 136, hat endlich den in den Inschriften auftretenden Unterschied auch sehon zur Bestim mung der Heimat des Pali verwendet, und mir scheint in der Tat die Übereinstimmung des Pali mit den Dialekten der nördlichen Inschriften in dem Wort fur Tochter fur die Ansetzung des Pali nördlich der Narmada ent scheidend zu sein

Die Geschichte der Entstehung des u von M dhūā laßt sich aus den sudlichen Inschriften ohne weiteres ablesen Es wird wohl memandem einfallen, duhutā einerseits von duhitā andererseits von "dhūā und weiter dhuā trennen zu wollen In duhutā hat sich zwiefellos der zweite Vokal an den ersten assimiliert wahrscheinlich zuerst in den Formen, in denen noch ein aus rentstandenes u in der dritten Silbe folgte Duhutā ist dann weiter zu dhutā "dhuta geworden gerade wie duhtā zu dhītā, dhūā wirde Daß die Neigung zur Ausstoßung des u durch die Stellung des Wortes im Kompositum verstarkt wurde scheinen die Inschriften von Amaravatī zu bestaugen

Andererseits scheint die oben geaußerte Vermutung, daß die Quantitat des Stammvokals lungere Zeit geschwankt habe ihre Bestatigung in den Inschriften von Mathurā zu finden wo ja dhia und dhia nebenenander erscheinen Allzuviel ist aber auf die Schreibungen mit der Kurze nicht zu geben Die Frakrit Inschriften sind in der Schreibung der Lunge geräde bei i und ist sehr nachlassig ich brauche nur daran zu erinnern daß in der allerdings erheblich alteren Asoka Inschrift zu Kals grundsatzlich wohl dis lange a nicht aber das lange i und is bezeichnet wird. Es ist unter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Grievon ZDMG L, S 9 ist der Ansicht, daß Beng jhi (LS V. Stand List Sudwest! Beng, Sudost! Beng Chikma jhi Haijong (Mymensingh) ji in Assam ji (LS V. S 402. I Stand List Shangar et kamrupi ald). Orya aj ia (ji io) (LS V. Stand List Shangar et kamrupi ald). Orya aj ia (ji io) (LS V. Stand List than ald ald zuruckçebe et let stimme mit W Schulze SBAN 1916, S 7, Berpule für den Übergang eines då in jå vor palatalem Vokal bergubracht sind Dvokaliserung wurde soreit es sich um Beng und Assem handelt kene Schwerig kriten machen für Or sollten wur aber nach dem Zeugins der Udajagen Insehnlich 1916 als Stimmtokal erwarten. Das in Beng gebruschte duhlat ist nutruch aus dem St. entelbint.

diesen Umstanden nicht unmöglich, daß die Aussprache dhilä sehon zur Zeit der Mathura-Inschriften viel verbreiteter war als unser Material er Lennen laßt, und meiner Ansicht nach sehließt selbst die durchgangige Schreibung mit der Kurze in dhulä die Annahme, daß auch schon die Aussprache mit der Lunge bestand nicht aus Hier können nur neue Funde weiter helfen

## Zu den Upanisads.

## II. Die Sodaśakalavidya.

- 1 Ubersetzung von Chandogya Upanisad 4, 4-9
- 4. 1 Satyakāma Jābāla redete seine Mutter Jabālā an 'Ich wunsche das brahmanische Studium zu betreiben, Verehrliche Welchem Geschlecht gehöre ich denn an?' 2 Sie sprach zu ihm 'Das weiß ich nicht, mein Kind, welchem Geschlecht du angehörst Als Magd bin ich viel herunge kommen, da habe ich dich, als ich jung war bekommen Daher weiß ich nicht, welchem Geschlecht du angehörst Aber ich heiße Jabalā, du heißest Satyakāma Nenne dich also Satyakāma Äbala'
- 3 Er kam zu Härdrumata Gautama und sagte 'Ich will bei dem Ehrwurdigen das brahmanische Studium betreiben Ich möchte bei dem Ehrwurdigen als Schuler eintreten' 4 Der sprach zu ihm 'Welchem Ge schlecht gehörst du denn an mein Lieber?' Er sagte 'Das weiß ich nicht, Ehrwurden welchem Geschlecht ich angehöre Ich habe meine Mutter gefragt die hat mir gerintwortet "Als Magd bin ich viel herungekommen, da habe ich dich als ich jung war, bekommen Daher weiß ich nicht, welchem Geschlecht du angehörst Aber ich heiße Jabäla die heißest Satyakäm 'S ob im ich denn Satyakäma Jabäla Ehrwurden' 5 Er sprach zu ihm 'Dis vermag memand der nicht ein Brahmane ist so öffen zu sagen Bringe das Beranholz herbei mein Lieber' Ich will dich als Schuler bei mir aufinchmen Du best nicht von der Wahrheit abgegangen'

Nachdem er ihn als Schuler aufgenommen hatte sonderte er vier hundert magere schwachliche Kuhe ab und sprach zu ihm 'Geh diesen nach, mein Lieber!' Der sagte, indem er sie forttrieb 'Ich möchte micht heimkehren, ehe es tausend geworden sind'

Eine Reihe von Jahren blieb er draußen. Als es tausend geworden waren, 5. 1 da mef ihn ein Stier au "Satyakāma! 'Chrwurdiger' er widerte er "Wir haben das Tausend erreicht, mein Lieber treib uns zum Hause des Lehrers! 2 Ieh will dir auch ein Viertel des Brahman kundtun' 'Moge der Ehrwürdige es mir kundtun' 'Fr sprach zu ihm 'Die östliche Himmel-gegend ist ein Sechzehntel Die westliche Himmel-gegend ist ein Sechzehntel Die sudliche Himmel-gegend ist ein Sechzehntel Die nördliche Himmel-gegend ist ein Sechzehntel Dies fürwahr, mein Lieber, ist

das aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman, das das Weitereiche heißt 3 Wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln be stehende Viertel des Brahman als das Weitereiche verehrt, der wird weite reich in dieser Welt Weitereiche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Weitereiche verehrt 6. 1 Das Feuer wird dir ein Viertel kundtun?

Am nachsten Morgen trueb er die Kuhe weiter Wo sie sich gegen Abend befanden, da zundete er ein Feuer an, pferchte die Kuhe ein, legte Brennholz auf und setzte sich westicht vom Feuer, nach Osten gewandt, bei ihm nieder 2 Du rief ihn das Feuer an 'Satjalaman' 'Ehrwurdiger' erwiderte er 3 'Ich will dir ein Viertel des Brahman kundtun, mein Laeber' 'Möge der Ehrwurdige es mir kundtun'. Es sprach zu ihm 'Die Erde ist ein Sechzehntel Der Luftraum ist ein Sechzehntel Der Himmel ist ein Sechzehntel Das Meer ist ein Sechzehntel Die Himmel ist ein Sechzehntel Das Meer ist ein Sechzehntel Dies fürwahr, mein Lieber, ist das aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman, das das Unendliche heißt. 4 Wer mit solchem Wissen dieses aus vur Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Unendlich in dieser Welt Unendliche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vur Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Unendliche verehrt. 7. 1 Eine Gans wird dir ein Viertel des Brahman als das Unendliche verehrt. 7. 1 Eine Gans wird dir ein Viertel verkunden '

Am nachsten Morgen trieb er die Kuhe weiter Wo sie sich gegen Brenholz auf und setzte sich westlich vom Feuer, nach Osten gewandt, bei ihm nieder 2 Da flog eine Gans zu ihm herab und rief ihn an 'Satyakāma' 'Ehrwurdige' erwiderte er 3 Ich will dir ein Viertel des Brahman kundtum mein Lieber Möge nin die Ehrwurdige es kundtun' Sie sprach zu ihm 'Das Feuer ist ein Sechzehntel Die Sonne ist ein Sechzehntel Der Sintz und Schreiben der Sie sprach zu ihm 'Das Feuer ist ein Sechzehntel Die Sonne ist ein Sechzehntel Ders flut von die ste mit Sechzehntel Der Blütz ust ein Sechzehntel Dies furwahr, mein Lieber ist das aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman, das das Lachtreiche heißt 4 Wer nut solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel das Brahman als das Lichtreiche verehrt, der wird lichtreich in dieser Welt Lichtreiche Weiten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Lichtreiche verehrt, der wird lichtreich verehrt, der wird lichtreich verehrt der Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Lichtreiche verehrt, der wird lichtreich verehrt der Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Lichtreiche verehrt, der wird lichtreich verehrt der vereit gewendten wird die nur Viertel kundtun'

Am nachsten Worgen trueb er die Kulie weiter Wo sie sich gegen Abend befanden, da zundete er ein Feuer an pferchte die Kuhe ein, legte Brennbolz auf und setzte sich westlich vom Feuer, nach Osten gewandt, bei ihm nieder 2 Di flog ein Taucher zu ihm herab und rief ihm an 'Satya kāma'l 'Ehrwurdiger' erwiderte er 3 'Ich will dir ein Viertel des Brahman kundtun, mein Lieber' (Wege mir der Ehrwurdige es kundtun' Er sprach zu ihm 'Der Odem ist ein Sechzehntel Dis Gewicht ist ein Sechzehntel Dis Gehör ist ein Sechzehntel Die Denkkraft ist ein Sechzehntel Die Gürwahr, mein Lieber, ist das aus vier Sechzehntelnte bestehende Vertel des

auch in der Mund Up (2, 1, 1 10, 2, 2, 2 3) und Pras Up (4, 7 10, 6, 2) Die Brh Är Up hat somga in 3, 2, 13, aber saumya in 3, 1, 2, wahrend das Sat Br an den beiden entsprechenden Stellen (14, 6, 1, 3, 2, 13) saumya hiest Bei der Übereinstimmung verschiedener Texte halte ich es micht für gerechtfertigt, somya einfach durch saumya zu ersetzen, wie Böhtlingl. es weran hat

4, 5, 1 rsabhah Sankara sucht in eigenartiger Weise zwischen dem Stier und den im folgenden genannten drei Verkundern, dem Feuer, der Gans und dem Taucher, und den von ihnen verkundeten Teilen der Lehre eine Beziehung herzustellen Der Stier, dessen Lehre von den Himmels gegenden handelt, soll der in den Stier eingegangene Gott Vävu sein. da er mit den Himmelsgegenden zusammenhange räyuderatā dilsambandhinā tustā satu rsabham anupravišyarsabhāpannānugrahāya Das Feuer, dessen Lebre sich auf Erde, Luft, Himmel und Meer bezieht, soll Agui sein, der den ihn selbst betreffenden Teil der Lehre verkunde ätmanocaram era darkanam gener abraut Die Gans soll Aditya, der Sonnengott, sein, da shre Lehre von den hummlischen Lichterscheinungen handle hamsa ädstuch saukļuāt patanasāmānyāc ca 2 yotirvisayam eva ca darsanam provācālo hamsasuadıtuatram prativate Der Taucher endlich, dessen Lehre die Sinnesorgane betrifft soll Prana sein weil er als Wasservogel mit den Wassern zusammenhange madgur udakacarah paksi sa capsambandhat sa ca madguh prānah srassayam eva ca daršanam uvāca. Nach Sankara sınd es also Vāyu Agnı Ādıtya und Prāna, die die Lehre verkunden und zwar ein jeder von ihnen den Teil, der das eigene Gebiet be trifft Ahnlich erklart Vedesa reabhah als érestho rawur era rreabharunah san agnıh als agnır devatärüpah hamsah als hamsarupas caturmukhah, madnuh als yalarāyasarūpo tarunah wahrend Ranga Rāmānuja sich mit der Bemerkung begnugt in den Stier sei eine bestimmte, mit der Hutung der Kuhe zufriedene Gottheit eingegangen garam samral sanena priladeiatax i śe sädhisthitar sabhah

Deussen, S 121 bezeichnet Śuikaras Erklyrung als wohl annehmbar, ich halte sie im Gegenteil für ganz umwährscheinlich Allerdings laßt sich euiges anfuhren was die Deutungen verständlicher macht Vayu steht zu den Himmelsgegenden in einem nahen Verhaltins, weil er ihr Sprößling it idsäm (didäm) rögur vitzlan Chaln Up 3, 15, 2, rögur didäm, gathä, garbhāh Brh Är Up 6 4 22 Homse ist in der spiteren vedischen Zeit geradezu zu einem Namen der Sonne geworden, siehe z B AV 10, 8, 18 = AV 13, 2, 38, 3, 14 11, 4 21 Der Fränv hat die engsten Beziehungen zum Wasser Nach Brh Är Up 1, 5 13 ist das Wasser sein Leib prömägipak häriram Nach der Lehre des Uddälaha Ärun wird der feunste Bestandteil des getrunkenen Wassers zum Präna, denn aus Wasser besteht der Präna äpomagoh pränak Chänd Up 6, 5, 2 4, 6, 3 5, 7, 1 6 Und diese Anschauung hat schon in alterer Zeit bestanden, schon Jäum Up Br

3, 10, 9 steht der Satz prano hy apah Allem das alles genugt doch nicht, um Sankaras Deutung zu rechtfertigen. Man mußte doch zum mindesten erwarten, daß in allen Fallen gleichmaßig eine allgemein anerkannte oder sofort zu erkennende Beziehung zwischen der Gottheit und ihrer Erscheinungsform auf der einen Seite und der verkundeten Lehre auf der anderen Seite bestande. Allein davon kann höchstens im Fall der Sonne die Rede sein Fur Vavu und Prana fehlte die feste Verbindung mit der Erscheinungsform, weder tritt Vāyu gewöhnlich als Stier auf noch Prāna als Taucher In dem Fall Agnis anderseits ist es keineswegs ohne weiteres verstandlich, daß sich die von ihm verkundete Lehre auf seine eigenen Statten bezieht denn wenn es sich auch wohl nachweisen ließe, daß Agni auf der Erde, im Luftraum, im Himmel und im Meere weilt, so sind hekanntlich charakteristisch für ihn doch nur drei, nicht vier Statten 1) Schließligh aber darf man doch nicht außer acht lassen, daß der Text selbst auch nicht mit einem Worte andeutet, daß die Verkunder Erschemungsformen von Göttern sind

Nun laßt sich aber auch zeigen daß man zu einer Zeit, die sich zwar nicht genauer bestimmen laßt, die aber sicherheh weit vor der Sankaras liegt, die vier Verkunder ganz anders gedeutet hat Maitr Up 6, 34 wird die Beibehaltung des Opferkultes gelehrt, weil man in dem Opferfeuer ein Symbol des mit dem Brahman identischen Ätman sieht. Der Opferer soll, nachdem er die Spende in die Hand genommen die Gottheit mit einem Mantra überdenken der in unserm Text lautet.

hıranyavarnah sakuno hrdy adıtye pratısthıtah | madgur hamsas tezovrsah so smınn agnau yazāmahe ||

Rāmatīrtha erklart die drei Beiworter im dritten Pada madgur jala carah paksı | sa yathā rale nimagna iva gacchati tathā hrdy ātmā nivarūpah sampūrno 'pı yathāvadanavabhāsanān madgusadršah | hamso mānasasaro-'mbhoruhavanavıharı paksıvısesah | sa yatha suddhas tathadıtye puruso brahmarūpo yatah sa tejovrsas tejasā śresthas tejobahula ity arthah Im An schluß daran ubersetzt Cowell 'Bright of hue as gold—like a bird—abiding in the heart and in the sun, as a diver bird as a swan-of mighty lustre-Him (the Soul) we worship in this fire' M Muller gibt tegovrsah durch 'strong in splendour' wieder, Deussen übersetzt 'Der Vogel, welcher gold farbig im Herzen, in der Sonne wohnt, Taucher und Wanderer, glutregnend, ihn hier im Feuer ehren wir ' Wenn auch madgu usw hier selbstverstandlich im übertragenen Sinn zu nehmen sind, so halte ich es doch nicht für richtig, die Gans zu einem 'Wanderer' zu verfluchtigen, und die Auffassung von tejovreah als 'glutregnend' ist grammatisch unmöglich, 'glutregnend' könnte höchstens tejovarsah sein Aber auch ein Kompositum tejovrsah im Sinne von tejasā vrsah 'machtig durch Glut' ist, wenn auch vielleicht nicht un-

<sup>&#</sup>x27;) Daß Vedesas Deutung wo sie von Sankara abweicht, noch weniger auf Wahrscheinlichkeit Anspruch erheben kann braucht wohl kaum gesagt zu werden 802 Lätzer Schilten

möglich, doch im höchsten Maße unwahrscheinlich Vergleichen wir nun die Reihe madguh, hamsah, tejoursah mit der Reihe der Verkunder des Brahman in unserer Stelle rabhah, agnih, hamsah, madguh, so sehen wir, daß sich die beiden völlig decken, sobald wir tejorrsah in zwei Worte tejo vrsah zerlegen Sogar die Aufeinanderfolge der einzelnen Glieder innerhalb der Reihe ist dieselbe, die Maitr Up führt sie nur in umgekehrter Folge auf Tejas ist in der Sprache der Brähmanas und Upanisads oft genug em Synonym von agn: Hier erklart sich der Gebrauch des Wortes insbesondere noch durch die Rucksichtnahme auf das folgende so 'sminn aquau, der Verfasser suchte die Tautologie zu verschleiern Ich übersetze den Mantra daher 'Der goldfarbene Vogel der im Herzen und in der Sonne wolmt, der Taucher, die Gans, die Feuersglut, der Stier, der ist in dem Feuer hier Wir verehren (ihn in dem Feuer hier)' Daß zwischen diesem Mantra und der Chand Up direkte Beziehungen bestehen wird niemand in Abrede stellen. Nun ist aber nicht anzunehmen daß der Mantra alter ist als die Maitr Up selbst Wenn man ihm auch der Metrik nach vielleicht ein höheres Alter zubilligen könnte so wird er doch durch die Sprache in eine snatere Zeit hinabgeruckt, der Gebrauch des a Stammes ersa anstatt des an Stammes ersan ist in der Literatur erst seit Manu belegt. Die Maitr Up aber hat an anderen Stellen nachweislich die alteren Upanisads und insbesondere auch die Chand Up benutzt. Es kann daher als völlig sicher celten daß der Verlasser des Mantra auch jene vier Namen fur das Brahman aus der Chand Up genommen hat Er muß also den Stier, das Feuer, die Gans und den Taucher die dort auftreten, als Reprasentanten des Brahman gedeutet haben das Brahman wurde danach gewissermaßen sich selbst verkunden

Es braucht kaum gesagt zu werden daß auch das eine spatere Deutung st, nicht besser und nicht schlechter als die Sankaras Es fragt sich aber, ob nicht doch in dem Text etwas enthalten ist, was zu so seltsamer Aus deutung Anlaß geben konnte Und da liegt in der Tat eine Vermutung nich Der Taucher ist ein placern, er gehört mehr noch als nichter Wasser vögel dem Wasser an weil er im Wasser untertauchend seine Nahrung sucht.) Den hamse anderseits stellt sich der Inder mit Vorliebe als hoch am Himmel dahnfliegend vor In der Upanisad selbst (4 1, 2) wird von den nachtlich am Himmel dahniziehenden hamses erzahlt, hamsä äduccapstile gratis, die hamses ziehen auf dem Plade der Sonne, heußt es Dhp 175 Zu dem madgu und dem hamsa als den Bewohnern des Wassers und der Luft gesellt sich der Stier offenbar als das Tier der Erde Damit wird dann auch die merkwurdige Zusammenstellung der drei Trere mit dem Feuer

<sup>1)</sup> Manu 5 13 nimojjotoš co motsyddön Aull ika nimojjyo ye matsydn khödanti ida modyuprobhfin Wie sehr fur den Inder der Taucher ein im Wasser nicht nur auf dem Wasser lebendes Tier ist zeigt auch die angeführte Ausdeutung auf Varuna bei Vedeš.

begreiflich Fur dieses vierte Element fehlte es naturlich an einem Bewohner aus dem Tierreich, so wurde notgedrungen das Feuer selbst in die Reihe eingefugt Aus den vier Elementen - prihiti, aans, akasa1) und āpas in der Sprache der Upanisads — erscheint also ein Wesen, um die Natur des Brahman zu verkunden Nichts hindert uns aber anzunehmen, daß der Verfasser der Upanisad Stier, Gans und Taucher noch als wirkliche Tiere betrachtete, die dem Schuler ihr Wissen mitteilen, so wie in den Fabeln Tiere die Menschen in der Lebensklugheit unterweisen. Jene Tiere sind nicht Reprasentanten der Elemente, sondern nur mit Bedacht mit Rucksicht auf die Elemente gewahlt und, soweit möglich, ist auch bei der Verteilung der einzelnen Lehren auf die Verkunder darauf gesehen, daß eine gewisse Beziehung zwischen ihnen obwalte. Wenigstens erscheint es passend, daß das Tier der Erde die Lehre von den Himmelsgegenden und das Tier des ākāša die Lehre von Feuer, Sonne, Mond und Blitz vortragt, denn 'ım akasa sınd beide, Sonne und Mond, Blitz, Gestirne, Feuer' (Chand Up 7, 12, 1) Dis ist aber noch keine Symbolik, die hat erst der Mantraverfasser hineingetragen, wenn er in madou, hamsa, teias, vrsa Namen der Elemente sieht und sie weiter mit dem Brahman identifiziert. Anderseits geht Oldenberg, Lehre der Upanishaden, S 170, meines Erachtens weit uber alles Beweisbare oder auch nur Wahrscheinliche hinaus, wenn er vermutet, daß hier die Umformung eines alten Marchens vorliege, in dem die Tiere zu dem Knaben von ganz anderen Dingen redeten. Wir haben nicht den geringsten Grund, dem Verfasser die Originalität der Erfindung ab zusprechen

4, 5, 2 pādam M Muller, Böhtlingk und Deussen geben das Wort durch 'Fuß' wieder und könnten sich dafur auf Ranga Rāmanun beruten, der bemerkt ekaikasya hi goh pādasya catrāro 'rayarāh puratah khura deayam preshatah pārendrayam cātah pādas catuklalo bharati. Allein da sich der pāda hier aus vier kalās zusammensetzt und kalā hier pur 'Sech

<sup>&#</sup>x27;) Ode v vellecht edgu Eur dlåda spreilt, daß z B Brh År Up 4 3 19 von einem Falken oder Adler gesagt wird, daß er dlåde flege Naturich war hier durch in Verteilung der Lehre die Beschrankung auf ver Flemente gegeben Almlich fehlt z B Agmi unter den Elementen Sat Br 10, 1, 6 4-9 in der Richo pribnit, Apps, dlåda, edgus, deltiga der, weil Agni selbst mit den Flementen dientifiziert wird, oder Brh År Up 4, 4, 5 in der Reihe pribnit, Apas, edgus dlådsi weil das Feuer aus andern Grundin in die folgende Reihe legas-alryas, läma-aldma, lirodha-akrodha, dharma-adhama verschob in war Lis ist aber zu beschiten, daß, we schon Oldenberg, Vorwiss Wissenschaft S 58ff, bemerkt hat die funf Flemente auch zur Zeit der diktern Upsansads noch keinsswegs immer ein geschlossenes System bilden Charak teristisch in dieser Hinsicht ist Brh År Up 2, 5, 1ff, wo die Liste der 14 Frechei nutsieren Wissenschaft int pribnit, Apas agni, edgu begunnt, aber der dläda erst an reinher Stell genannt wird oder Brh År Up 3, 7, 3ff, wo pribnit, Apas, agni die Aufzahlung der 12 von Atman peichetten "Gottheiten" eröffnet edgus aber an funfter und dläda werder an zehnter Stell erseient.

zehntel' bedeuten kann, so kann auch pāda hier nur durch 'Viertel' ubersetzt werden, wie Hertel, Weisheit der Upanischaden, S 66ff, es getan hat prakāsuvān M Muller ubersetzt das Wort mit 'endowed with splen

dour', Böhtlingk mit 'hell , Hertel mit 'sichtbar' Allein zwischen Namen und Wesen muß doch hier genau so wie in den folgenden Fallen ein innerer Zusammenhang bestehen Die disah aber haben nichts mit dem Licht zu tun, sondern sind ein Ausdruck für den nach allen Seiten sich erstreckenden Raum, vgl Brh Ār Up 4, 1, 5 yam kam ca disam gacchati nairasya antam gaechati | ananta hi disah Deussen hat daher sicherlich recht, wenn er prakāśavān durch 'westenhaft' wiedergibt In genau demselben Sinn wird das Wort Chand Up 7, 12, 2 gebraucht sa ya akasam brahmety upasta ākāšavato vai sa lokān prakāšavato 'sambādhān urugayavato 'bhisidhijati yārad ākāsasya galam tatrāsya yathākāmacāro bhavats ya ākāšam brahmetu upaste wer den Raum als das Brahman verehrt, der erlangt raumverschene Welten weiteversehene, unbeengte, mit weitem Ausschreiten versehene, und soweit sich der Raum erstreckt soweit wird ihm Umherschweisen nach Beheben zuteil, wenn er den Raum als das Brahman verehrt' Auch hier kommt es ausschließlich auf die Weite, nicht auf die Helle an, die Lichtwelten (terasvato lokan bhasvato 'pahatatamaskan) gewinnt man durch Verchrung des teras (ebd. 7, 11. 2) Auch für die epische und klassische Sprache steht die Bedeutung 'Freie freier offner Platz' fur prakasa fest, wie das PW zeigt und schon RV 10 124 6 steht prakāša unmittelbar neben dem weiten Luftraum idam star idam id asa ramam ayam prakasa uri antari-Leam Die Bedeutungsentwicklung ist auch nicht gerade auffallig, wenn man bedenkt daß das von derselben Wurzel gebildete akasa von Anfang an nichts weiter als den freien Raum bedeutet!) Gewiß ist prakasaran bei der vorgeschlagenen Auffassung nicht viel anderes als das folgende ananta ran Allein das spricht nicht gegen die Richtigkeit der Erklarung Auf die Helle bezogen wurde prakasavan dem folgenden gyotisman genau so nahe stehen Von dem Wissenden gebraucht, soll prakasaran nach Sankara 'beruhmt' (prakhyātah) bedeuten Die angefuhrte Stelle aus der Chand Up legt es nahe, es vielmehr auf die ungehinderte Bewegungsfreiheit zu beziehen, wie dem prakāšavato ha lokāñ jayati dort ākāšavato vai sa lokān prakāšavatah abhisidhyati entspricht so dem prakāšavān bharati dort yāvad ākāšasya gatam tatrāsya yathākamacāro bhavati

4, 0, 1 yatrabhseñyam babhüruh Sankara yatra yasmın küle dese blu eğiyam misiyam abhısambabhürur ekatrabhımuklıyah eambhüüh, Ranga Rāmānuja yatra dese siyamküle bihabhuruh Schon im PW wird abhieğiyam richtig verbunden und auf abhipmütor in Brh År Up 0, 4, 19 ver wiesen

<sup>1)</sup> Die Angabe 'Licht Helle im PW bernht auf einem Irrtum, den Böhtlingk spater berichtigt hat

zehntel' bedeuten kann, so kann auch zāda hier nur durch 'Viertel' übersetzt werden, wie Hertel, Weisheit der Upanischaden, S. 66ff, es getan hat zalāšutān M. Muller übersetzt das Wort mit 'endowed with splen-

dour', Böhtlingk mit 'hell', Hertel mit 'sichtbar' Allein zwischen Namen und Wesen muß doch hier genau so wie in den folgenden Fallen ein innerer Zusammenhang bestehen Die disah aber haben nichts mit dem Licht zu tun sondern sind ein Ausdruck für den nach allen Seiten sich erstreckenden Raum, vgl Brh Ār Up 4 1, 5 yam kām ca disam gacchati naivūsvā antam gacchatt | ananta ht disah Deussen hat daher sicherlich recht, wenn er malasaran durch 'westenhaft' wiedergibt. In genau demselben Sinn wird das Wort Chand Up 7, 12, 2 gebraucht sa va ākāšam brahmetu upāsta ākašarato var sa lokan prakāšavato 'sambādhān urugāvavato 'bhisidhuati [ yavad ākašasya gatam tatrāsya yathākāmacāro bhavati ya ākāšam brahmetu unäste wer den Raum als das Brahman verehrt, der erlangt raumversehene Welten weiteversehene, unbeengte mit weitem Ausschreiten versehene, und soweit sich der Raum erstreckt soweit wird ihm Umherschweisen nach Belieben zuteil, wenn er den Raum als das Brahman verehrt' Auch hier kommt es ausschließlich auf die Weite nicht auf die Helle an, die Lichtwelten (tejasrato tokān bhasrato 'pahatatamaskan) gewinnt man durch Verehrung des tejas (ebd 7 11 2) Auch für die epische und klassische Sprache steht die Bedeutung 'Freie freier offner Platz' fur prakasa fest, wie das PW zerot und schon RV 10 124 6 steht prakaša unmittelbar neben dem westen Luftraum idám siár idam id üsa ramám quam prakāša urv āntariksam Die Bedeutungsentwicklung ist auch nicht gerade auffallig, wenn man bedenkt daß das von derselben Wurzel gebildete akāša von Anfang an nichts weiter als den freien Raum bedeutet 1) Gewiß ist prakāśavān bei der vorgeschlagenen Auffassung nicht viel anderes als das folgende ananta ran Allein das spricht nicht gegen die Richtigkeit der Erklarung Auf die Helle bezogen wurde pralasaran dem folgenden auotisman genau so nahe stehen Von dem Wissenden gebraucht soll prakasavan nach Sankara 'beruhmt' (prakhyātah) bedeuten Die angefuhrte Stelle aus der Chand Un lest es nahe, es vielmehr auf die ungehinderte Bewegungsfreiheit zu be ziehen, wie dem prakasarato ha lokān jayati dort ākāsarato vai sa lokān prakāšavatah abhısıdhyatı entspricht, so dem prakāšavān hhavatı dort yavad alasasya gatam tatrasya yathalamacaro bhavats

4, 6, 1 yatrābhsāyam babhuvuh Saukara yatra yasmın küle dese bhi söyam nisāyam abhsambabhüvur elatrābhimukhyah sambhudāh, Ranga Rāmātuna yatra dele sāyamkāle bhibabhüvuh Sehon im PW wird abhisāyam richtig verbunden und auf abhiprātar in Brh Ār Up 6 4, 19 ver

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Angabe Lieht Hellt im PW beruht auf einem Irrtum, den Böhthingk später berichtigt hat

jekte als Ursprungsstatte, Sitz, Ursache hat So wird z B Digh N 1, 3, 71 jekte als Urspringsstatte, site, Urskeite imt 50 kiit 2 Digit is 1,3,11 von den sechs Beruhrungsgebieten phassäyatanän gesprochen und Buddha ghoss bemerkt dazu (Sum I, 1241) tatiha cha phassäyatanän näma cakkium phassäyatanam sotam ghänam jiihä läyo mano phassäyatanan ti ımānı cha | saŭjatısamosaranakāranapaññattımatiesu hı ayam ayatanasaddo vattatı | tattha kambojo assānam äyatanam gunnam dakkhınāpatho tı sañjā tuum vattati | sanjätitthäne ti attho | manorame äyatane sevanti nam iihan gama ti samosarane | sati sati ayatane ti karane | arannayatane pannakutisu sammantiti pannatte sväyam idha sanyatiadiatihattave pi vuriati callhadisu hi phassapañcamakā dhammā sañjayanti samosaranti tāni ca tesam karanan ti ayatanani | idha pana cakkhun ca paticea rupe ca uppayati callhuriññanam tunnam samgati phasso ti imina nayena phassasisen'era desanam aranetra nhassam adım katra paccayararamparam dassetum cha phassayatananti vuttām Die völlige Verschiedenheit der Auffassung von autama in den Unanisads und bei den Buddhisten schließt meines Er achtens den gemensamen Ursprung nicht aus, der alte Buddhismus wird hier wie in anderen Fallen den Namen aus der allgemein gultigen philo sophischen Terminologie der Zeit übernommen und ihm einen anderen Sinn untergelegt haben

4.9.2 brahmavid wa was somya bhasi | ko nu tvānušašasa Ebenso 4 14,2 brahmavida wa somya te mukham bhati ko nu tranusasasa Es ist wegen der literarischen Zusammenhange vielleicht nicht überflüssig auch auf die buddhistische Parallele zu dieser Außerung zu verweisen Als Moggallana seinen Freund Sariputta der von Assaji belehrt, die Wahrheit erkannt hat auf sich zukommen sieht da fragt er ihn uppasannam Iho te avuso ındrıyanı | parısuddho charıvanno parıyodato | Lacci nu tvam avuso omatam adhıgato | Mahav 1 23 6 vgl ebenda 3 8

bhagarams tv era me lame bruyat Sankara faßt me läme als 'nach meinem Wunsch bhagarams tv era me kame mamecchayam bruyat kim anyair uktena naham tad ganayāmity abhiprāyah Nach Vedeśa soll me kame zu meinem Heile bedeuten me mama kame subhartham, wahrend Ranga Ramanuja in Lame den Sinn sucht 'wenn du es wunschest' Lama ıcchäyam salyām me bhagavan eva valsyatı | mama kımartham ıtaraprā rthanam ity arthah Die beiden letzten Erklarungen sind sicherlich falsch Von den europaischen Übersetzern hat Böhtlingk die Bedeutung des Satzes völlig terkannt wenn er den Text zu bhagarams tv eram eko me brüyüt verandert und ubersetzt 'Jedoch könnte der Erhabene, aber auch nur er allem mir es auf diese Weise verkunden. Daß das unrichtig ist geht schon daraus hervor daß Böhtlingk um die Gedankenverbindung mit dem Folgenden herzustellen gezwungen ist hi durch auch wiederzugeben 'Auch hörte ich ja von Lehrern' usw M Muller und Deussen schließen sich Sankara an, der erstere ubersetzt kame durch 'I wish' Deussen durch 'bitte 1)

<sup>1)</sup> Hertels Übersetzung ist ganz fre-

dem Sinne nach gewiß richtig, aber grammatisch ist Lame, wie Deussen bemerkt, schwerlich haltbar Man könnte allenfalls eine Parallele dazu in RV 10 128, 2 finden mamantarilsam urulokam astu mahyam uttah pavatām kame asmin, aber daß die Ausdrucksweise auch hier als ungewöhnlich empfunden wurde, zeigt die Vulgata des AV (5, 3, 3) wo klame asmin selbst gegen das Metrum zu klamäyäsmai verandert ist Ebenso wenig befriedigt Deussens Vorschlag, kamam zu lesen, da das Wort der Bedeutung nach nicht hierher paßt Im Epos begegnet, wie das PW zeigt, öfter ein kamaya in der Verbindung mit brühi oder mabruhi im Sinne von 'sage mir zu Liebe, sage, ich bitte', allein dies kāmayā liegt von kāme doch zu weit ab, als daß man es an unserer Stelle etwa einsetzen durfte, und dasselbe gilt von lamaye, das man etwa, in Analogie zu manye, als eine eingeschobene I Pers Sing auffassen könnte Fur weitaus das Wahrscheinlichste halte ich es, daß kāmo zu lesen ist. Pān 3 3 153 lehrt den Gebrauch des Optativs zum Ausdruck eines Wunsches, wenn nicht kaccit dabei steht, als Beispiele gibt die Kāśika kāmo me bhuñjita bhavān, abhilāso me bhuñnta bhavan Lesen wir bhagavāms ti eva me kāmo brūyāt, so ent spricht der Satz genau dem Mustersatz der Kāsikā es ist nur der wichtigste Begriff bhagavān eta vorweggenommen Es erscheint mir auch ganz be greiflich daß die Konstruktion spater verkannt und kamo deshalb zu kame verandert werden konnte

4 9 3 ācāryād dhana vidyā nidita sādhistham prapayatiti. So hest Böhtlingk und die Ausgabe in der Bibl Ind auch Vedesa in seinem Kom mentar wenigstens nach dem mir vorliegenden Druck. Die Lesart prapa yatiti beruht aber offenbar nur auf Konjektur Nach den Angaben der Ausgabe der Anand Sanskr Ser bieten die Handschriften des Textes zur Halfte prapatiti, zur Halfte prapad iti dasselbe Schwanken zeigen die Handschriften von Sankaras Kommentar Die von Ranga Ramanujas Kommentar begleitete Ausgabe der Anand Sanskr Ser hat nur pravad its ebenso nach Böhtlingk die Benares Ausgabe und die Tubinger Hand schriften Ein Prasens prāpati ist für diese Zeit ganz unwahrscheinlich, wenn es auch seinen Reflex in Pr pavadi paiai hat Ebensowenig paßt der Aorist prapat hierher Und die Bedeutung verbietet überhaupt an eine Form des Aktivs von prap zu denken Sankara erklart allerdings acārvad dhawa vidya vidīta sādhutamatram prāpnoti und Ranga Rāmānuja und Vedesa schreiben ihm das nach, der letztere sogar, obwohl er pränauati liest Danach mußten die Worte bedeuten sie erreicht den Zustand der richtigsten sie wird die richtigste' Allein dieser Sinn befriedigt nicht. sädhistham kann auch schwerlich im Sinne eines abstrakten Nomens stehen. und prapmots wird in dieser Verbindung sonst kaum gebraucht. Die Über und prapmen wird in dieser verbrauerig sossistation gestatette Die Ober setzer legen denn auch alle das Kausativ zugrunde Muller und Hertel betrachten sädhistham als Objekt, M Muller that only knowledge which is learnt from a teacher leads (prapayats) to real good, Hertel der pranaued

lesen will 'nur die Wissenschaft könne zum Besten (= völlig zum Ziele) fuhren, die man aus dem Munde seines Lehrers empfangen habe' M Muller hat den beabsichtigten Sinn sicherlich verfehlt, aber auch Hertel kann ich meht zustimmen Abgesehen davon, daß sädhistham nicht 'das letzte Ziel' bedeuten kann, handelt es sich, wie aus dem Schluß der Erzahlung klar hervorgeht, nicht darum, daß Satvakama glaubt, noch nicht der Weisheit letzten Schluß gehört zu haben, sondern nur darum, daß der richtige Weg bei der Erwerbung des Wissens die Belehrung durch den Lehrer ist Insofern geben Böhtlingk und Deussen, die sädhistham als Adverb zu fassen scheinen, die Worte richtig wieder 'daß ein von einem Lehrer erlerntes Wissen am besten zum Ziele fuhre' (prāpayati), 'daß das Wissen, welches man vom Lehrer lernt, am sichersten zum Ziele führt' (prapayati) Allein das hier vorausgesetzte prāpayati hat, wie schon bemerkt, in den Hand schriften gar keine Stutze Die überlieferte Form, von der wir ausgehen mussen ist prapad, wofur auch prapati nur eine schlechte, wenn auch altere Konjektur ist. Gegen Hertels Vorschlag prapad zu prapayed zu verbessern erhebt sich das Bedenken daß man nicht einsieht, wie eine so klare Form wie prapayed in der Überlieferung zu prapad entstellt werden konnte Ich glaube der Fehler sitzt etwas tiefer Ait Br 6, 1, 3 erscheint em Wort prapad 'Gang Weg' Es wird dort erzahlt, daß der Schlangenseher Arbuda Kadrayeva alle Mittage auskroch, um den Göttern bei einem Somaopfer in Sarvacaru Hotrdienste zu leisten Daran wird die Bemerkung geknupit sa ha sma yenopodásarpat tad dhāpy etarhy arbudodásarpanī nāma prapad ast, 'der Gang, auf dem er auskroch, besteht noch heute unter dem Namen Arbudodasarpani Dieses prapad suche ich auch hier Acaruad dharra ridva malifa sadhistharranga str. Worthen 'von dem Lehrer erlernt. ist die Wissenschaft eine, deren Weg (oder Gang) der geradeste ist', wurde allen Anforderungen genugen Ich glaube freilich, daß wir in noch engerem Anschluß an die Überlieferung sädhisthamprapad 'deren Weg am geradesten ist' zu lesen haben. Bahuvrihis mit adverbialem Vorderglied sind haufig genug, dennoch weiß ich zur Zeit aus dem Sanskrit eine ganz genaue Parallele nicht anzufuhren wohl aber aus der Sprache der Asoka Inschriften Im zweiten Saulenedikt findet sich das Bahuvrihi cilamthitika cilamthitika auf dhammalin bezogen 'von langer Dauer'1) Naturlich steht eine solche Bildung unter dem Einfluß der danebenstehenden verbalen Aus drucksweise Man sagte cilamihitika, weil man gewohnt war, cilam citthali zu sagen2) Ebenso wird man sadhisthamprapat gebildet haben weil man sådhu prapadyate, sådhi tham prapadyate 'er geht gerade, am geradesten'

Daneben und immer in den Felsen Fdikten, erschemt auch die Form ohne Anusvära

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Aus demelben Grun le hat man im Sanskrit und Pah Tatpuruşas gebildet wie erromebiti langer Aufanthalt, Rājatar 3 105 dhucanihit bestandiga Dauer, Dip 141 yaşan n atti; dhuroni iti.

sagte, die Verbindung sädhu eti ist im RV öfter belegt. Es erscheint mir nun aber auch ganz begreiflich, daß man eine solche Bildung und insbesondere das seltene Wort prapad spater nicht mehr verstand und darum prapad zu präpad veranderte. Ähnlich ist auch das Wort nisprapad 'das Herauskommen' verderbt worden in Chänd Up 5, 10, 6 ato tas lihalu durnisprapataram. Das letzte Wort ist sicher nicht mit dem PW zu dur nisprapatanam oder mit Böhtlingk zu durnisprapadanam, sondern zu durnisprapatataram zu verbessern 'daraus ist schwerer (oder sehr schwer) herauszukommen'

atra ha na kımcana viyâyetı Böhtlingk hat das iti mit Recht gestrichen Fur die Übersetzung verweise ich auf die folgenden Bemerkungen

## 3 Die Lehre

Die Anschauung die der hier vorgetragenen Lehre ihr besonderes Geprage verleiht, geht, wie schon Deussen erkannt hat, his in den Rgveda zuruck Hier heißt es im Purusasükta von dem Purusa, der alles ist, was war und was sein wird (10, 90, 3, 4)

> eldvān asya mahımdto jydyāms ca pårusah pddo 'sya viśrā bhūdmı trıpdd asyamrlam dıvı || trıpdd urdhrá ud ast purusah pddo sychdbhatat punah | tato vıstan vy åkrāmat säsanānasans abhı ||

'So gewaltig ist seine Größe und noch größer als dies ist Purusa Ein Viertel von ihm sind alle gewordenen Dinge drei Viertel von ihm das Un sterbliche im Himmel Mit drei Vierteln erhob sich Purusa nach oben ein Viertel von ihm ward wieder hienieden Von da breitete es sich nach allen Seiten aus zu dem was ißt und was nicht ißt

Sicherlich sind die Viertel hier nicht im mathematischen Sinne zu ver stehen Die drei Viertel stehen dem einen Viertel nur als der unendlich größere dem kleineren Teil gegenüber. In diesem Sinne wird der Ausdruck auch spater noch gebraucht. Wenn man auch noch soviel opfert heißt es Dhp 108 so ist alles das doch nicht ein Viertel soviel wert wie ehrfurchts vulles Benehmen gegen Redliche sabbam pie tem na cutubhägum etz able vädanā upigatesu seypo<sup>1</sup>). Allein man hat nachher die Viertel buchstablich genommen, genau so wie im Fall der Vac. Von ihr wird in RV 1 164 45 in ahnlichen Ausdrucken gesprochen wie von dem Purusa drei Teile von hir sind im Verborgenen niedergelegt.

catedri vdl. parimita paddni tdni vidur brāhmand yé manisinah | guha trīni nihitā néngayanti turīyam vāco manusyd vadanti ||

Die Legende des Sat Br (4,1,3 16) weiß die vier Viertel hubsch gleichmaßig zu verteilen und teilt, in völliger Verkehrung des ursprung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Haufiger noch ist spater der Ausdruck das ist nicht ein Sechzehntel soviel wert wie , kaläm närhati godasim, siehe PW unter kalä und Dhp 70 Jat 481, 8 usw

lichen Sinnes je ein Viertel den Menschen dem Vieh den Vögeln und dem Kleinen Gewurm zu

Die Idee von dem viergeteilten Purusa hat sich auch sonst noch als fruchtbar erwiesen Im Verein mit der Vierteilung der Vac hat sie die Lehre von der vierfußigen Gayatri veranlaßt die uns in zwei verschiedenen Fassungen in Chand Up 3 12 and Brh Ar Up 5 14 vorliegt1) Der Zu sammenhang wird hier durch die ausdruckliche Berufung auf RV 10 90 3 in Chand Up 3 12 5f sichergestellt Ein solches außeres Zeugnis fehlt in unserem Fall Daß aber tatsachlich die Vierteilung des Purusa das Vorbild der sodasakalarıdya gewesen ist zeigt sich noch deutlich in der Anordnung des Stoffes Wie in dem Lied so stehen auch hier noch drei Viertel dem einen Viertel gegenüber Inhaltlich ist allerdings eine starke Veranderung eingetreten Drei Viertel des Purusa sind das Unsterbliche m Himmel ein Viertel von ihm hat sich als die irdische Welt ausgebreitet Hummelswelt und Erdenwelt bilden den Gegensatz. In der Upamsad sind drei Viertel als die gesamte außere Welt Himmel und Erde umfassend dem einen Viertel als dem menschlichen Organismus gegenübergestellt Diese Isoherung und Individualisierung des Menschen ist einer der cha rakteristischen Zuge die das Denken der Zeit der Upanisads von dem der rgyedischen Periode unterscheiden Man könnte daran denken in der Lehre vom Brahman wie sie Chand Up 3 18 vorgetragen wird die Vittelstufe zwischen dem Purusasukta und unserer Upanisad zu finden Dort wird zunachst die Verehrung des Bral man als manas und als akasa empfohlen und dann mit Rucksicht auf diese beiden das Brahman in je vier Viertel zerlegt vac prana calsus und śrotra auf der einen Seite entsprechen in der tiblichen Weise auf der anderen agni vayu aditya und die dis Das macht einen einfacheren altertumlicheren Eindruck als unsere Upanisad wenn auch im Grunde kein großer Unterschied besteht dem manas ent spricht in unserer Upanisad das ayatanavat dem akasa die ubrigen drei Viertel Ich zweifle auch micht daß Denssen recht hat wenn er auch d ese Lehre auf die Vierteilung des Purusa zuruckfuhrt aber in der Form hat sie sich von ihrem Urb id viel weiter entfernt als unsere Upanisad indem der Gegensatz zwischen den drei Vierteln und dem einen Viertel röllig aufgegeben ist. So mussen wir in jener Brahman Lehre wohl eher eine Nebenform als die Vorstufe der sodasakalaridya erkennen

Wie aber die Vierteilung des Purusa den Anstoß zu der Lehre von den Vierteln des Brai man gegeben hat so ist für die weitere Zerlegung jedes Viertels in vier Teile die Sechzehnteilung d e als so charakteristisch empfunden wurde daß sie der Lehre ihren spateren Namen gab sieherlich noch eine andere Idee von Einfluß gewesen die Sechzehnteilung Prajä

<sup>7)</sup> Auf de F nzelhe ten kann her neht eugegangen werden. Ich kann meh
Densens Auffassung neht in allen Te len ansehleßen. Seine Erklarung von Cl and
Up 3 12 5 ersebent mit spracht de meht möst de

patis Sie findet sich zu fruhest ausgesprochen wohl in einem Mantra des Yajurveda, Vāj S $8,36^{\circ})$ 

yasmān na jātah paro anyo asti ya āirieša bhuvanāni višiā | prajāpatih prajayā samrarānas trīni jyotīmu sacate sa sodaši || 'Der höher ist als irgendein anderer, der geworden, der in alle Wesen eingegangen ist, Prajāpati, mit Nachkommenschaft beschenkend, gesollt sich sechzehnteilig den drei Lichterscheinungen') '

Sat Br 7, 2, 2, 17, 9, 2, 2, 2 ist von dem sodašakalah pravapatih die Rede Der Ursprung der Sechzehnteilung ist völlig klar Die Texte sprechen unumwunden seine Gleichsetzung mit dem Mond aus, die im Grunde nur eine andere Ausdrucksform für seine so unendlich oft hervorgehobene Identifizierung mit dem Jahr ist Nach Kaus Up 2, 9 soll man in der Vollmondsnacht den aufgehenden Mond mit dem Spruch verehren somo rājāsi vicaksanah pancamukho 'si prajāpatih 'du bist König Soma, der weitschauende, du bist der funfmundige Prajanati' Brh Ar Un 1, 5, 14 heißt es sa esa samiatsarah prajāpatih sodašakalah | tasya ratraya eva pañcadasa kalā dhrurangsya sodasi kalā | sa rātribhir erā ca pūryate 'pa ca . ksīvate | so 'māvāsvām rātrım etavā sodašvā kalavā sarvam ıdam prānabhrd anupravisya tatah pratar jayate 'Jener Prajapati ist das Jahr, ist sechzehn teilig Die Nachte sind 15 Sechzehntel von ihm, unveranderlich ist sein sechzehntes Sechzehntel Wahrend der Nachte nimmt er zu und nimmt er ab. Wenn er in der Neumondsnacht mit jenem sechzehnten Sechzehntel in alles dies, was Leben hat, eingegangen ist, wird er am nachsten Morgen wieder daraus geboren' Der unveranderliche Teil, der hier als der sechzehnte bezeichnet wird, wird aber auch von den anderen als der siebzehnte unterschieden und so öfter von dem saptadasah praväpatih gesprochen (Sat Br 5, 2, 2 3, 17, 10 4, 1, 16, 13 2, 2, 13, Kaus Br 16, 4) Man hat dann diese Sechzehnteilung auf die Tiere (sodašakalā vai pašavah Šat Br 12, 8, 3 13, 13, 3, 6, 5, auch Tandya M Br 19, 5 6, 6, 2), auf den menschlichen Leib und den Purusa im Leibe (Sat Br 10, 4, 1, 173), 11, 1, 6, 36, Chand Up 6 7, 1, Prasna Up 6) auf dieses All (sodašakalam za zdam sarram Sat Br 13, 2, 2, 13, 5, 1, 15, 6, 2, 12, Kans Br 16, 4, 17, 1) und schließlich auf das Brahman übertragen. So erklart sich die wunderliche Ausemandersetzung in Jaim Up Br 4, 25, 1f sac casac casac ca sac ca văl ca manas ca [manas ca] val ca calsus ca śrotram ca srotram ca calsus ca sraddhā ca tapaś ca tapaś ca śraddhā ca tānı sodaša | sodašakalam brahma | sa ya evam etat sodasakalam brahma veda tam erantat sodasakalam brahmā

 $<sup>^1)</sup>$ Mit veranderter erster Vershalfte auch Va<br/>j $\,$ S $\,32\,$ 5 $\,$ Fur weitere Nachweise und Varianten siehe Bloomfields Konkordanz

<sup>3)</sup> Namlich dem Feuer, der Sonne und dem Blitz Säyana (zu Tatt Br 3, 7, 9, 5) urt wenn er das Bewort epafaf aur mit Rucksicht auf die rituelle Verwendung des Mantra erklart etanwärtelagen bilden.

<sup>3)</sup> Mit Hinzuziehung des prana als des siebzehnten Teiles

höheren Wissens befindet Es wurde schließlich nichts hindern, anzunehmen, daß Satyakāma sich dieses höhere Wissen spater selbst erworben habe Allein solche Überlegungen sind ganz mußg. Es kann nicht scharf genug betont werden, daß die einzelnen, durch die Wiederholung der Schlußworte gekennzeichneten Abschnitte der Chānd Up selbstandige Stucke sind, und daß es daher ganz falsch sein wurde, die Angaben des einen mit denen des anderen in Einklang setzen zu wollen

Außer Denssen haben die Übersetzer die Worte tasmai haitad evoräca denn auch richtig aufgefaßt, der sich anschließende Satz girg ha na kamegna tīuāua aber ist bisher allgemein mißverstanden worden. Aus Sankaras Erklarung selbst ist nicht viel zu entnehmen, er umschreibt nur in der gewöhnlichen Weise die finite Verbalform durch das Partizip gira ha na kımcana sodasakalarıdyayah kımcıd ekadesamatram apı na ışyaya na rıgatam itu arthah Er wird das aber wohl so verstanden haben wie Anandagiri angibt na vigatam kim tu pūrnaiva vidyā vāyvādibhir ācāryena copadisteti śesah Dasselbe meint Vedeśa atra derebhyah śravane na kimcana viyaya nāpagatam na kācid dhānır abhūd itu arthah. In demselben Sinne ubersetzt M Muller 'nothing was left out'. Böhtlingk 'hierbei fiel nichts aus', Hertel 'dabei ging nichts verloren' Allein abgesehen davon daß es mir sehr fraglich ist, ob vivava uberhaupt die angenommene Bedeutung haben kann, sieht man doch nicht ein, warum betont werden sollte, daß der Lehrer nichts ausgelassen habe Das mag Deussen gefühlt haben, wenn er aber selbst ubersetzt 'dabei fiel nichts daneben', so ist das ein Ausdruck, der nur im Hinblick auf das biblische Gleichnis vom Saemann verstandlich ist und unmöglich das indische vivava wiedergeben kann<sup>1</sup>) Vivava ist wörtlich 'ging auseinander' und das ist hier von dem Auseinandergehen in der Lehre gebraucht, genau so wie sein Gegenstuck samivava 'ging zusammen' in derselben Verbindung mit einem Lokativ Sat Br 10, 6, 1 1 von dem Übereinstimmen in der Ansicht gebraucht wird te ha vaisvanare samasata tesam ha ransvanare na samıyaya 'die berieten sich über den Vaisvanara, sie kamen über den Vaisvanara nicht zusammen', 'nis de vaiśvanaro non convenit', wie das PW übersetzt. Es wird also nochmals mit allem Nachdruck versichert, daß Häridrumata Gautama dem Satyakāma genau das selbe mitteilte wie die Verkunder im Walde, und das hat seinen guten Grund, fur das naivere Denken der alten Zeit lag in dieser vollkommenen Übereinstimmung die Gewahr fur die Richtigkeit der Lehre

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Erklarung im PW 'auch nicht das geringste ist entschwunden, verloren gegangen (von der Lehre) bedarf wohl kaum der Widerlegung

# Zur Geschichte und Geographie Ostturkestans.

Unter den Papierhandschriften, die Herr Prof von Le Coq in Qyzil ausgegraben hat, befindet sich eine Anzahl von Blattern mit Formeln für die. sogenannten samghakarmans, die Kapitelverhandlungen, die mehr oder munder genan den in Pali erhaltenen Lammaracas entsprechen. Die Mehrzahl der Blatter gehört wohl Handschriften an, in denen diese Formeln gesammelt waren, wie ja auch im Pali Sammlungen der kammavācās vorbegen Die Blatter sind vielfach verstummelt, manche Bruchstucke werden sich aber wohl noch zusummensetzen lassen Bisweilen sind auch Bruchstucke einer und derselben Formel in Resten verschiedener Handschriften erhalten, so daß die Erganzung möglich ist, und schließlich wird auch die Wiederkehr derselben Wendungen und Ausdrucke in verschiedenen For meln die sichere Herstellung des verlorenen Textes gestatten Jedenfalls mussen diese Handschriftenreste im Zusammenhang behandelt werden Wenn ich trotzdem im folgenden ein paar einzelne Blatter veröffentliche. so hat mich dabei nicht der Wunsch geleitet, eine Probe dieser Gattung von Schriften zu geben. Ich teile sie vielmehr deswegen schon ietzt mit. weil sie Angaben enthalten die fur die mittelalterliche Geschichte und Geographie Ostturkestans nicht ohne Wert sind und daher allen die sich fur die damit in Zusammenhang stehenden Fragen interessieren, zuganglich sein sollten. Auf den eigentlichen Inhalt der Texte werde ich daher auch nur insoweit eingehen, als es für das Verstandnis iener Angaben notwendig ist

Das erste Blatt (Nr 1) stammt aus einer zierlichen Handschrift, 12.5 cm lang 53 cm hoch Die Blattzahl ist durch Beschadigung des linken Randes verschwunden Die Schrift ist im wesentlichen mit der des Revisors der alten Dramenhandschrift<sup>1</sup>) und derienigen der spateren Dramenhandschrift2) identisch Ich möchte sie als den archaischen Typus der nördlichen turkestanischen Brähmi bezeichnen. Von der spateren Schrift unterscheidet sie sich vor allem in den Zeichen fur ug und ma In der archaischen Schrift erscheint das alte dreiteilige ga mit einer meist deutlichen Schleife am linken Ende Die mittlere Vertikale ist oft etwas nach links gerichtet und am oberen Ende nach rechts umgebogen, oft wird diese Vertikale aber auch geteilt, so daß ein nach unten offener Winkel entsteht Beide Formen finden sich in dem vorliegenden Bruchstuck. ebenso wie in der Dramenhandschrift nebeneinander. In der spateren Schrift zeigt das ya drei gleichmaßige nach rechts umgebogene Zacken Das archaische ma laßt noch deutlich den Zusammenhang mit dem alten Brahmı Zeichen erkennen Allerdings ist der untere Teil des Buchstabens oft schon zu einer Horizontallinie zusammengeschrumpft, aber immer wird die Feder doch noch zunächst von links nach rechts und dann zuruck von

<sup>1)</sup> Bruchstucke buddhistischer Dramen S 12ff

<sup>5)</sup> Sitzungsber d Berl Akad d Wiss 1911, S 389, oben S 191

rechts nach links geführt. In der spateren Schrift wird die untere Linie stets ganz selbstandig gezogen und steht mit der mittleren Horizontale überhaupt nicht mehr in Verbindung. Auch das archaische na steht der alten indischen Brähmi Form noch ganz nahe, in der spiteren Schrift werden die beiden Kurven tief hinabgezogen und mit der mittleren Grund linie verbunden. In dem archiischen la wird die Querlinie meist noch zu einer Kurve nach rechts ausgezogen, die Gewohnheit, diese Kurve eckig zu gestalten und bis an die Vertikale heranzuziehen, wodurch das typische Rechteck der spateren Schrift entsteht, zeigt sich erst in ihren Anfangen. Nun ergibt sich aus einem der im folgenden veröffentlichten Blatter, daß alle. Eigentümlichkeiten der spateren Schrift in der ersten Halfte des siebenten Jahrhunderts bereits völlig ausgebildet waren. Wir werden die Entstehungszeit der Handschrift der das vorliegende Blatt angehört, daher micht unter den Anfang des sechsten Jahrhunderts hanbrucken durfen

Trotz des gefalligen Außeren ist die Handschrift mit wenig Sorgfalt geschrieben. Fehler finden sich fast in jeder Zeile. Ich habe davon abge sehen, sie zu berichtigen, zumal es nicht sieher ist ob sie einfach der Nach lassigkeit des Schreibers entspringen oder auf eine Verwilderung der Sprache im Munde der turkestanischen Mönche zuruckzuführen sind. Der Text, so wie er auf dem Blatt steht, lautet

#### Vorderseite

- 1 upārasa ksamatyseva sanghasya tasmātstusn(s)m eva(m) dhār(ā)m(s) || [sama]nm(ā)[harat]vs(ayusmām)
- 2 adya sanghasya varsopagamanam mam-apy adya sithannāmno bhilso varsopagamanam aham-s\(\frac{1}{2}\)tha\(\frac{1}{2}\) anuma bhilsu varsopagachamı vurım\(\frac{1}{2}\)m m\(\frac{1}{2}\)bhilsu varsopagachamı vurım\(\frac{1}{2}\)m m\(\frac{1}{2}\)bhilsu varsopagachamı vurım\(\frac{1}{2}\)m m\(\frac{1}{2}\)bhilsu \(\frac{1}{2}\)m m\(\frac{1}{2}\)bhilsu varsopagachamı vurım\(\frac{1}{2}\)m m\(\frac{1}{2}\)bhilsu \(\frac{1}{2}\)d \(\frac{1}{2}\)m m\(\frac{1}{2}\)bhilsu \(\frac{1}{2}\)m m\(\frac{1}{2}\)m m\(\frac{1}2\)m m\(\frac{1}2\)m m\(\frac{1}2\)m m\(\frac{1}2\)m m\(\frac{1}2\)m m\(\frac{1}2\)m m\(
- จากสักเลื บักเราะ เบาะอยู่จะเลิกแกะ คระเกลีย บักเราะ gocaragrāmam upaśrāya Kucıma
   โคริจักาลี Vasuuslasu dānavatına Dharmarāmavıhāre stakalavanam virati
- samska[ra]
- etam dvir-apı trir-apı || śrunotu bhadanta sangha ayam itthamnāma utsahatı san(gha)
- s (pr)āptakāle ksamate [a]][ū]ū ca sanghasya yatzsa itthamnāma bhikşu sanghasya pravara[ka]
- า nyeta esä j[นี]นี(pt)ะ (śrunot)u bhadanta sangha ayam etthamnāma bhīksu utsaha[t]ะ

#### Ruckseite

- 1 sya pravä[ra]va [m]=(\*)!thamnāma bhilsum pravaravala sammanuat(e) [va]sv=(ā)yu(sma)
- 2 mate m ethamnāmasya bh{i}lsu sanghasya pravarapakam kşa maty eva sanghasya tas(m)ā
- s (t tu)şnım-evam aham dhārayāmı || samanvāharatv ayusmān-adya san ahasva

ı prayarana mam sapyı adya prayarana aham etthamnama bheksur shhada

Inta Im s sangham prararayamı destena srutena parısankaya avavadatu mām sangha s anulampum : upādāya paššan : āpallim yathādharmam praislarisyāmi evam driftsal

Das Blatt entstammt einer Handschrift, die eine Sammlung von Formeln enthielt In der ersten Zeile schließen offenbar die Formeln fur die Uposatha Feier Dann folgen in Zeile 1-5 die Formeln für das Varso pagamana darauf die Pravarana Formeln In derselben Reihenfolge werden die drei Feiern auch im Vinaya des Pali Kanons behandelt Lbenso folgen in einem anderen Blatt (Nr II) in der gewöhnlichen spateren Schrift die Formeln fur Kapitelverhandlungen wahrend der Regenzeit auf die des Uposatha wenn sich auch im einzelnen Abweichungen im Text zeigen Leider hegt von diesem Blatt zur Zeit nur ein Stuckehen vom rechten Ende vor

| ** | • |  |  |
|----|---|--|--|

| Vorderseite | Ruckseite   |
|-------------|-------------|
|             | /// famil f |

1 /// (u)posathah kr 1 /// [sal evam dvir=am 2 /// Lsah kriah sa 2 /// sapta ratrir adhi s /// (a)dhitisthāmi ba 1// (sam)[gha]sya varsopa /// (aha)m tthamnama bhi . /// nam d[v]ir:an tri 5 /// (goca)ragramam upa 5 /// samahah ayam =e

s /// [y] - evam dvir am s /// (kara)niuena s 1 /// (sa)pta rātrir adhiti 7 /// (sam)ghah eramna

Die hier in Z 3-6 der Vorderseite erhaltenen Worte gehören zweifellos derselben Varsopagamana Formel an die das erste Blatt bietet, doch war der Schluß der Formel hier augenscheinlich kurzer gefaßt. Das ba in Z 3 der Rucl seite ist sicherlich zu bahihsimam zu erganzen. Das beweist im Verein mit den in Z 2 erhaltenen Worten sapta ratrir adhs , daß sich an die Varsopagamana Formel hier noch die Formel schloß mit der der Mönch um die Erlaubnis zu bitten pflegte die für die Regenzeit vorge schriebene Residenzpflicht aus einem oder dem anderen Grunde auf sieben Tage zu unterbrechen

Historische Angaben enthalt nur die Varsopagamana Formel in der Fassung von Nr I Der Anfang laßt sich soweit er nicht erhalten ist, mit Sicherheit herstellen Der Bruder soll bedenken!) Heute findet fur den Orden der Eintritt in den Ruhestand der Regenzeit statt Auch für mich den Mönch N N findet heute der Eintritt in den Ruhestand der Regenzeit statt Ich der Mönch N N trete in den Ruhestand der Regenzeit und zwar fur die fruheren") drei Monate indem ich die Stadt Hippuka als Ort

<sup>1)</sup> Lies samantdharatu

<sup>\*)</sup> Fur de Be le itung von purma verweise ich auf Mal ävagga 3 2 2

wo ich meinen Lebensunterhalt suche¹), erwahle.' Die Konstruktion der folgenden Worte ist nicht ganz sicher. Das ya des zweiten Blattes laßt darauf schlueßen, daß nochmals ein Gerundium auf ya gebraucht war. Die Instrumentale Kueimahārājāā usw. lassen ein Part. Perf. Pass. erwarten, das wohl nur in pratisaṃslara.. stecken könnte, wenn auch die erhaltenen Reste nicht recht dazu stimmen. Ich möchte daher vorlaufig ubersetzen: 'ndem ich die eigene Höhle in dem Dharmārāmavihāra¹), die von dem Mahārāja von Kuci Vasuyaśas, dem Gabenherrn, wieder instandgesetzt ist, bewohne'. Es ist sehr wohl möglich, daß sich die Formel noch einmal in einer anderen Handschrift finden wird und die Übersetzung danach etwas berichtigt werden muß; fur die historischen Angaben, die die Stelle enthalt, wird das auf keinen Fall von Bedeutung sein Die Formel schließt in der gewöhnlichen Weise. 'So (soll man) zum zweiten und zum dritten Male (sprechen)'

Es ist, soviel ich weiß, das erste Mal, daß in einer Sanskrit-Handschrift aus Turkestan der Name des Landes erscheint, der heute Kučī lautet Die hier gebrauchte Form stimmt aufs beste zu der Schreibung des Namens bei Huen-tsang 風支 Ku-či, in alter Aussprache Kut či (Karlgren K'jusi-L'sig)\*) Die Namensform Kuci war offenbar auch Varähamihira bekannt, der Brh Samh 14, 30 unter den Volkern des Nordostens die Kucikas erwahnt\*) Die Angabe des sanskrit-chinesischen Worterbuches Fan-yu tsaming, daß der Name des Landes im Sanskrit 風支張 Kucina gelautet habe\*), bestatigt sich nicht, und es ist in der Tat schwer einzuschen, wie man zu dieser Form gelangt sein sollte Da die alte Aussprache der chinesischen Zeichen Ku-či-nang war, so darf vielleicht die Vermutung geaußert werden, daß damit der Gen Plur von Kuci, Kucinäm '(das Land) der Kucis' wiedergegeben werden sollte Unklar bleibt es auch, woher die moderne Namensform Kučā, chin 熊頂 Ku-čo, stammt Sie muß jeden-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl Rājagaham gocaragāmam katvā, Childers, P D unter gocara, auch ekam indavārunikarukkham gocaragāmam katvā, Jāt IV, 8, 9

<sup>2)</sup> Sicherlich ist im Text Dharmārāmavihāre zu lesen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Fur andere chnesische Schreibungen verweise ich auf den für die Geschichte Kussen sichtigen Aufsatz von Sylvan Lévi, Le 'Tokkanen B', langue de Koutcha, JA XI, 2, 8 31lff (im folgenden mit L oder Lévi zitiert), und Watters, On Yuan Chwang's Travels in India I, S 58 Alle Angaben über die alte Aussprache der chinesischen Namen berühen auf den Mitteilungen Prof F W K Müllers, dem ich dafür zu größtem Danke verpflichtet bin.

<sup>9</sup> L S 344 Daß die Kuelkas die Bewohner des turkestanischen Kuet sind, ist kaum zu bezwiefeln, zumal, wie Lévi bemerkt, daneben die Cinas und die Ehasse erwähnt werden Sir George Griervon, Ling Surv of India, Vol 1X, p 6, will allerdings die Cinas auf die Shina von Gligti beziehen, was mir wenig wahrischeinlich dunkt. In den Khasas sieht er das oft erwähnte Volk im außersten Nordweiten Indiens Sollte aber nicht Khasa ihre und an anderen Stellen vieliniehr auf die Bewohner Kashgars gehen?

<sup>5)</sup> L S. 344; Watters a a O S 58

falls bereits im Ausgang des 16 Jahrhunderts gebrauchlich gewesen sein. da Benedict Goes die Hauptstadt des Landes Cucia nennt 1)

Der Stadtname Hippuka, dessen Lesung völlig sicher ist, ist bisher un bekannt Er ist auffallig genug da die einheimische Sprache bekanntlich em h nicht kennt Der Dharmaramavihara, der sich in der Nahe von Hippula befunden haben muß, könnte allenfalls mit 7 13 Ta mu, in alter Aussprache Dat mu oder Dar mu (Karlgren Dat muo), identifiziert werden das sich in einer in das 4 Jahrhundert zuruckgehenden Aufzahlung von Klöstern in Kuci findet (L S 338)

Em Königsname Vasuyasas scheint in den von Lévi zusammengestellten chinesischen Berichten nicht vorzukommen Wenn meine Schatzung des Alters der Handschrift richtig ist so muß Vasuyasas vor dem Anfang des 6 Jahrhunderts gelebt haben Nach den Chinesen fuhrte die in Kuci regierende Dynastie seit dem Jahr 91 n Chr bis zum Ende des 8 Jahrhunderts den Familiennamen | Po Weiß In den chinesischen Quellen erscheint daher dieses Po fast immer als erster Bestandteil der Königs namen. Um so seltsamer ist es daß von den vier Königsnamen, die bis jetzt in Texten in Sanskrit oder in der einheimischen Sprache zutage getreten sind keiner mit einem Wort für Weiß zusammengesetzt ist

Eine besondere Klasse bilden die Formulare fur Ankundigungen von Schenkungen die Laien an den Orden gemacht haben. Ein leidlich er haltenes Blatt (Nr III) in der gewöhnlichen spateren Schrift, 6 8 cm hoch, 21 2 cm lang mit der Blattzahl 46 gestattet mancherlei Erganzungen in schlechter erhaltenen Stucken und mag daher hier seine Stelle finden, obwohl es selbst keine historischen Angaben enthalt.

### Vorderseite

- 1 || tadartham=avasambodhayamı yad=ayam subharucırodāradıptorntavi\$ata · ·ma
- 2 lavipulāyatanamahapradānadatā dānapatir imam-āryasamaham pravara
- s nayarınayanıyamasampanno nekagunaganavaso vararımala(h); + ra(vatrā)pyasampanno vāsaradibhir : amaravarair : abhyarcito bhagavac
- chrāf valānam) s sam[gham · a]nena sucinā pranistsena prabhūten · annapanena pratimāna
  - vats (tad=asmā)
- s d-(ru)crat-p(r)adānād-[ya](t-su)ca(r):(tam ta)d-bhavat(v)-etesām dā-[napa]ti[n]am (v)[is]islasva[rga](lokasy=a)

## Ruckseite

1 va(p)ta[y](e) sabra[h]m(en)[d]r(o)[p](e)ndra yama[var]u[na] dhan(es)va(ra)d(vjagato) [b](o)[dh](v)[t]ra(yavapta)

<sup>1)</sup> Yule Cathay S 573

- 2 ye ye [c]=(ā)smāt=kulād+abhyat(+)[t](ā)s=tesāmm apy abhrptstlān(ā)m=arth(ā)nām prast[ddha](ye)
- [pa](ñcaga)tyupapannānām satvānām caturnāmm ahāraparijnātāyai bha (tatu)
- yac-ca k(i)moid di(ya)te tat-sariebhyah samam diyatām iti || || mātsaryasy-ai
- s tā dhanam=aparamıtapretaduhkhādıvayram śraddhāsasyām[b]uvrstır bhavasukha 🔾
- [la]dam mol.şasambhārabhutam dārīdryavyadhītaidyas trdašapurapatham durgatīpa ∨ —

Der Text dieses Blattes, mit Ausnahme des Schlußverses über das Geld, kehrt in einem anderen Blatt (Nr IV) wieder, von dem etwas mehr als die rechte Halfte und außerdem ein kleines Bruchstuck erhalten ist Die Höhe des Blattes betragt 6,1 cm die Lange ursprunglich etwa 42 cm Die Schrift zeigt den sprieren Typus

#### Vorderseite

1

2

mahādānapatı Kucıścara Kucımaharajñ(a) [s]p(e)na s(ar) dha(m) Kuc[s]

(sa)nghah sangāt+sangham vınırmuktam dāntam śantam jıt[e]ndr(ı) vamm— ksetram pādacar — y svarga——

- s U \_ U = (1) \_ U = U = U = U = U = U = web santarpayası nırdosaı mā nersyāmohavarııtam 2 äyurvarnayasobhogabalaı U
- uam munuābhısınanda eva ca sukhasu≥opacayo ya tvā r [š]
- 5 U U (4) [a]pt kāla U U U y dharmakrīyā c eyam bharces śresthopapatlaye 5 sarvesamm api devanam nagānām ya 6 U u vastugi U U [6] tathā pañcagatīsthanām sar tesām mānīnām am novausī vartatu sadā

### Ruckseite

- 1 ---- ca 7 yat-kı -- --- cah savıraya yathā deyam navalanāfmin ca tat samam-ıtı -8 || || tada(rtha)
- 2 (m avasambodhayamı ya)d-ayam subharu(cırodäradıptoryıtavısadavımala vıp)ulüyatanamahäpradanadatā danapatır ımam aryasangham prava ramatınayavınaya 1)
- s (nıyamasampanno-nekagu)naga[n](äväso varavımalahıra)vatrāpyasam panno väsavadibhır-amaravaraır-abhyarcıto mbhagavacchrāvakasam gham-ane[k]e

<sup>1)</sup> naya ist später in ganz kleiner Schrift unter der Zeile eingefügt

- (na sucină pranitena prabhăten înnapănena prati)[m](ū)nayata¹) tad\* asmād\*rucirapradānād\*yat\*sucaridam tad\*bharatt\*etexām dānapatinām tr(ŝistasra)
- 5 (ryalokasy-araptaye sabrahmendropendra) (yamavarunadhaneśva)rūds jagato bodhitrayārāptaye—ye e-āsmūt+kfu]lād+abhyatılas+tenā(m+a)pfy]s abhypstfānām+a)
- 6 (rthänäm prassidikaye) (paŭcagatyupapannānām satvunām caturnāms ahārapa)rijādayair bhavatu yac ca kiūcid diyata [ta](i sarve)bhyah samam diya[tā](m sti)

Der Prosatext, der die Ruckseite des Blattes fullt, laßt sich übersetzen wie folgt "Daher tue ich kund und zu wissen daß dieser Gabenherr, der Spender schöner, herrhicher hochherziger, glanzender, machtiger, lauterer, reiner, umfangreicher, ausgedehnter\*) großer Gaben der mit vorzuglicher Einsicht Lebensklügheit Bescheidenheit und Zuruchhaltung begalt ist, der eine Statte zahlreicher Tugenden ist, der mit trefflicher lauterer Scham und Scheu") begalt ist dem Indra und die übrigen höchsten Götter hul digen \*diesen Orden der Edlen den Orden der Hörer des Erhabenen mit manngfachen") reinen schmackhaften reichlichen Speisen und Getranken ehrt. Das Verdienst nun das aus dieser herrlichen Spende herruhrt, möge diesen Gabenherren zur Erlangung der vorzuglichen Himmelswelt gereichen einselhießlich der Weit Brahmans Indras, Upendras, Upendras,

Yamas Varunas Dhaneávaras und anderer Götter<sup>4</sup>) zur Erlangung der diedlachen Erleuchtung Und auch denen die aus diesem Geschlecht dahm gegangen) sud möge es zur Erlangung der gewunschlen Ziele gereichen Den Wesen die in den funf Daseinsformen befangen sind, möge es zur richtigen Erkenntrus in betreff der vier Nahrungsstoffe gereichen<sup>9</sup>) Und was immer gegeben wird<sup>1</sup>) das soll gleichmäßig allen gegeben werden.

Die vorhergehenden acht Slokas sind zu luckenhaft überliefert, als daß sie eine Übersetzung gestatteten Das Erhaltene laßt aber deutlich

<sup>1)</sup> na ist spater unter der Zeile eingefügt

<sup>2)</sup> Obwohl auf beiden Blattern äyatana steht 1 t doch offenbar äyata zu lesen

<sup>3)</sup> hiravafrapya entspricht Pali I irottappa

¹) anekena scheint hier für das anena des ersten Blattes eingetreten zu sein ¹) Lies pratimanayati

Lies pratimanayati
 Das sabrahma beginnende Kompositum soll offenbar trásslasvargalokasja

nåher erklaren obwoll es h nter araplaye steht

1) Lies abhustids

<sup>9)</sup> Lass perquategus blauetts Lich bin nicht sieher daß ich die Stelle richtig verstehe Das Wort pe orgottpurppnunden beruht auf Konjektur ist aber so gut wie sieher Das euturpfen bezieht sieht filmen auf die ier und dafen De sum Teil nur auf dem ersten Blatt erhalten Lesung outerstamm ablaupperstätzugs ist sandes Ich vermute daß euturnha ablaupparsprophistisch i i.e. ein stim die des für euturnha abhärd im Geder euturnhaft parsprobligs isthe.

<sup>1)</sup> Lies divate

erkennen, daß den Versen im wesentlichen dieselben Gedanken zugrunde liegen wie dem folgenden Prospstuck Den wichtigsten Teil des Textes bildet die den Versen vorangehende Prosa Allerdings ist gerade an dieser Stelle das Blatt so beschidigt, daß sich der Zusammenhang des Textes nicht mehr erkennen laßt. Wir können nur feststellen, daß hier ein König von Kucı, der die Titel 'der große Gabenherr, der Herr von Kucı, der Mahāraia von Kuci' erhalt, und nochmals der Name des Landes erwahnt war Wir können aber, wie ich glaube, auch den Namen ienes Königs er mitteln Dieser Name muß zwischen Kucimahārajñ und s dh gestanden haben s dh ist, wie aus einem im folgenden veröffentlichten Bruchstuck hervorgeht, zu särdham zu erganzen. Davor steht sp. na. das s ist zwar an der linken Seite etwas beschadigt, aber völlig sicher Da särdham einen vorausgehenden Instrumental verlangt, so ist en na zu enena!) herzu stellen, dieser Instrumental stimmt durchaus zu dem vorhergehenden Kucımaharājū(ā) Der Name des Königs muß also auf spa ausgelautet haben Nun hat Levi, S 319ff , in außerst scharfsinniger und völlig überzeugender Beweisfuhrung dargetan, daß der Vater des zur Zeit der An wesenheit von Huen tsang in Kuci regierenden Königs den Namen Suiarnapuspa trug Das ist weiter durch ein Holztafelchen in einheimischer Sprache bestatigt worden das nach den Regierungsjahren eines Königs Swarnabüspe datiert ist (L S 320) Levi hat ferner gezeigt daß ein Sohn dieses Suyarnapuspa Haripuspa hieß Wir haben also unter den Namen von Angehörigen der Dynastie von Kuci zwei Namen auf puspa, und das legt die Vermutung nahe daß auch in unserer Stelle spena zu muspena herzustellen ist Ein Blick auf die Handschrift macht das zur Gewißheit, der Rest des untergeschriebenen u ist noch deutlich zu erkennen. Es fragt sich ietzt weiter ob puspena zu Suvarnapuspena oder zu Haripuspena zu erganzen ist. Gegen das letztere spricht der Abstand zwischen Kuci mahārājā(ā) und puspena der nur durch drei nicht durch zwei alsaras ausgefullt werden kann. So gelangen wir zu der Lesung Suvarnapuspena Tatsachlich ist nun genau an der Stelle, wo wir es erwarten sollten das außerste Ende des untergeschriebenen u von su noch sichtbar Ich glaube demnach die Lesung Suvarnapuspena, so wenig im Grunde von dem Wort erhalten ist als gesichert bezeichnen zu können

Die Nennung des Königs hat in einem Formular wie dem vorliegenden nur einen Sinn, wenn es der zur Zeit der Niederschrift regierende König war Suvarnapuspas Regierungszeit fallt in den Anfang des 7 Jahrhunderts Aus dieser Zeit muß also auch die Handschrift stammen der unser Blatt angehört und da sie den spateren Schrifttypus zeigt so können wir jetzt, wie sehon oben bemerkt, behaupten daß dieser Typus bereits zu Anfang des 7 Jahrhunderts in den Sanskrift Handschriften verwendet wurde

<sup>1)</sup> Der Gebrauch des dentalen na anstatt des zerebralen na ist in den Texten dieser Art ganz gewohnlich

Das Ergebnis der Untersuchung ist somit für palaographische Fragen von nicht zu unterschatzender Bedeutung

Einer Sammlung von Formeln muß auch die Handschrift angehört haben aus der das folgende 6 cm hohe Blatt mit der Blattzahl 18 stammt (Ar V) Leider ist von ihm nur ein kleines, bis zum Schuniche riechendes Stuck vom Imken Ende erhalten Auf welche samghakarmans sich die beiden ersten der hier gegebenen Formeln beziehen bleibt umklar Die dritte scheint wiederum die Ankundigung einer Schenkung zum Inhalt zu haben, wenn sich auch der Text im einzelnen weit von dem oben veröffentlichten entfernt Das einzige Wort, das hier für uns in Betracht kommt, ist einzaharäß in Zeile 4 der Ruckseite das siecherlich zu Kueima haraja zu erganzen ist und so noch einmal bestatigt, daß Kuei und nur dies der Sanskritname des Landes ist Der Text der in schöner Schrie

### Vorderseite

```
1 m=stthamnama bhiksuh dharmikesu ///
```

# s samearanarcca tesam ///

# Ruckseite

```
ı || tadartham avabodhayamı || |
```

Wester fuhrt uns das nachste Blutt von dem ein Bruchstuck vom Inken Ende vorliegt (Ar VI) Der Inke Rand ist teilweise abgerissen, so daß auch die Blattzahl verschwunden ist. Die Höhe des Blattes betragt 73 cm und da das Schnurloch etwa 9 cm vom Rand entfernt legt, so muß die Lange des Blattes sehr betrachtlich gewesen sein. Um das Schnurloch herum ist besonders auf der Vorderseite, ein ungewöhnlich großer Raum freugelassen. Die Schnitt zeigt den spakeren Typke, six aber ungelen unt nurzelmaßig. Die Sprache ist Monchs Sanskrit schlummster Art. Der Text lautet.

### Vorderseite

```
ı tadartham-arasam(bodha)[y]amı yad-ayam mahütmü [s] ///
ı sya Kucımahäraj[ü]s Surarnadetena srüddha p[r]asüdatüm [p]r ///
ı [t]ınü sürdham travah ü ü aı ///
```

<sup>[</sup>r] na Kauceyanarendra ///

<sup>[</sup>L]arabalasamanvagatah mahāl setra ///

#### Ruckseite

- ı (u)panımandrāpayatı tad asman madhu[r] ///
- 2 yñ śāsanah bhaktımatānām dıraukasā /// 3 nām astāvimšateš ca gandhafrvl ///
- s nam assavimsaies ca gananafrij ///
  4 thā sarvesām Kucivisayaparipālakānām de ///
- s nām bhiksusam[ghas](y)a [ca] prsthanupannanām deva[tā] ///

Die Formel bezieht sich offenbar auf die Ankundigung einer Einladung an den Orden, darauf weist insbesondere das Wort upanimandrapayati, das naturlich schlechte Schreibung für upanimantrapayati ist Im Anschluß an die eigentliche Ankundigung werden wahrscheinlich ahnlich wie in Nr III und IV Wunsche in betreff des Verdienstes, das durch die Ein ladung erwachsen ist, ausgesprochen¹) Doch ist hier im folgenden nur von Göttern (diraukas) die Rede, die der Lehre des Meisters ergeben sind2), von den 28 Gandbarvas\*), von allen Gottheiten, die das Reich von Kuci (Kucıvısaya) schutzen, von den Gottheiten die (dienend und beschutzend) hinter dem Mönchsorden hergehen. Ob der Einladende naher bezeichnet war, laßt sich nicht sagen Lobende Beiwörter wie (purusa) karabalasamanvagatah, 'mit Energie und Kraft versehen' werden ihm beigelegt, und zu diesen Beiwörtern wird auch das mit Kauceyanarendra 'der König' oder 'die Könige von Kuci' beginnende Kompositum gehört haben. Im Eingang scheint gesagt zu sein, daß der Betreffende die Einladung zusammen mit dem König hat ergehen lassen4) Etwas Ahnliches muß auch im An fang von Nr IV gestanden haben, und die Vermutung drangt sich auf, daß es ublich war, wenigstens formell den König an der Schenkung zu be teiligen um ihm einen Anteil an dem Verdienst zu sichern Allein wie man sich den Zusammenhang auch konstruieren mag eine Tatsache ist jeden falls, daß hier der Maharaja von Kuci Suvarnadeva genannt ist. Den Namen dieses Königs hat Lévi, S 316ff in funf Holztafelchen in der einheimischen Sprache von Kuci nachgewiesen Viermal erscheint der Name hier im Datum, an das sich die Worte schließen or sacakare aksa Tattestation sur bois a été déclarée' wie Lévi übersetzt. Die vier Stellen lauten nach Lévi

ı (vollstandıg) ıla şe kşunisa wärsaññe mem ne ı ka ol.-ne swarnate pı kşu ne or-saca kare äksa

Mit dem Anfang tad asmån madhur vergleiche man tad asmåd rucirapra dånåd yat sucaritam usw in Nr III und IV

<sup>1)</sup> Es wird wohl (sarva); (a) kisanabhaktimatanām (für bhaktimatām) zu lesen sein

<sup>4)</sup> Diese werden uns spater in ähnlichem Zusammenhang noch wieder begegnen
4) find särdham wird zu mahädänapatinä (für patinä) särdham zu ergänzen sein

Um die das ernahm wirt zu manassenspelmt eur peining garmant zu regimter ein. Um die das ort stehenden Nommative höddha praesdandyn in die Konstruktion ein fügen zu können mußte man annehmen, daß dahmter eine Phrase wie z. B. if påd gunardschabeldalmkytena wegefallen ist.

```
2 (Fragment)

1 jam se ksumntsa pinkce mem ne i orocce pi länte stavariate pi ksam (n)

2 (Fragment)

2 (Fragment)

4 (Fragment)

2 iante suvarnate pi ksu ne orsacā

2 iante suvarna

2 iante suvarna

2 iante suvarna

2 iante suvarna

2 iante suvarna
```

Nur einmal erscheint in einem Bruchstuck der Name in anderem Zusammen hane

s (Fragment) trasy ne oroce pi lante swarnate pinka

Mit diesem Swarnate hat Levi den Königsnamen identifiziert, der in chinesischen Berichten als 本人是 Su fa te erscheint Levi hat ferner gezeigt daß Su fa te der Sohn des Suvarnapuspa war, und berechnet, daß er zwischen 618 und 627 zur Regierung gekommen und im Jahr 646 gestorben ist.

Da die Schrift unseres Blattes dieselbe ist wie die von Blatt Nr IV, das aus der Zeit des Suvarnapuspa stammt, so ist an der Identitat des hier genannten Suvarnadeva mit Swarnate Su fa te nicht zu zweifeln Auffallen aber muß die Form die der Sanskritname in der einheimischen Sprache angenommen zu haben scheint. Die Vertretung des d durch t ist allerdings ganz der Regel entsprechend aber ein im Stammauslaut von Lehnwörtern stehendes to fallt sonst nicht ab, sondern erscheint als p. so in Kuc sintāp sindhāp = saindhara 'Steinsalz' (JA X, 18, 124, 139) und ebenso nach Dr Sieglings freundlicher Mitteilung in Toch asrap = āsrava, gaurap = gaurava Sanjip = Samjiva usw Danach mußten wir als einheimische Namensform Swarnaten erwarten, und mir scheint, daß diese in der Tat in dem Datum vorheet Fur Lsum (Lsun, Len vor ne) hat Levi die Bedeutung Regierungsjahr wahrscheinlich gemacht, nachdem Konow JRAS 1914 S 352f gezeigt hat, daß lsum den in Dokumenten aus Khotan vorkommenden ksang entspricht und offenbar daher entlehnt ist kann Levis Bedeutungsansatz als sicher gelten ne ist Postposition mit der Bedeutung in' Lsu ne heißt also 'in dem Regierungsjahr' Wenn davor der Name des königs, gewöhnlich mit Hinzufugung seines Titels steht, so sollten wir erwarten, daß Titel und Name im Genitis stehen Nun laßt sich oroccepi auch ohne weiteres als 'des großen' fassen Ganz analogo Bildungen finden sich, worauf mich Dr Siegling hingewiesen hat, MSL XVIII, S 386 starcelaunassem kamilletse 'des viertagigen Fiebers', ebd S 411 pittasseps kwammatse der Anschwellung der Galle', wörtlich 'der galligen Anschwellung', Stein, Serindia Bd IV, Tafel CLII, Blatt Ch 00316b algelept 'des anderen' In den Van Rem Vol I von Lévi heraus gegebenen Blattern finde ich zwei weitere Beispiele menkukampikvalam neps onolmettse wasampat 'die Upasampad einer wemger als 20 Jahre alten Person' (S 358), matimolsassem sutartise alsalne ne in der Rezitation des

1 /// varsopagamanam mam: ā[p]y: adya Bu[d]dha ///
2 /// m 1[1]har[e] varṣam: upagaccham: purimām trim māsām!)
Imara[ka][m] [g][o][ca]ra[g]r[ama]///

s /// rarnadevena — Sanmirena ca danapatinā srakalaya[na](m) ///

i /// reapi trireapi vācyam |

Der Text laßt sich leicht nach der in Ar I erhaltenen Formel erganzen Die Formel ist hier aber fur den persönlichen Gebrauch zurecht gemacht Statt des ublichen itthannamnah ist in Zeile I der Name des Wonches der mit Buddha beginnt eingesetzt Was den Namen des Vihara betrifft in dem der Mönch die Regenzeit zu verbringen gedenkt so laßt sich nur sagen daß er an vorletzter Stelle ein m aufwies das über dem m stehende Zeichen ist ganz unsicher Als gocaragrama2) wird Imaraka genannt. Der letzte Buchstabe ist in seinem oberen Teil beschadigt aber es ist sicherlich ku nicht & da von einem übergeschriebenen : Spuren sichtbar sein mußten Da die Formel hier wie schon bemerkt für eine bestimmte Personlichkeit zurecht gemacht ist so ist es sehr wahrscheinlich daß diese Person ein Insasse des Vihara von Sorčuq war wo das Blatt gefunden ist Daraus ergibt sich weiter daß wir den Ort Imaraka wahrscheinlich in der Nahe des hentigen Sorcug suchen mussen. Instandgesetzt war die Höhle von dem danapah Sanmra und einem Zweiten dessen Name auf rarnadera ausging Da in Ar I der König selbst als Einrichter der Höhle genannt wird so ist es wohl nicht zu kuhn zu vermuten daß auch hier die an erster Stelle genannte Persönlichkeit der König und zwar Suvarnadeva war. und ich will nur noch bemerken daß die Lucke zwischen gocaragrama und carnaderena die sich auf Grund der Verse auf der Vorderseite berechnen laßt genau durch die Silben maupasraya Kucimaharājna Su ausgefullt sein wurde

bin muncher Hinsicht ahnlichen Inhalts wie die im Vorhergebenden behandelten Blatter aber doch von etwas anderem Charakter sind die folgenden Bruchstucke (Kr VIII) Es hiegen zunachst fumf Blatter vor 4 3 cm hoch 11 2 cm lang die einer und derselben Handschrift angehören Alle funf tragen auf der Ruckseite Blattzahlen Deutheh lesbar sind die Zahlen 50 '4 und 68 auch die Zahl 55 auf dem verten Blatt kann als sicher gelten wenn auch das Zeichen für den Zehner fast zerstört ist Auf dem funften Blatt ist der Zehner vollig verschwunden der Einer in seinem oberen Teil beschädigt ist wahrscheinlich 7 allenfalls aber 9 so daß das Blatt nur mit Wahrscheinlichkeit als 55 beziechnet werden kann. Nur Blatt 50 ist vollstandig erhalten In Blatt 53 ind Stucke aus dem oberen und dem unteren Rande herausgenissen. In Blatt 55 fehlt ein Streifen in der little doch läßt sich der Text zum Teil erganzen. Von Blutt 57 und 58 ist nur die linke Seite erhalten. Die Schrift zeigt den späteren Typus und

<sup>1)</sup> Dose dres Worte and spater unter der Zeile nach getragen

r) Das Wort ist arg verst immelt de Lesung aber vollkommen scher

macht einen ziemlich plumpen Eindruck. Zum Teil rührt das daher, daß Buchstaben, die fast verlöscht waren spater nachgezogen sind Das ist insbesondere auf der Ruckseite von Blatt 57 geschehen. Es scheint auch daß der Schreiber sich nicht einer Rohrfeder, sondern eines Pinsels bedient hat

```
50 V
     1 addhyesato āryāsangha Kuciśvarasya Kucimah(ā)
```

- 2 rājā Artepasysārthaya ddhesāmttu tathā caturnam ma
- s harānio Dhrtirāstra Virudhaka Virupaksa Vai
- stravanasy arthana tesamitu tatha Vyaahrasya 2.18aya
- s paripülakasu arthava tesamttu Kapilasva maha
- ı yaksasu-arthaya dehesamitu Manibhadrasya Purnafbhalfd)ra
  - 2 sy-arthaya tesamttu Janarsabhasya mahayal sasy-artha
  - s na tesāmītu sariesām simaparīpālakanam1) deva
  - ı tanam arthava tesamitu sarresam sanaharamaparı
  - s palakanam devatānam arthāya ddhesāmttu stysera
- ı ntahpufraffvarqasya) krten-addhyesathah tatha Bharukara
- 2 3a°) Sakarā [H] cyukarājasya Garramperkagausura[s]y=e
  - s vamādinām3) sarviesām gaušuramahātmanām sarvies(ā)m4) rājo-
  - pasthāyakānam sarviesām skānām sarresām
  - s Kucuisavasamnni na dàna/pat/i
  - R 1 na(m) sucardacarinā(m)5) vesām 2
  - parıbhūm t 2 mritonakarana te rma amriona
    - s agh suud-amrianada
    - 1/(1 sānam nīrīredā
    - · ya ırragaya nırodhaya nırıvanava sam
- ntyasya ca bhil sunisamghasya vr[d]dh s varitantu
- 1 pramukhābh[āt](ā)t=samghana [p]r(a)pt[a]nām ku(ša)
  - 2 Manam dharmanam praptsh sya balaraskara
  - s dyatay · āstu\*) ye ce samahasu=opa
  - sthānakarmāns sampradyuktā tad = upasthā
  - s nakarma kapprajanmaksa(ya) (s)tu-tathā Mai
  - R 1 treyapramukhanam mahasa(tvanam bo)dhisatvana(m) kr
    - ten addhue atha yad anena faddhuesa mena Lapprama
    - nuttarā sammyaksambo(dhim) buddhyantu-ta
    - . Itha Brahmanasya Saham(pateh Sa)[krasya ca1) deve
    - s ndrasua caturnāmā sca malhlāfrājānā im sastāt imšaltli

<sup>1)</sup> La 1 t unter der Zeile eingefigt

<sup>2)</sup> Über 10 1st spater rüjt å geschri ben

<sup>2)</sup> Uber ru 1st später styr geschrichen. Das not hat eine ung wol nliche Form

<sup>1)</sup> so oder at ist uber der Zule nachgetragen

<sup>1)</sup> tacars ist unter d r Zeil nachgetragen

I lor stu at uber d r Zeil spater noch ein gil eingeligt

<sup>&</sup>quot;) en hat eine alson I rliche Form Vi ll icht stan I ursgrunglich ein an lerer Buchstab da

können also den verlorenen Anfang des Textes von Nr $\,$  VIII 54 nach dem Bruchstuck Nr $\,$  IX erganzen

Der Schlussel zum Verstandnis des Textes liegt in dem Wort adhuesatha, das in den Schreibungen addhyesatha (55 R 2), addhyesathāh (54 V 1). ddhesathāh1) (57 V 5, R 4) vorliegt Ich glaube nicht, daß man darin eine 2 Plur Pras sehen darf, alhyesatha ist offenbar imperativisch gebraucht und falsche Sanskritisierung eines volkssprachlichen anhesatha 'bittet!' Auf einen Imperativ weist auch das in 50 V 2. R 1. 5 auftretende ddhesamttu, fur das 50 V 4, 5, R 2, 3, 4 sogar tesamttu erschemt. Beides scheinen Verderbnisse von adhyesantu zu sein, doch könnte man auch an adhyesatu denken und äryäsamghah als Subjekt erganzen. In 50 V 1 scheint addhyesato äryäsangha fur adhyesatv äryäsanghah zu stehen und den Schluß des Satzes zu hilden 'die Gemeinde der Edlen soll bitten'. Ob dieselbe Konstruktion etwa auch in 58 R 4 anzunehmen ist, wo die Handschrift addhyesaniı äryāsamgha²) bietet, bleibt zweifelhaft, da der Zu sammenhang des Textes micht erkennbar ist3) Nach Dharmasamgraha XIV ıst die adhuesanā die funfte der sieben anuttaranājās, im Bodhicarvāvatara 3. 4 wird sie erklart als die Bitte an die Buddhas die Leuchte der Lehre fur die leidende Menschheit anzuzunden

sarvāsu diksu sambuddhān prārthayāmi krtāñjalih | dharmapradipam kuriantu mohad duhkhaprapātinām<sup>4</sup>) ||

Hier ist indessen das adhyesana offenbar im allgemeineren Sinne zu verstehen Wiederholt wird gesagt daß die Bitte 'wegen' oder zugunsten' (kriena arthäya) gewisser Personen erfolgen soll und es werden verschiedene Ziele angegeben So soll die Bitte für den Harem des Königs erfolgen, für den König selbst, verschiedene andere Fursten königliche Beamte und Gabenherren, damit ihre guten Werke sie zu dem Unsterblichen führen, für andere zur Erlangung des Nirvana, für den Nonnenorden zur Erlangung der kusala dharmas für diejenigen die mit Dienstleistungen für den Orden besehaftigt sind, auf daß diese ihre Dienstleistung ihnen zur baldigen Vernuchtung der Wiedergeburten gereiche, für Maitreya und die übrigen Mahäsattivas Bodhisattivas, daß sie um dieser Bitte willen bald die hochste

<sup>1)</sup> Allenfalls kann man das Zeichen für den Visarga als Interpunktionszeichen betrachten und adaltgegutha, deltegatha lesen doch kommt sonst der Doppolpunkt in der Handschrift als Interpunktion nicht vor

<sup>2)</sup> Vielleicht darf man aus der zweimaligen Schreibung äryasamgha schließen, daß der Text nicht für Mönche, sondern für Nonnen bestimmt war

<sup>3)</sup> In 57 R 4 muß yatanenaddheşat wohl zu yad anenadhyeşanena verbewert werden.

<sup>4)</sup> De la Vallée Poussin, Bouddhasne, Études et matériaux, S 107f., und O Tranke, Eine chinesseche Tempel Inschrift aus Idikutšahri S 60f. haben gezogt, daß die adhyearan des Bodhie der sechsten Andachtsubung des St fang kung ku, der Bitte, das Rad der Lehre rollen zu lassen, und dem k uan ts ing der Ermahnung und Bitte, gewisser buddhistischer Worterbucher entspreich.

vollkommene Erleuchtung erlangen Einen breiten Raum nehmen die Bitten für die Götter ein Genannt werden Brahman Sahampati, der Götterkomg Sakra, die vier Mahārajas Dhrtarāstra, Virdūhaka, Virdūskas und Vaisravana, der Schutzer des Reiches Vyāghra, der große Yaksa Kapila, Manibhadra und Pürnabhadra, der große Yaksa Janursabha, die 28 Gandharvas die Kumbhandas, die Nagas die die Grenzen schutzenden Göttheiten due Stadtgottheiten, die den Sangharāma schutzenden Göttheiten uswil Es sind also Furbitten maningfachster Art, zu denen hier mermudenden Wiederholungen aufgefordert wird Bei der Luckenhaftig beit des Textes und der alles Maß übersteigenden Fehlerhaftigkeit der Sprache wie der Schreibung bleibt im einzelnen manches unklar Es ver lohnt sich indessen kaum, naher darauf einzugehen, Wert haben für uns im Grunde nur die historischen und geographischen Namen, die hier erscheinen

Siebenmal kommt der Landesname Kucı vor Zweimal wird von dem Kucırieche (kucırisaya 54 V 5, Nr IX, Z 3) gesprochen In 50 V 1, Nr IX, Z 4 wird der Kucifavar Kucımakhārğa erwahnt Derselbe Aus druck ist uns schon in Nr IV begegnet, es war offenbar der offizielle Titel des Königs In Nr VIII wird uns auch der Name genaumt In 50 V 1 findet sich Kuciświraysa Kucımak[a]rayā Artepasyārthaya, nr 5 R 4 (Kucıma)hārāyāa Artepasyārthāya, nr 5 R 4 (Kucıma)hārāyāa Artepasyārthāya, nr 5 R 4 (Kucıma)hārāyāa Artepasyārthaya, nr 6 (Emitiv des Namens der in der einheimschen Sprache Artep lautete, und ich habe schon oben gesigt wie durch dieses Artep die Richtigkeit der Herstellung des Namens Guarnacep bestaugt wird Worauf der erste Bestanditeil des Namens zuruckgelt, vermag ich nicht zu segen Ebenso bleibt die Zeit des Artep vorlufig unbestimmt, unter den Königsnamen, die die chinesischen Quellen bieten habe ich keinen gefunden, der sich mit Artep vereinigen ließe.

In 54 V 1 wird ein König von Bharuka (Bharukavöja)\*) genannt Selbstverstandlich muß Bharuka in Ostturkestan gesucht werden und wahrscheinlich sogar in der Nahe von Kuer Da der König als rajan be zeichnet wird, wahrend der Kueikönig stets den Titel mahäräja erhalt, so war er vermutlich ein kleinerer Furst und stand vielleicht in einem Abhanggkeitsverhaltins zu dem Kueikönig Ich glaube, daß wir unter Berucksichtigung dieser Verhaltinsse die Lage von Bharuka mit Sicherheit

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Auch in der Liste der Schutzgötter von kur: im Candragarbhasütra erscheinen zwei große i aksas und ein kumbhända ein bestimmter Nagaraja im König reich von Kuci wird in einem anderen Text des Mahasamupiäta erwähnt (Lövi, S 343f) genauere Übereinstumming in den Namen reigt sein aber nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bharukardja, das sich grämmatisch nicht konstruieren läßt, ist spater zu Bharukardjaß (für jröh) verbessert worden. Allerdings ist auch dieso Form noch nichtig aber es ist zu bedenken daß in dem Sanskrit der Mönche sogar mahärdja als n Stamm ficktiert wird.

bestimmen können. Hüen tsang berichtet uns, daß ihn eine Reise von mehr als 600 Li in westlicher Richtung von Kuci durch eine kleine Sandwuste nach einem Reiche Bunkalm Polu la brachte Eine chinesische Note zum Text bemerkt, daß alte Namen fur Po lu ka Ki mo oder Ku mo seien Man hat angenommen, daß die letzteren Namen nur eine Wiedercabe des in zentralasiatischen Ortsnamen so haufigen turkischen Wortes fur 'Sand' gum seien, und hat dementsprechend in Po lu la ein Sanskritwort Bālukā wiederfinden wollen1) Ich will auf die Frage der Identifi zierung von Po lu ka mit Ku mo und weiter mit dem heutigen Aksu oder einem Ort im Distrikt von Aksu nicht weiter eingehen. Die Zuruckfuhrung des chinesischen Namens auf Bälukā ist aber sicherlich falsch, ganz abceschen davon, daß das Wort fur 'Sand , wie gerade aus 58 R 2 hervorgeht, auch in der zentralasiatischen Aussprache des Sanskrit rälukä, nicht baluka lautete. Die alte Aussprache der drei chinesischen Zeichen war Bar rul ka (Karlgren Budt/budð) lufoll kna), die beiden ersten Zeichen verwendet Huen tsang auch zur Wiedergabe der beiden ersten Silben von Bharulaccha oder Bharulacchapa<sup>2</sup>) Es scheint mir danach völlig sicher zu sein, daß der chinesische Name auf Bharula zuruckgeht und dieses Bharula mit dem Bharula unserer Fragmente identisch ist

Auf Bharularāja folgt in der Handschrift Salarā , das sieher zu Salarāja oder Salarājāo zu erganzen ist Man wird zunachst an einen Sala König denken, aber es ist im Grundo doch recht unwahrscheinlich, daß hier das Volk der Sakas erwähnt sein sollte Die Schreibung des Namens mit dem dentalen e wurde zum mindesten ungewöhnlich sein, und da Bharuka ein dem Kucireiche benachbarter Staat war so wird auch Saka der Name eines Landes oder einer Stadt in der Nahe von Kuci gewesen sein

Der folgende Name H cyukarājasya ist leider verstummelt doch ist von dem ersten aksara genug erhalten um jeden Zweifel an der Lesung h auszuschließen Der Vokal bleibt indessen unbestimmt es kann a oder jeder andere durch ein übergesehriebenes Zeichen ausgedruckte Vokal ge wesen sein Das zweite aksara muß cyu gelesen werden die Lesung cyu set unwahrscheinlich, da der erchte Vertikale beim pa nicht so hoch hinauf gezogen zu werden pflegt. Es ist daher kaum möglich H cyuka etwa mit dem in Nr I erscheinenden Hippuka zusammenzubringen. Dem wider spricht auch daß H cyuka einen besonderen räpan hatte also offenbar wieder ein Vasallen oder Nachbarstaat von Kuci war wahrend aus Nr I zu schließen ist, daß Hippuka eine Stadt innerhalb des Gebietes von Kuci war Dazu kommt, daß es nicht unwahrscheinlich ist, daß jene Stadt in unserem Text selbst unter dem Namen Hippuka erwahnt ist. Die funfte Zeile der Vorderseite von Bl. 57 bricht mit tathahipp ab. Die Worte mussen den Anfang eines Satzes bilden. Da die meisten Satze in diesem Abschutt

<sup>1)</sup> Watters On Yuan Chwang I S 64f

<sup>2)</sup> Watters ebd II, S 241, 325

des Textes mit tatha beginnen muß tatha für tatha verschrieben sein und das nachste Wort mit hipp beginnen Über dem pp kann kein Vokalzeichen gestanden haben ebenso ist es ausgeschlossen daß unter dem pp ein r gestanden haben sollte das die Verdoppelung des p veranlaßt haben könnte Dagegen ist es nicht unmöglich daß ein untergeschriebenes u weggebrochen 1st Lin mit hipp beginnendes Sanskritwort gibt es nicht die Erganzung des hipp zu Hippula liegt also iedenfalls nahe

Bei der Unbestimmtheit des Vokals der ersten Silbe von H cuula ist eine völlig sichere Identifizierung kaum möglich aber eine Vermutung machte ich doch nicht unterdrucken Nichts hindert uns Hocuula zu lesen das entweder der Name selbst oder eine adjektivische Ableitung von Hocyu sein könnte wie eine solche z B auch in Kauceyanarendra (oben S 534f ) vorliegt Dieses Hocunka oder Hocun aber wurde sich ohne Schwie ngkeiten dem Namen gleichsetzen lassen den die sonst als Idigut Sähri Qaraxoga chines Aao cang bekannte Hauptstadt des spateren Uiguren reiches in den alten uigurischen Texten führt namlich loco 1 Es wurde dann dem Bharukaraja im Westen der Hocyukaraja ala der König des östlichen Nachbarstaates von Kuci gegenüberstehen

Es bleibt endlich noch der Garramperlagausura was entweder der gausura von Gairampeika oder wenn Gairampeika adjektivische Ableitung wie das obenerwahnte Kauceva sein sollte der gausurg von Girampoi oder Geramper oder Garramper bedeutet. Ich weiß diesen Namen nicht zu lokalisieren 2)

Der Gairampeikagausura wird nur als der erste aller gausuramahatmans erwahnt (54 V 3 Nr I X 6) Ihre Bezeichnung als die gaussura Edlen ihre Zusammenfassung zu einer ganzen Gruppe und ihre Anfuhrung linter den drei rajans beweist daß die gaussuras an Rang erheblich hinter dem rajan zuruckstanden. Wir können den Titel bis in die ersten nachchrist lichen Jahrhunderte zuruckverfolgen. In der Form gusura findet er sich bereits in den von Stein in Niya gefundenen Kharosthi Dokumenten (Kharosthi Inscriptions Part I Nr 187 320 3°8 401) Sogar die Ver bindung mit mahaiman kehrt dort wieder quéura mahairana Nr 216 295 gusura mahatva Nr 4153) Der Titel war also sowohl im Norden wie im Suden Turkestans im Gebrauch

Vielleicht war er sogar in Indien bekannt. In Sanci ist auf einer Steinsaule der Anfang einer Inschrift erhalten die aus palaographischen Grunden etwa ins 5 Jahrhundert gesetzt werden muß (Fleet Gupta In

F W K Muller Zwei Pfal ! Inschriften aus den Turfan F inden

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der Name klingt an Urumts an allein nach Bretschne der Med aeval Researches Vol II p 28 ist Urumts ein daungarischer Name der in den ch nes schen Annalen erst im Jahra 1717 ersche nt a) Auch in Nr 234 wird

ura mahatra z 1 g fura mahatra l'erzustellen se n

Konow, SBAW, 1916, S. 819, hat quiura mit dem ersten Bestandteil des Namens des Kusankönigs, der auf Munzen als Kozoulo-Kadphizes. Kozola-Kadaphes, in indischer Sprache Kujulakasa, Kuvulakaphsa oder Kuyulakarakaphsa erscheint, und weiter mit Kusuluka, Kusulua, dem Beinamen der Satrapen Liaka und Patika, zusammenbringen wollen. Die Schwierigkeiten, die die lautlichen Verschiedenheiten dieser Identifizierung entgegensetzen, sind beträchtlich, aber, wie Konow gezeigt hat. nicht unuberwindlich: etwas Mißtrauen erweckt allerdings, daß man zu der Annahme gezwungen ist, daß kein einziger der drei Konsonanten des Wortes seinen ursprünglichen Lautwert gewahrt haben sollte. Allein abgesehen davon glaube ich, daß wir jetzt wenigstens das kujula in Kujulakasa usw. endgültig von gusura trennen mussen. Der Nachfolger des Kozoulo-Kadphizes ist Ooemo-Kadphises, in indischer Sprache V'ima Kathphisa2). Die beiden Namen unterscheiden sich nur in ihrem ersten Bestandteil. Für gusura steht es jetzt fest, daß es ein Titel war. Wer annimmt, daß kujula = gusura sei, wird notwendigerweise annehmen mussen, daß auch vima ein Titel sei. Daß das im höchsten Maße unwahrscheinlich ist, braucht kaum gesagt zu werden. Noch schwerer wiegt vielleicht ein zweites. Der erste Kadphises bezeichnet sich auf seinen Munzen als Kusanayavuga. Khuşana java 'als Kuşan yabyu', in spaterer Zeit als mahārāja rājarāja oder rājātirāja. Es ist aber doch kaum anzunehmen, daß er noch als unabhangiger Herrscher den dem gusura entsprechenden viel tiefer stehenden Titel gebraucht haben sollte, und auch yabyu ist keineswegs mit gusura identisch, wie die Kharosthi-Urkunde Nr. 401 zeigt, wo ein yapyu Bhimasena neben dem gusura Kusanasena erscheint.\* Schließlich möchte ich auch noch darauf hinweisen, daß in den Munzlegenden die Titel stets im Genitiv stehen, kujula aber niemals eine Endung zeigt. Auch das scheint mir zu beweisen, daß kujula mit dem Titel gusura nichts zu tun haben kann. Ob kujula nun mit dem türkischen güjlü 'stark' zusammenhangt, wie Hultzsch glaubt (ZDMG, LXIX, 176), oder mit dem türkischen güzel 'schön', wie Konow annimmt, ist eine Frage, auf die ich nicht eingehen möchte.

<sup>1)</sup> Die ersten drei akşaras, die Fleet a(?)ka . . liest, sind ganz unsicher.

Rapson, Actes du XIV Congrès International des Orientalistes, Tome I, p. 219.
 Lüders, Kleine Schriften

Ahnliche Bedenken bestehen gegen die Verbindung von gusura mit Kusuluka In der Taxila Tafel<sup>1</sup>) steht ksaharatasa Cukhsasa ca ksatranasa Lasko Kusuluko nama tasa putro Pafti [(ko), in der Löwen Inschrift von Mathura 2) mahaksatravasa Kusuluasa Patikasa Nach dem Wortlaut der Taxila Tafel bildet Ausuluka einen Bestandteil des Namens und schon dadurch wird eine Gleichsetzung mit dem Titel gusura erschwert Noch unwahrscheinlicher aber wird diese Identifizierung, wenn wir sehen. daß Liaka daneben den Titel eines Satrapen, Patika sogar den eines Groß-Satrapen fuhrt Ich möchte es daher vorziehen, wenigstens vorlaufig in Ausuluka, Ausulua einen Familiennamen zu sehen

Was den Ursprung des Wortes gusura-gausura betrifft, so laßt sich mit Sicherheit wohl nur sagen daß es nicht indisch ist. Herkunft aus dem Turkischen ist von vornherein nicht unmöglich, da die Dokumente in denen gusura zuerst erscheint, auch den Titel yapyu enthalten der nach allgemeiner Ansicht aus dem Turkischen stammt. Unter den zahlreichen turkischen Titeln, die uns überliefert sind, zeigt aber höchstens das in den Orkhon Inschriften3) auftretende Lul čur, mpera quil-cur4), chines Lue la cuo, L'ae čuob) einen gewissen Anklang an gusura. Allein die lautliche Übereinstimmung zwischen den beiden Wörtern ist doch nicht groß genug. als daß ihre Identitat ernstlich in Frage kommen könnte So ist die Herleitung aus dem Iranischen schließlich das wahrscheinlichste Lautlich wurde av gaosāra gut zu gušura—gaušura stimmen, aber gaosāra kommt nur als Beiwort von nmana vor und man sieht nicht ein wie ein Wort mit der Bedeutung reich an Rindern zu einem Titel hatte werden können So bleibt mir wenigstens der Ursprung und die Etymologie von gusuragauśura dunkel \*

## Zur Geschichte des I im Altindischen.

Durch seine Altindische Grammatik hat sich Jakob Wackernagel um die indische Philologie ein Verdienst erworben, für das die Vertreter dieser Wissenschaft ihre Dankbarkeit wie ich meine, nicht besser bezeugen können als dadurch, daß sie aus dem Gebiet ihrer engeren Studien Steine zum Ausbau des großen Werkes beitragen, so klein auch die Zahl der Lucken ist, die der Meister gelassen Möge der verehrte Mann, als dessen Schuler ich mich betrachte obwohl ich nicht zu seinen Fußen gesessen den fol genden bescheidenen Beitrag in diesem Sinne freundlich entgegennehmen

<sup>1)</sup> Konow Khar Inser S 28

<sup>\*)</sup> Ebd S 48

<sup>1)</sup> Thomsen Inscriptions de l'Orkhon déchiffrées, S 130, 155 4) F W K Muller, Lin Doppelblatt aus einem manichäischen Hymnenbuch

<sup>(</sup>Mahrnamag) S 14 1) Chavannes Documents sur les Tou kiue (Turcs) occidentaux Index S 339f

548

Pischel, Grammatik der Prakrit Sprachen § 226, 240, ausfuhrlich auseinandersetzt, den Übergang von d in I und fugen nur eine, übrigens stark varuerende, Liste von Wörtern hinzu, in denen angeblich das d erhalten bleibt Die nordindischen Schreiber kennen aber das Zeichen fur la gar nicht mehr, sie schreiben dafur vielmehr la. wahrend die sudindischen Handschriften das alte la vielfach bewahrt haben. In den südindischen Handschriften wird sogar umgekehrt das Gebiet des I oft zu ungunsten des I erweitert So wird z B in den Telugu Handschriften der Vikra morvasi in den Prakrit Abschnitten überhaupt nur la geschrieben 1), auch in den Malayalam Handschriften des Bhasa findet sich nur selten einmal em la

Die Neigung, das la durch la zu ersetzen, macht sich übrigens auch in den Pals Handschriften bemerkbar Unendlich oft werden Wörter mit 1 geschrieben fur das wir ein lerwarten sollten Daß umgekehrt gelegentlich auch emmal fehlerhaft I anstatt I erscheint, ist nicht zu leugnen Wenn Childers nebenemander daliddo und daliddo anfuhrt, so ist die erste Form sicherlich falsch Das cela , neben dem gewöhnlichen cela , das Muller. Grammar of the Palı language, S 27 zitiert, wird durch die Überein stimmung von cela bei Panini und acelaka in Handschriften des buddhistischen Sanskrit Kanons als falsch erwiesen. Von einem weitgehenden Eintreten des I fur I kann aber im Pali so wenig die Rede sein wie in den Alt Prakrits der Inschriften und Handschriften Wo hier regelmaßig ein I auftritt. laßt es auf das Vorhandensein eines alten d schließen

Man darf die hier nur fluchtig skizzierten Verhaltnisse im Prakrit bei der Beurteilung des Auftretens eines I fur d im Sanskrit nicht außer acht lassen In der uns erhaltenen Rezension des Rgveda gilt für d und dh aus nahmslos dasselbe Gesetz wie im Pali. Die übrige vedische Literatur kennt das I nicht in Paninis Lautsystem hat es keine Stelle. Nun finden wir aber seit dem Atharvaveda anstatt des zu erwartenden döfter ein l. Wacker nagel vergleicht in seiner Grammatik I, 221 mit dem Übergang von d in l den vedischen Übergang von d in 1 Ich meine, daß die Entwicklung des I nicht eine Parallelerscheinung, als vielmehr die Fortsetzung des Wandels von d in l ist Es erscheint mir unmöglich, die Geschichte dieses l im Sans krit von der vollkommen klaren Geschichte des entsprechenden I im Prakrit zu trennen, zumal zahlreuche Wörter des Unsseschen Sanskrit, die ein solches l enthalten, sieherlich einfach aus der Volkssprache übernommen sind. Wir durfen aber auch nicht vergessen, daß die Belege für das aus dentstandene I fast ausschließlich nordindischen Handschriften entstammen, die auf kein hohes Alter Anspruch machen können. Das Bild andert sich völlig wenn wir die alten indischen Palmblatthandschriften heranziehen. die uns im Sande von Turkestan erhalten sind. Hier ist das Mittelglied I haufig genug Die Reste der oben erwähnten, etwa aus der Mitte des zweiten

<sup>1)</sup> Siehe die Ausgabe von Pischel Monatsber BAW 1875 S 618ff

Jahrhunderts n Chr. herruhrenden Dramenhandschrift mit ihrem nicht sehr umfangreichen Sanskrit-Texte enthalten allerdings nur ein Beispiel: niladruma- 'Nestbaum' i) Höchstens 200 Jahre junger ist eine Palmblatthandschrift von Kumäralätas Kalpanämanditikä, die im nordwestlichen Indien geschrieben sein muß und von der umfangreichere Bruchstucke vorliegen In dieser Handschrift wird stets dh geschrieben bädham, gädham, rimüdha-, ädhya, ebenso d in Verbindung mit y pidyade 30¹), kudyanlaryato 46, tädyata 214 Für d aber rescheint haufig l, so stehen nebeneinander badisam 37, rikridia- 105, kadebara- 106, 108, 205, nädi- 128, trīdam 163, abhipīdiah 232, und talākam 123, tilulitam 153, ayoyulān 166, kalātrānām²) 188, nalinī- 235, tādanayam 188, aber tālitas, tālita- 214

Die Pravis des Schreibers dieser Handschrift stimmt genau zu der der

Inschriften bis in den Anfang der Gupta Periode In der Felsen-Inschrift des Rudradaman zu Junagadh\*), wahrscheinlich aus dem Jahr 151 oder 152 n Chr, finden sich drdha 1, drdhatara 16, avagadhena 8, midha 3, apidayıtva 15, tadākam 1, vaidūrya 14, pranādya 9, aber -ppranāli- 2, pranā-libhir 9, -pālikatvāt 1, vyāla- 10, in der Saulen Inschrift des Samudragupta zu Allahabads) (um 360 n Chr ) virūdhā- 18, krīdatā 14, vrīdita- 27, vyālulitena 8, Kaurālaka- 19, Saimhalakādibhis 23, lalitair 27, lalita- 30, in der kaum viel spateren kurzen Felsen Inschrift zu Tusame) -alina (ali ) 1 Keine der drei Inschriften enthalt ein I, das auf I zuruckgeführt werden mußte Fleets Annahme?), daß das Zeichen fur la dem sudlichen Alphabet entlehnt sei, ist durch den Nachweis des la in den Asoka Inschriften hinfallig geworden Es ist indessen leicht begreiflich wie Fleet zu seiner Ansicht gelangen konnte Wahrend das la im nördlichen Indien nach dem Ende des 4 Jahrhunderts verschwindet, ist es in den Sanskrit Inschriften des Sudens immer gebrauchlich geblieben. Wie es in der alteren Zeit verwendet wurde, möge die Inschrift Pulike-ins II zu Aihole\*) (634/35 n Chr ) zeigen Hier erscheint das I in den Eigennamen Kälidäsa-18, Alura-9. Cola- 15, Colanam 14, Kerala 15, Nala 4, Malara 11, Kaunalam 13, und den Wörtern -antaralam 13. als- 8. aralı 9. kalaratrık 4. pulma 12. regalita-11 Die meisten dieser Schreibungen sind richtig oder können wenigstens richtig sein Bedenklich ist Malara, da der Name in der Inschrift des Samudragupta mit I geschrieben wird Sieher falsch ist kalaratra-, denn die Todesnacht ist eigentlich die Nacht der alles vernichtenden Zeit, Lalaaber begegnet schon im RV 10, 42, 9, hat also sicherlich altes l') Der Fehler konnte allerdings in diesem Fall auf volksetymologischer Um-

7114 54

<sup>1)</sup> Oben S 195

<sup>1)</sup> Die Zahlen beziehen sich auf die Seiten der Hanlichnft

<sup>2)</sup> Lies kala'randm ') Fp Ind VIII, 42ff

<sup>&#</sup>x27;) Corp Inser Ind III, 6ff ') I bd S 270
') I p Ind VI, 4ff

<sup>\*)</sup> Auch in der Inschnst selbst stelt Idle in Zeile 16

deutung beruhen Man könnte den Ausdruck als 'die schwarze Nacht' verstanden haben, dann ware die Schreibung, wie wir sehen werden, richtig Nun bietet die Inschrift aber auch schon in drei Wörtern ein I, für das I zu erwarten ware in mauli- 1, lalana- 6, vilola- 14 Es zeigt sich also, daß man uber die Verteilung der beiden I Laute schon nicht mehr recht im klaren war Diese Unsicherheit nimmt im Lauf der Zeit immer mehr zu Als Beispiel möge das die sorgfaltig in kanaresischer Schrift geschriebene Praśasti auf Mallisena zu Śravana Belgola!) (um 1150 n Chr.) veranschaulichen Wenn hier kultsa 10. kala- 45. sakala 32 144 162 167 171 213 bala 28 125 geschrieben wird, so kann hier kein auf d zuruckgehendes l vorhegen da schon im Rgveda kuliša , kalā , bala erscheint Ebenso unmöglich kann l auf d zuruckgehen, wo es sich um ein erst sekundar in den Inlaut getretenes I handelt wie in trailokya 111 195, vilasat 45, vilasa-118 milaya 125 Andersents wird für ein sicher altes I gerade wieder I re schrieben in mault 46 145 Die völlige Unzuverlassigkeit der Inschrift ergibt sich vielleicht am allerdeutlichsten aus ihrem Schwanken in der Schreibung neben alhila 66 164 195, nilhila 57 steht alhila- 135. neben sakala sakala 62 neben alam 28 alambita 142 168, alamalam 171. neben bala bala 134 neben mala 191 194, rimala 65 71 145, nirmmala 3 139 mala- 187 190 205, neben kamala 137 140 210 kamala- 146 Das selbe Durchemander herrscht soweit meine Kenntnis reicht auch in den jungeren sudindischen Handschriften Es wird vermutlich gelingen, mit Hilfe der Inschriften den Zeitnunkt genauer zu bestimmen, wann diese anschemende Regellosiekeit eingesetzt hat und ebenso das Gebiet ihres Auftretens scharfer zu umgrenzen, unter Heranziehung der dravidischen Sprachen wird man vielleicht auch die Grunde der Verwirrung ermitteln Vorlaufig aber wird man gut tun, die sudindischen Schreibungen für alle sprachlichen Fragen beiseite zu lassen

Wenn nun wie wir gesehen das 1 im Sanskrit im Norden noch bis gegen das Ende des 4 Jahrhunderts gebraucht wurde, so fallt es einem sehwer zu glauben daß es bereits in verleischen Tevten durch 1 verdrangt sein sollte. Wenn in der Kanva Rezension der Vajasaneysasınlıtıfa regelnülgi, 1 han Stelle von d dh erschient, so halte ich es fur höchst wahr scheinlich daß ursprunglich in der Schule der Känvas dasselbe Gesetz galt wie im Rgreda und daß erst in unseren Handschriften I, 1h durch I, 1h ersetzt wurde. Ebenso wird auch im Sänkhäyana frautasutra in den Mantras I für altes I geschrieben. Es lißt sich wie ich glaube sogar zeigen, daß zur Zeit der Abfassung des Vajasaney i Prätisäkhya in der Schule der Känvas noch I und ih gesprochen wurde. Das mag zunüchst paradox klingen, da das Pratisäkliya in 4 143 gerade den Übergang von d, dh in "Ih "nach der Meinung enuge" leht. dadhau lalhav elesim. In 8, 45 heißt es aber, nachdem vorher das ganze Lautsystem (urmassangraha) aussein

<sup>1)</sup> Ep Ind III, 189ff

und fragte, ob sich damit auch midam 'leise' in KS 29.2 vereinigen heße Bartholomae, IF III, 184, und Wackernagel haben v Bradkes Erklarung gebilliet, mir erscheint sie unannehmbar, da ich es fur ganzlich ausgeschlossen halte, daß schon im RV d zu I geworden sein sollte, noch dazu in der Verbindung mit u, und nirgends eine Spur von dem vorauszusetzenden I erscheint, auch die Inschrift von Junagadh bietet unmilita-Auf midam ist gar nichts zu geben. So liest allerdings die Handschrift des Kathaka, die Kap S aber hat nidam, was v Schroeder in den Text aufgenommen hat, und da das Wort den Gegensatz zu uccash 'laut' bildet, so durfte selbst Bloomfields Koniektur nicam nicht ganz von der Hand zu weisen sein. Aber selbst in dem Fall, daß midam die richtige Lesart. sein sollte, steht es doch der Bedeutung wegen mil so fern, daß der Ge danke eines Zusammenhanges der Wörter nicht einleuchtet Vom AV. an findet sich ferner il 'stille halten' RV 1, 191, 6 liest die Mullersche Ausgabe tisthatelayatā su kam, wahrend die Aufrechtsche iláyatā bietet1) Im AV wo der Vers 1, 17, 4 erscheint, zeigt der Text in allen Handschriften das dentale l An keiner anderen Stelle der vedischen Literatur habe ich die Schreibung mit I gefunden, Panini 3, 1, 51 spricht, vorausgesetzt daß er dieselbe Wurzel im Auge hat2), von elayati Ich kann unter diesen Umstanden slavata im RV 1, 191 6 nur als falsche Lesart betrachten3), und damit fallt auch ieder Grund dahin, slavats von så 'Labung' abzuleiten, das memes Erachtens auch wiederum der Bedeutung nach mit il kaum zu vereinigen ist. In den Yaiuhsamhitäs findet sich endlich flämda 'Nahrung gewahrend' (MS 4 2, 1 7, TS 7, 5, 9 1) und schon im zehnten Buch des RV (94, 10) steht in Aufrechts Ausgabe ilavantah, wahrend die Mullersche Ausgabe flavantah hest Wackernagel sieht in ila- eine Nebenform von Mir scheint ild vielmehr eine Nebenform von ird zu sein, das als selbstandiges Wort und in den Ableitungen iravant, anira, anira bereits ım RV erscheint und das iedenfalls nicht aus ida entstanden ist\*) Daß die Inder selbst ila so aufgefaßt haben, scheint mir aus der angeführten Stelle der TS hervorzugehen tabhva flämdeneram lötam avarundaha släfur alteres ma ist zu beurteilen wie mluc, labh, loman, lohita usw im zehnten Buch des RV gegenuber den Formen mit r in den alteren Buchern<sup>5</sup>)

<sup>&#</sup>x27;) Im PW wird ausdrucklich bemerkt daß mehrere Handschriften so lesen

<sup>1)</sup> Nach der Läsika ist ila preruie gemeint

Auch RV 7, 97, 6 schwanken die Handschriften zwischen nilavat und nilavat Richtig ist auch hier nilavat siehe Oldenberg Raveda, zur Stelle

<sup>9)</sup> Auf die Frage des Bedeutungsunterschiedes zwischen ind , ild und id1 ild kam ich hier nicht eingelien. Daß in späterer Zeit auch idd zu ild geworden ist, soll natürlich nicht geleugnet werden siehe z. B. Amaria. 3 3 42 gebäufedes ist id4 ildh

<sup>\*)</sup> Siebe Wackernagel a a O I, 215 Wackernagel führt auch \S 10 22 (so zu loven) handpil dyuklasah an Daß das mills erstanden werden kann, zeigt die Fassung, in der Wackernagels Worte bei Vasdendell Vedie Grammar S 45 wiedergegeben werden Selbetverständlich sieht handpil der Begil gemaß nur in der Ahna Rezension, die Makhyandma Rezension 1st turtaat.

Ich glaube, daß wir unter diesen Umstanden nicht das Recht haben, den Übergang eines aus d entstandenen l in l schon für die vedische Zeit anzunehmen

Fur die nachvedische Zeit mussen wir l aus l erklaren, wenn im Sanskrit oder im Prakut daneben ein d erschent oder wenn durch alte nördliche Inschriften oder Handschriften im Sanskrit oder in Prakut oder durch das Pali die Schreibung mit l gesichert ist. Ich brauche indessen nach dem, was ich bereits oben bemerkt habe, kaum zu betonen, daß aus dem Auftreten eines l für l in einem Sanskrit Texte nicht etwa zu folgern ist, daß dieser Text erst nach dem Ende des l Jahrhunderts eintstanden sein musse. Für Asvaghosa steht der Gebrauch des l durch die alten Handschriften fest, in unsern Handschriften des Buddhacarita oder des Saundarananda aber findet sich kein l. Die Schreiber haben also das l durch l, zum Teil vielleicht auch in puristischer Weise durch d ersetzt. Gewisse Fälle verlangen aber auch noch, wie ich im folgenden an einem Beispiel zeigen möchte, eine besondere Erklarung

Das in nachvedischer Zeit gebrauchliche Wort fur 'Zeit', kala , kommt ım RV nur an einer einzigen Stelle vor (10, 42, 9) Im AV wird es haufiger. in der Sprache der Brahmanas verdrangt es, wie schon im PW bemerkt wird, das alte Wort riu mehr und mehr Das gleichlautende Adjektiv kāla 'schwarz' ist der vedischen Sprache vollkommen fremd Es findet sich zuerst bei Panini und dann unendlich haufig in der epischen und klassischen Literatur Im Pali sind beide Wörter vorhanden, kala 'Zeit' wird stets mit l, kāla 'schwarz' im allgemeinen mit l geschrieben. Man hat diese Schreibung für die Etymologie von kala 'schwarz' bisher ganzlich unbeachtet gelassen, wohl weil man annahm, daß kāla eine willkurliche Erfindung der Schreiber sei, bestimmt das Wort von läla 'Zeit' zu unter scheiden Nun liest aber auch eine sehr alte turkestanische Papierhand schrift des Prātimoksasūtra der Sarvāstivadins die den Text noch in ganz prakritischer Form enthalt, in Nihs 13 kāla (śuddhiya kala elakaloma) Die spateren Handschriften bieten dafur samtlich kāda 1), wahrend das Wort fur 'Zeit' auch luer uberall in der Form lala erscheint Man brauchte auf diese Schreibungen vielleicht nicht allzuviel zu geben, wenn diese buddhistischen Texte auf Texte in der Pali Sprache zuruckgingen Es laßt sich aber mit völliger Sicherheit nachweisen daß sie, soweit sie Übersetzungen sind, direkt auf den Schriften in der östlichen Volkssprache beruhen Auch in dieser muß also kāla 'schwarz' neben kāla 'Zeit' ge golten haben, und wir können in Sk kāla- 'schwarz' nur eine Entlehnung aus der Volkssprache sehen mit der gewöhnlichen Ersetzung des l durch lDas hat weiter zur Folge, daß die Vergleichung mit gr zalis, lat caligo, ksi kalu usw 2) aufgegeben werden muß Ich furchte allerdings, daß man

<sup>3)</sup> Vgl JA XI, 2, 496

<sup>2)</sup> Bechtel, Hauptprobleme, S 304f , Leumann, Etym Wtb

sich sehwer entschließen wird, auf eine Gleichung zu verzichten, die zum festen Bestand der vergleichenden Grammatik zu gehören schien, und daß sie sich daher auch noch weiterhm ihres Daseins erfreiene wird ahnlich wie die Gleichung danda = bézőgen, die immer wieder auftaucht, obwohl Liden Studien zur altind und vergl Sprachgeschichte 80 danda richtig zur Wurzel daß gestellt hat.<sup>1</sup>)

So sicher mir aber auch die Zuruckfuhrung von kula 'schwarz' auf Lada zu sein scheint so kann ich doch nicht die Berechtigung der Frage bestreiten wie es denn kommt, daß Pänim an zwei Stellen (4, 1 42, 5, 4, 33) kala gebraucht Daß erst im Lauf der spateren Überlieferung ein ur sprungliches kāda durch kāla ersetzt sein sollte ist bei einem Text wie der Astädhväy, wenig wahrscheinlich Ebenso unwahrscheinlich ist aber auch die Annahme daß in den Sütras ursprunglich kala gestanden haben sollte fur das dann spater kāla eingetreten ware, da Pānini, wie schon bemerkt das I in seinem Lautsystem nicht anerkennt und es dalier auch in seiner Sprache nicht verwendet haben wird. Wir werden also zu dem Schlusse gedrangt daß Panim. dessen Zeit niemand bis in das 4 Jahrhundert n Chr hmabrucken wird bereits kāla sprach Nun gehört Panini dem außersten Nordwesten Indiens an Huen tsang berichtet uns, daß sein Geburtsort Salatura in Gandhāra lag Ich habe schon oben darauf hin gewiesen daß sich in diesem Gebiet das I nicht nachweisen laßt.2) Wenn also em Wort mit l aus einem der sudlichen oder östlichen Dialekte in die Sprache von Gandhara aufgenommen wurde<sup>3</sup>) so konnte das kaum anders als unter Ersetzung des I durch I erfolgen Alles aber spricht dafur, daß das dem ganzen Veda unbekannte kala aus der Volkssprache stammt. da es in der Literatur zuerst in den buddhistischen Texten erscheint so ist es jedenfalls nicht unwahrscheinlich daß es sich von der Magadhi des öst lichen Indien aus ausgebreitet hat. In die Sprache von Gandhara wurde es als kala ubernommen und in dieser Form erscheint es daher auch bei Panim Die Übersetzer des buddhistischen Kanons anderseits haben ohne sich um die panineische Wortform zu kummern kala durch kada wieder gegeben da sie gewohnt waren jedes l der östlichen Sprache zu d zu sanskritisieren

Vielleicht ist es nicht überfi issig zur Stutze von Li iens Auffassung darauf hinzuweisen daß Manu 8 299 res iidala der Bambusstock ist sieho auch Gaut 2 43

<sup>&#</sup>x27;) Sowett ich sehe kennen auch die modernen undseiten Spraci en dieses Gebietes kun I Bemerkenswert ist daß nach den Angaben Sir George Griersone Ling Surt. VIII 1 246 auch im Lai ndå das J das im der Schrift ubriggen nicht von I geschieden wird im Aorden in der Nachburschaft der dardischen Sprachen verschwindet. In Hazara oder im Chibil Lande hört man es micht Im ubriggen ist die Verteilung der beiden I Laute in den neundischen Sprachen, de sie bes tzen, cus andere als im den Alt und Wittelprakt stimt Akusahimoder Pauläch v jal Konow, ZDMG LAVI 1167

<sup>3)</sup> Derart ge Fntlei nungen aus einer Spraci e oder Mundart in die andere sind auch in neuerer Zeit ganz gewöhnlich

Fur I, dessen Herkunft aus I durch ein im Sanskrit daneben erscheinendes I bewiesen wird, hat Wackernagel bereits ein reiches Material bei gebracht Ich möchte im folgenden an einigen Beispielen zeigen wie mit Nutzen auch die Schreibungen mit I im Sanskrit oder Prakrit für die Teststellung der Herkunft des I herangezogen werden können

Daß nachved nala 'Rohr' auf ved und nachved nada zuruckgeht, hat man langst erkannt da in RV 8, 1, 33 naldh erscheint Zu nada gehört naturlich auch AV und spater (auch in der Handschrift der Kalp ) nade 'Röhre', nachved nāla 'Röhre', SB pranādı , nachved pranālı 'Abzugs röhre', wofur die Junagadh Inschrift wiederum das Mittelglied nali . pranalibietet Zu beachten ist, daß in der Inschrift neben pranäli, pranälibhir pranadya erscheint, das zeigt daß das im Rgveda den Wechsel zwischen d und I regelnde Gesetz auch in der spateren Zeit noch gilt 1) Eine Ab leitung von nada ist ferner auch nachved nalina 'Wasserrose', gebildet wie phalina, barhina, also eigentlich 'mit hohlem Stengel versehen', die alto Schreibung nalini ist in der Kalp erhalten Rohr' bedeutet sicherlich auch der alte Königsname Nala der SB 2 3 2, 1 2 noch Nada lautet, man mag damit Namen wie Venu usw vergleichen Das Pali hat in der ganzen Gruppe die richtige Schreibung noch vielfach bewahrt nala 'Rohr', nāli 'Rohre' Nalini Nalinikā Nom pr (Jat 545 235, 526 1), daneben finden sich freilich überall auch die Schreibungen mit I wie aus Childers Wörterbuch zu ersehen ist Zusammenhang mit nälika 'Art Pfeil ist möglich aber unwahrscheinlich Mit nalada Narde' hat nada kaum etwas zu tun Ganz fern zu halten ist narāca 'Art Pfeil da altes d im Sanskrit memals zu r werden kann

Die Schreibung pali in der Junagadh Inschrift beweist daß nachved pali zum mindesten in der Bedeutung Damm einen alten Zerebral enthalt

Im Epos und in der spateren Lateratur erscheint haufig die Wurzel lat 'tandeln', mit dem Kausativ lalayatı in der Bedeutung 'hatscheln'. Fur das Pali gibt Childers lalatı an In der Inschrift des Samudragupta steht aber zweimal lalita was auf lad als ursprungliche Form der Kurzel weist Genau in dieser Form erscheint die Wurzel in Panims Dhätupatha (9.76) lada tiläse. Erst Spitere haben wie Westergaard bemerkt lala pradyam hinzugefugt was Ksirasvämin Parusakära und andere dalayor ekatrāt für überflussig halten. Unter den Wurzeln der zehnten Klasse (32, 7) luhrt der Dhätupätha ferner lada (lädayatı) upsserüyäm an Der Dhätupātha kennt also lalatı lälayatı unzweifelhaft in der Lorm ladatı, lädayatı, wie es mit der Wurzel lal ipsäyäm (auch 33, 14) steht braucht uns hier nicht zu beschäftigen. Die Formen des Dhätupätha sind aber auch genau diegengen, die wir bei Pänim der das I ignoriert, erwarten müssen seis eind auch in der Lateratur belegt. Nach dem kleineren PW findet sich

<sup>1)</sup> Fin Abglanz der alten Verhaltnisse reigt sich z. B. auch noch Ragl uv. 18 4, wo in derselben Strot be nadralz. Vala, nahna nebeneman ler stehen

ladat Rājat 7, 927, R Schmidt fuhrt ZDMG LXXI, 37 ladida, riladida aus dem Śrikanthacarita an Wichtiger noch ist, daß auch im Prātimoksasūtra der Sarvastivādns (V, 57) upalādayd: erschemt!) De Entwicklungsreihe ladat, lalatı lalatı schemt mir damit völlig gesichert zu sein, die Zusammenstellungen von lalatı mit bulg ldēm, lelējkā, russ lelējatī (Ühlenbeck) mussen aufreceçben werden!)

Îm Canakyasataka wird die Erziehungsregel gegeben lalane bahaio dosäs tädane baharo gunäh tasmat putram ca sisyam ca tädayen na tu lälayet || lalayet pañca varsani daska varsani tadayet || pränte tu sodase varsa putram mitravad äcaret ||

Daß lälane lälavet und tädane, tädavet hier durch den Reim rebunden sind, ist unverkennbar Manche Handschriften suchen ihn dadurch herzustellen daß sie ladane ( nad), ladayet lesen\*) Das kann richtig sein. wahrscheinlicher ist es zwar, da es sich sehwerlich um einen alten Spruch handelt daß ursprunglich lälane, lälaget und tälane tälaget gebraucht war Daß diese Formen einst wirklich existierten, zeigt die Handschrift der Kalo Allerdings bietet die Handschrift auch tadona Warum sich in der Flexion von tadayats das alte d schheßlich behauptet hat, vermag ich micht zu sagen Übrigens hat sich in einer Ableitung von tad auch das I spater durchgesetzt in tala 'Handeklatschen', 'Takt', das auch im Pali die Form tala zeigt (Jat 374 3) wahrend für schlagen täleti gilt Das PW schwankt, ob tala von tad oder von tala Handflache' abzuleiten sei. Uhlenbeck hat sich fur das letztere entschieden. Wie tala von tala gebildet sein sollte, weiß ich nicht zu sagen das schon VS 30 20 vorkommende panighna-'Handeklatscher' bei Pan 3 2 55 panigha und tadagha als Bezeichnung von Gewerbetreibenden ghantatada 'die Glocke schlagend' bei Manu 10, 33, p hatthatālana das Handeklatschen beim Tanze', Jāt II, 37, 2, und der Umstand daß tala haufig auch vom Klatschen der Ohrlappen der Ele fanten gebraucht wird, lassen es mir als sicher erscheinen, daß tala aus tādo hervorgegangen ist, das in der Bedeutung 'Schlag' schon AV 19, 32 2 (nórass tádam á ghnate) belegt 1st, wenn auch die Zwischenstufe tāla bisher noch fehlt.

Im nachvedischen Sanskrit steht eine Wurzel lul 'sich hin und her bewegen', im Kausativ hin und herbewegen', 'in Verwirzung bringen' neben einer Wurzel lud, die im Kausativ in der Bedeutung 'hin und herbewegen', 'in Unruhe versetzen' usw erscheint Uhlenbeck vermutet Zu sammenhang von lodayati mit lunthati, halt dagegen den Zusammenhang

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) JA XI 2 516 Varianten sind ullapayet und upaklpayet das dem upakl peyya der Pali Regel genauer entspricht

Den Zusammenhang von lad und lat hatte schon Benfey, Gött Abh VI,
 richt g erkannt seine Etymologie von lad ist freiheh unmöglich

<sup>1)</sup> Siehe Böhtlingk, Ind Spr 1 5847f Weber, Monatsber BAW 1864, S 412

mit lolati für unwahrscheinlich Genau das Gegenteil ist richtig Lodayats und lolayat sind einfach identisch, lodayat ist die echte Sanskriform, lolayat isthi für lolayat Das vyälulita der Inschrift des Samudragupta, das vilulita der Handschrift der Kalp , zeigt wiederum die zu erwartende Mittelstufe Damit werden alle von Ühlenbeck angestellten Vergleiche mit Wörtern der slavischen Sprachen hinfallig Der panineische Dhätupätha (9, 27) scheint übrigens ursprunglich nur lut anerkannt zu haben, sicherlich ist lul-, wahrscheinlich aber auch lud- erst spater hinzugefügt. Für die Frage der Entstehung des d, auf die hier micht naher eingegangen werden soll, ist das micht ohne Bedeutung

Das Samhalaka der Inschrift des Samudragupta zeigt, daß in Sim hala-, dem alten Namen der Insel Ceylon, ein ursprungliches Suffix -da steckt Auch im Pah hat sich die echte Schreibung Sihala noch an einigen Stellen erhalten 1

Nachved kalatra 'Ehefrau' usw wird Unadis 3, 106 von der Wurzel gad abgeleitet Das ist naturlich unsinnig, laßt aber darauf schließen, daß der Verfasser über den Ursprung des l aus d noch unterrichtet war Die Bestatigung liefert die Handschrift der Kalp mit ihrem kalatra 2)

Kalama ist im nachved Sanskrit eine Art Reis In der Alt-Ardhamā-gadhi der Dramen<sup>3</sup>) steht kalamadanākam Sk kalama geht also auf kalama, kadama zuruck und hangt daher wahrscheinlich mit kardamazusammen, das sich bei Susruta als Name einer bestimmten Körnerfrucht findet Mit kalama 'Schreibrohr', das erst im Trikāndasesa erscheint und daher nicht direkt auf das gr καλαμος oder das lat calamus, sondern erst auf das daraus entlehnte arab qalam zuruckgehen wird, ist kalama 'Reis' naturlich nur außerheh zusammengefallen

Durch das lavali- und (pa)vvalālım ın der Alt Śaurasenī der Dramen')
vard auch die Herleitung von nachved lavali 'averrhoa acada' und āls
'Reihe' aus lavadi und āds gesschert

In der epischen und klassischen Literatur findet sich dädima 'Granatapiel' Fur das Pali gibt Childers dalima an, das gelegentlich auch im Sanskrit, z B in der Bengali Rezension des Amarus (15)<sup>4</sup>) erscheint Daß dälima- nur schlechte Schreibung für dälima ist, zeigt wiederum die Alt-

<sup>&#</sup>x27;) Siehe Konow Andersen, JPTS 1910, S 177 Wegen des vyala in der Juna gadh Insehrift und des als in der Tusam Insehrift verweise ich auf meine Behandlung der Wörter oben S 429, 433

<sup>3)</sup> Bisweilen ist die Handschrift ubrigens auch durch ihre Schreibungen mit d von Wert So verrat kadebara, das sich auch Divy 39 findet, die Natur des I in nach veil katebara Tiesche', 'Korper', wahrend das Pali nur die spatere Schreibung mit I zu haben scheint.

<sup>3)</sup> Bruchstucke, S 37 4) Bruchstucke, S 43, 54

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Hrsg von Simon 8 63 Auch in dem Kommentar des Maheśvara zu Am 2, 4, 64 wird dalima und dädimba als Nebenform von dädima angeführt. Vgl. ferner PW s. v.

Saurasenider Dramen 1) Ohne die Sanskritform zu berucksichtigen, hat Charpentier, IF XXIX, 389 p dalima als eine Bildung von \*dalt-'Ast', 'Zweig' mit dem Suffix mant erklart Daß man den Umstand, daß der Granatapfelbaum Zweige hat, als so charakteristisch fur ihn empfunden haben sollte, daß man ihm danach den Namen gab, will mir nicht einleuchten Meines Erachtens ist es überhaupt von vornherein wahrscheinlicher, daß man den Granatapfel nach einer Eigenschaft der Frucht benannt habe Aufgefallen sind dem Inder die zahlreichen Kerne der Frucht, die ihn an Zahne erinnern So heißt es in einer im PW angeführten Stelle des Mbh dantapurnash sarudhirast vaktrast dadimasamnibhash, und dantabisa. dantabijaka ist, wie die Anfuhrungen aus medizinischen Wörterbuchern ım PW zeigen geradezu ein Name des Granatapfels geworden Gestützt anf diese Tatsache und in der wohl sicheren Annahme, daß dadima kein altes Sanskritwort, sondern aus einem mittelindischen Dialekt entlehnt ist wage ich es, auch dadima als 'mit Zihnen versehen' zu erklaren. Im Pali werden vielfach von a Stammen mit dem Suffix imant possessive Adjektive gebildet, die vom Nom Sing aus dann mit Verlust des -nt in die a Flexion ubergefuhrt werden2), so z B pāpimant (haufig) puttimant-(SN 33 34) phalimant, Akk Sing m phalimam (Jat 429, 7 8) Das Suffix ama, das sich so ergibt, möchte ich auch in dadima sehen. Der erste Bestandteil laßt sich ohne Schwierigkeit auf damstra zuruckfuhren. das ım Palı als dāthā ın den Mittel Prakrits als dādhā- erscheint\*) und in dieser Form auch in die Sanskrit Kośas aufgenommen ist. An dem Verlust der Aspiration darf man keinen Anstoß nehmen. In der Sprache des Volkes ist dh schon im Alt Prakrit zu d geworden so wird z B in den Inschriften zu Sancı und Bharaut der Name Asadha Asadha konsequent Asada (306 396), Asadā (697) geschrieben ahnlich wie in den westlichen Höhlen inschriften Asala neben Asalha erscheint\*) Auch AMe sandeva ist daher nicht einfach als falsche Lesart fur sandheya zu bezeichnen, wie Pischel, Gramm der Pr § 213 es tut Im PW wird sogar dadaka- selbst in der Bedeutung 'Zahn' aus dem Sabdärthakalpataru angefuhrt Auch von seiten der Bedeutung laßt sich gegen die Herleitung von damstra kaum etwas einwenden Damstra wird keineswegs nur vom Fangzahn von Tieren oder Damonen gebraucht, es ist auch die genauere Bezeichnung der Schneide oder Vorderzahne des Menschen So werden SBr 11, 4 1, 5 die damstrah von den zambhuah, den Backenzähnen, unterschieden, Ram 5. 35. 19 wird unter den Merkmalen des Rama erwahnt, daß er caturdamstrah sei. Jät IV, 245 ist von einem Mann die Rede, der millhantadatho ist, 'vorstehende Zahne' hat

<sup>1)</sup> Bruchstucke S 43 1) Siehe Geiger, Pali § 96

<sup>1)</sup> Pischel Grammatik der Prakrit Sprachen, § 76 304 1) Siche oben S 547

IF IV, 101 hat Sutterlin darauf hingewiesen, daß got mauilo Madehen', ag medule, an meyla eine ganz genaue Entsprechung in nachted mahilu Trun' habe Man wird den Bedeutungsunterschied nicht dagegen ins Feld führen können Bedenken erweckt eher die Nebenform mahelä, die in spiteren Werken belegt ist, das PW führt auch mahilä auf Diese Tormen inden durch den Vergleich mit mauilo keine rechte Erklarung. Uhlenbeck will mahilä lieber gr mi din gleichsetzen Daß beide Gleichungen aufzu geben sind, zeigt das neunte Telsenedikt des Asoka zu Girnär, wo mahilä din Trauen' an Stelle des ühi, striyaka, abakajaniyo, balika janika der übrigen Versionen erscheint, mahilä steht also für mahilä

Tur cola- 'Frauenjacke' lehren Lexikographen (Hem An 2, 116, Med) nuch cola Uhlenbeck fragt, ob l hier aus d entstanden oder cola nur eine unrichtige Schreibweise sei Die Frage wird durch das Pali ent schieden, wo wir allerdings auch schon cola, colaka, aber auch noch cola, colaka finden¹) Daß cola die cehte alte Form ist, zeigt nicht nur das Sanskrit des Saddharmapundarika (4, 11 paryesate bhakla tahkāpi codam, 4, 13 bhaklam ca codam ca gaiesamānah 4, 19 kim adya codena tha bho janena vā) sondern auch das der Handschriften des buddhistischen Kanons Hier steht z B im Sikhāklaksūtra (= Sigālovādasutta) ebenfalls bhaklacodāninpradānena Ob coda, cola wirkheh auf die im Dhatupātha 28 98 angefuhrte Wurzel cuda samierarane zuruckgeht oder ob diese Wurzel nur um coda willen erfunden ist¹) mag dahingestellt sein, jedenfalls spricht die Form der Wurzel dafur daß den Grammatil ern die Form coda bekannt war

Fur ep und kl karala Mundvoll, Bissen, haben die Pali Hand schriften gewöhnlich kabala gelegentlich kabala 1 die zentralissatischen Handschriften des Prätimoksasütra lesen kabada und kapada 1 die Mahavyutpatit 263 62 lut karada das in der Bedeutung Gurgelwasser auch bei Susruta erscheint Über die Herkunft des I kann also kein Zweifel bestehen Übrigens spricht die Pali Form dafur daß das Wort altes benthalt Die von Uhlenbeck angeführten Vergleichungen werden dadurch noch unwahrscheinlicher

Eine systematische Durchforschung des gesamten Materials wird voraussichtlich zeigen daß das Gebiet des aus I hervorgegangenen I im Sanskrit weit umfangericher ist als die hier angefuhrten Falle erkennen lassen Ich will die Zahl der Beispiele aber jetzt nicht vermehren sondern möchte zum Schlusse nur noch kurz auf die Frage eingehen, ob und unter welchen Umstanden ein aus I entstandenes I mit r wechseh kann Sk

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe E Mulier, Grammar of the Pali Language S 27 Im Pali hat cola immer die aligemeinere Bedeutung Zeug

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Analog ist das Verhältnis von nachved sthula Zelt zu sthula samvarane in Dhatup 28 94 zu beurteilen

<sup>4)</sup> Muller a a O kabaja Pat Sekkh 39 41 43 45 m Suttavibh

<sup>&#</sup>x27;) Das p 1st Hypersanskritismus oder Einfluß des Tocharischen

Sauraseni der Dramen 1) Ohne die Sanskritform zu berucksichtigen, hat Charpentier, IF XXIX, 389 p dalima als eine Bildung von \*dall 'Ast'. 'Zwein' mit dem Suffix -mant erklart Diß man den Umstand, daß der Granatapfelbaum Zweige hat, als so charakteristisch fur ihn empfunden haben sollte, daß man ihm danach den Namen gab, will mir nicht einleuchten Memes Erachtens ist es überhaunt von vornherein wahrscheinlicher, daß man den Granatapfel nach einer Eigenschaft der Frucht benannt habe Aufgefallen sind dem Inder die zahlreichen Kerne der Frucht, die ihn an Zahne erinnern So heißt es in einer im PW angeführten Stelle des Mbh dantapurnash sarudhirair vaktrair dadimasamnibhash, und dantabina . dantabijala ist wie die Anfuhrungen aus medizinischen Wörterbuchern ım PW zeigen, geradezu ein Name des Granatapfels geworden Gestutzt auf diese Tatsache und in der wohl sicheren Annahme, daß dadima kein altes Sanskritwort, sondern aus einem mittelindischen Dialekt entlehnt ist wage ich es, auch dadima als 'mit Zahnen versehen' zu erklaren. Im Palı werden vielfach von a Stammen mit dem Suffix imant possessive Adjektive gebildet, die vom Nom Sing aus dann mit Verlust des ni- in die a Flexion ubergefuhrt werden'), so z B papimant (haufig) puttimant (SN 33 34), phalimant, All Sing m phalimam (Jat 429.7 8) Das Suffix ima, das sich so ergibt, möchte ich auch in dädima sehen Der erste Bestandteil laßt sich ohne Schwierigkeit auf damstra zuruckfuhren. das im Pali als datha in den Vittel Prakrits als dadha erscheints) und in dieser Form auch in die Sanskrit Kosas aufgenommen ist. An dem Verlust der Aspiration darf man keinen Anstoß nehmen. In der Sprache des Volkes ist dh schon im Alt Prakrit zu d geworden, so wird z B in den Inschriften zu Sancı und Bharaut der Name Asadha Asadha konsequent Asada-(306-396), Asadā (697) seschrieben, abnlich wie in den westlichen Höhlen inschriften Asala neben Asalha erscheint\*) Auch AMg sandeva ist daher nicht einfach als falsche Lesart für sandheug zu bezeichnen, wie Pischel, Gramm der Pr § 213, es tut Im PW wird sogar dadaka selbst in der Bedeutung 'Zahn' aus dem Sabdarthakalpataru angeführt. Auch von seiten der Bedeutung laßt sich gegen die Herleitung von damstrakaum etwas einwenden Damstra wird keineswegs nur vom Fangzahn von Tieren oder Damonen gebraucht, es ist auch die genauere Bezeichnung der Schneide oder Vorderzahne des Menschen So werden SBr 11, 4, 1, 5 die damstrah von den 3ambhyah, den Backenzahnen unterschieden, Ram 5, 35, 19 wird unter den Merkmalen des Rama erwahnt, daß er coturdam trah sei, Jat IV, 245 ist von einem Mann die Bede, der nillhantadatho ist, 'vorstehende Zahne' hat

<sup>1)</sup> Bruchstucke, S 43 
2) Siehe Geiger, Pali § 96

Prachel, Grammatik der Prakrit Sprachen, § 76, 304
 Siehe oben S 547

IF IV, 101 hat Sutterlin darauf hingewiesen daß got mawilo 'Madchen', ags meoule, an meyla eine ganz genaue Entsprechung in nachved mahlā-'Frau' habe Man wird den Bedeutungsunterschied nicht dagegen im Feld fuhren können Bedenken erweckt eher die Nebenform mahelā , die in spateren Werken belegt ist, das PW fuhrt auch mahlā- auf Diese Formen linden durch den Vergleich mit maulo keine rechte Erklarung Uhlenbeck will mahlā- lieber gr $\mu epidh\eta$  gleichsetzen Daß beide Gleichungen aufzu geben sind, zeigt das neunte Felsenedikt des Asoka zu Girnar, wo mahlādigo 'Frauen' an Stelle des ihlī, striyaka, abalayaniyo, balika janika der ubrigen Versionen erscheint, māhlā stellt also fur mahlā-

Fur cola 'Frauenjacke' lehren Lexikographen (Hem An 2, 116, Med) auch coda Uhlenbeck fragt, ob l'her aus d'entstanden oder codanur eine unrichtige Schreibweise sei Die Frage wird durch das Pali entschieden, wo wir allerdings auch schon cola, colaka, aber auch noch cola, colaka- finden') Daß coda die echte alte Form ist, zeigt nicht nur das Sanskrit des Saddharmapundarika (4, 11 paryesate bhakla tathāp codam, 4, 13 bhaklam ca codam ca garesamānah, 4, 19 km adya codena tha bhananen a'ā), sondern auch das der Handschriften des buddhistischen Kanons Hier steht z B im Sikhālakasūtra (= Sigalovadasutta) ebenfalls bhaklacodānupradānena Ob coda, cola- wirklich auf die im Dhātupātha 23, 98 angefuhrte Würzel cuda samivarane zuruckgeht oder ob diese Wurzel nur coda willen erfunden ist'), mag dahingestellt sein, jedenfalls spricht die Form der Würzel dafur, daß den Grammatikern die Form coda bekannt war

Fur ep und kl kavala- 'Mundvoll', 'Bissen', haben die Pali Handschriften gewöhnlich kabala, gelegentlich kabala 3, die zentralasritischen
Handschriften des Pratumokasitira lesen kabada und kapada 4) die
Mahävyutpatti 263, 62 hat kaiada, das in der Bedeutung 'Gurgelwasser'
auch bei Susruta erscheint Uber die Herkunft des l kann also kein Zweifel
bestehen Übrigens spricht die Pali Form dafur, daß das Wort altes b
enthalt Die von Uhlenbeck angeführten Vergleichungen werden dadurch
noch unwahrscheinlicher

Eine systematische Durchforschung des gesamten Materials wird voraussichtheh zeigen, daß das Gebiet des aus l hervorgegangenen l im Sanskrit weit umfangreicher ist als die hier angeführten Falle erkennen lassen Ich will die Zahl der Beispiele aber jetzt nicht vermehren, sondern möchte zum Schlusse nur noch kurz auf die Frage eingehen, ob und unter welchen Umstanden ein aus l entstandenes l mit r wechseln kann. Sk

Siehe E Muller, Grammar of the Pali Language, S 27 Im Pali hat cola immer die allgemeinere Bedeutung Zeug

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Analog ist das Verhaltnis von nachved sthula 'Zelt' zu sthuda samvarane in Dhātup 28, 94 zu beurteilen

Muller a a O , kabala Pat Sekkh 39 41 43 45 nm Suttavibh
 Das p 1st Hypersanskritismus oder Finfluß des Tocharischen

Saurasenider Dramen 1) Ohne die Sanskritform zu berucksichtigen, hat Charpentier, IF XXIX 389 p dälima als eine Bildung von 'dält-'Ast', 'Zweg' mit dem Sufix mant erklirt Daß min den Umstand, daß der Granatapfelbaum Zweige hat, als so charakteristisch für ihn empfunden haben sollte, daß man ihm danach den Namen gab, will mir nicht einleuchten Memes Erachtens ist es überhaupt von vornherem wahrscheinlicher, daß man den Granatapfel nach einer Eigenschaft der Frucht benannt habe Aufgefallen sind dem Inder die zahlreichen Kerne der Frucht, die ihn an Zahne erinnern So heißt es in einer im PW angeführten Stelle des Mbh dantapurnash sarudhirair vaktrair dadimasamnibhash, und dantabija-, dantabiyaka ist wie die Anfuhrungen aus medizinischen Wörterbuchern ım PW zeigen, geradezu ein Name des Granatapfels geworden Gestutzt auf diese Tatsache und in der wohl sicheren Annahme, daß dadima kein altes Sanskritwort, sondern aus einem mittelindischen Dialekt entlehnt ist wage ich es, auch dadima als 'mit Zahnen versehen' zu erklaren. Im Palı werden vielfach von a Stammen mit dem Suffix imant possessive Adjektive gebildet, die vom Nom Sing aus dann mit Verlust des -nt in die a Flexion ubergefuhrt werden2), so z B papimant (haufig) puttimant-(SN 33 34), phalimant Akk Sing m phalimam (Jat 429, 7 8) Das Suffix ima, das sich so ergibt möchte ich auch in dadima sehen. Der erste Bestandteil lißt sich ohne Schwierigkeit auf damstra zuruckfuhren. das ım Palı als datha ım den Vittel Prakrits als dadha erschemt3) und m dieser Form auch in die Sanskrit Kosas aufgenommen ist. An dem Verlust der Aspiration darf man keinen Anstoß nehmen. In der Sprache des Volkes ist dh schon im Alt Prakrit zu d geworden so wird z B in den Inschriften zu Sancı und Bharaut der Name Asadha . Asadha konsequent Asada (306 396) Asada (697) geschrieben, alinlich wie in den westlichen Höhleninschriften Asala neben Asalha erscheint\*) Auch AMg sandeya ist daher nicht einfach als falsche Lesart fur sandheya zu bezeichnen, wie Pischel, Gramm der Pr § 213 es tut Im PW wird sogar dadaka selbst in der Bedeutung 'Zahn' aus dem Sabdarthakalpataru angefuhrt Auch von seiten der Bedeutung laßt sich gegen die Herleitung von damstra kaum etwas einwenden Damstra wird keineswegs nur vom Fangzahn von Tieren oder Damonen gebraucht, es ist auch die genauere Bezeichnung der Schneide oder Vorderzähne des Menschen So werden SBr 11, 4, 1, 5 die damsträh von den gambhyah, den Backenzahnen, unterschieden, Ram 5, 35, 19 wird unter den Verhmalen des Rama erwahnt, daß er caturdamstrah sei, Jat IV, 245 ist von einem Mann die Rede, der nillhantadatho ist, 'vorstehende Zahne' hat

<sup>1)</sup> Bruchstucke, S 43 2) Siehe Geiger, Pali § 96

Prechel, Grammatik der Prakrit Sprachen, § 76 304
 Siehe oben S 547

IF IV, 101 hat Sutterlin darauf hingewiesen, daß got mawilo 'Madchen', ags meoule, an meyla eine ganz genaue Entsprechung in nachved mahlā-Trau' habe Man wird den Bedeutungsunterschied nicht dagegen im Feld fuhren können Bedenken erweckt eher die Nebenform mahelā , die in spateren Werken belegt ist, das PW fuhrt auch mahilā auf Diese Formen inden durch den Vergleich mit mawilo keine rechte Erklarung Uhlenbeck will mahilā-lieber gr $\mu epidān$  gleichsetzen Daß beide Gleichungen aufzu geben sind, zeigt das neunte Felsenedikt des Asoka zu Girnār, wo mahidāyo' Frauen' an Stelle des ithī, striyaka, abalajaniyo, balika janika der ubrigen Versionen erscheint, mahilā steht also fur mahilā

Fur cola 'Frauenjacke' lehren Lexikographen (Hem An 2, 116, Med) auch coda Uhlenbeck fragt, ob l'her aus d'entstanden oder codanur eine unrichtige Schreibweise sei Die Frage wird durch das Pali entschieden, wo wir allerdings auch schon cola, colala, aber auch noch cola, colala- finden') Daß coda die echte alte Form ist, zeigt nicht nur das Sanskrit des Saddharmapundarika (4, 11 paryesate bhakla tulhäm codam, 4, 13 bhaklam ca codam ca gavesamänah, 4, 19 lim adya coden tha bhojanema vä), sondern auch das der Handschriften des buddhistischen Kanons Hier steht z B im Sikhälakasutra (= Sigālovādasutta) ebenfalls bhakla codāmupradānena Ob coda-, cola wirklich auf die im Dhātupātha 28, 98 angefuhrte Wurzel cuda samiarane zuruckgelt oder ob diese Wurzel nur mcoda willen erfunden ist'), mag dahingestellt sein, jedenfalls spricht die Form der Wurzel dafur, daß den Grammatikern die Form coda bekannt war

Fur ep und hl karala 'Mundvoll', 'Bissen', haben die Pali Handschriften gewöhnlich kabala, gelegentlich kabala 3), die zentralisantischen Handschriften des Pratimoksasütra lesen kabada- und kapada 4), die Mahävyutpatti 263, 62 hat karada, das in der Bedeutung 'Gurgelwasser' auch bei Suśruta erscheint Über die Herkunft des l kann also kein Zweifel bestehen Übrigens spricht die Pali Form difur, daß das Wort altes benthalt. Die von Uhlenbeck angeführten Vergleichungen werden dadurch noch unwahrscheinlicher

Eme systematische Durchforschung des gesamten Materials wird voraussichtlich zeigen, daß das Gebiet des aus l hervorgegangenen l im Sanskrit weit umfangreicher ist als die hier angefuhrten Falle erkennen lassen Ich will die Zahl der Beispiele aber jetzt nicht vermehren, sondern möchte zum Schlusse nur noch kurz auf die Frage eingehen, ob und unter welchen Umstanden ein aus l entstandenes l mit r wechseln kann. Sk

<sup>1)</sup> Siehe E Muller, Grammar of the Pali Language, S 27 Im Pali hat cola immer die allgemeinere Bedeutung 'Zeug'

<sup>1)</sup> Analog ist das Verhaltnis von nachved sthula '7elt' zu sthula samrarane in Dhatup 28, 94 zu beurteilen

Muller a a O , kabala Påt Sekkh 39 41 43 45 im Suttavibh
 Dis p ist Hypersanskritismus oder Finfluß des Tochanschen

vaudārya 1) der Name des bekannten Edelsteines lautet im Pali teluriya. Die Prakrit Formen verzeichnet Pischel a a O § 241 Bh 4, 33 hat teluria, Deśin 7,77 telulia Damit sind wie Pischel richtig bemerkt, eturia bzw telulia gemeint, die letzte Form stammt offenbar aus einem teluria bzw telulia gemeint, die letzte Form stammt offenbar aus einem teluria bzw telulia gemeint, die letzte Form stammt offenbar aus einem teluria bzw telulia gemeint, die letzte Form stammt offenbar aus einem teluria bzw telulia gemeint finde Fur geworhlich aber lautet das Wort AMg JM terulia, M & terulia, was zu dem gr phigwilach, lat berullus stimmt Nach Pischel ist in diesem Fall d zu r geworden. Ich halte das schon deshalb fur nicht richtig weil es zu der Annahme zwingt daß außerdem auch noch das ursprungliche r zu l geworden sei was jedenfalls für M S ganz unwahrscheinlich ist Wir haben hier offenbar nicht Übergang von d in r, sondern ein Umspringen von l und r anzumchnien verüli(y)a ist spatere Schreibung für teruli(y)a Daraus wird sich auch das doppelte l in der greichischen Form erklaren, es soll augenscheinlich das zerobrale I wiedergeben.

Das Umspringen von I und r laßt sich noch öfter beobachten Der Lehrer des Buddha heißt im Pali Alara Kalama (Mv 1.6 1ff usw) in den buddhistischen Sanskrit-Texten Arada Kalama (Divy 392, 1ff . Bu ddhac 12 1ff 2)) oder Arāda Kalāpa (Lal 239 6ff ) Das Wort fur 'Koch' lautet im Pali alārika im nachved Sk aralika (fur ārālika ) "Gebogen" ist im Pali alāra im nachved Sk arala (fur arāla) Die Etymologie dieser Worte ist unklar und so laßt sich die Möglichkeit, daß die Metathesis im Pali erfolgte nicht bestreiten wenn ich das auch aus Grunden, auf die ich hier nicht naher eingehen kann für unwahrscheinlich halte. Jedenfalls ist aber nach dem Verhaltnis von pr veruli/u)a und p veluriya dasjenige von pr (AMg JM A) birāla Katze zu p bilāra 3) zu beurteilen Auch hier liegt nicht Übergang von d in r vor sondern birāla ist spatere Schreibung fur birala aus bilara Die Lautverhaltnisse sind hier nur deswegen nicht ganz so durchsichtig weil das Sanskrit wo das Wort seit Pānini (6 2, 72) erscheint nicht bidara sondern bidala bietet Diese Form kehrt unverandert auch in der Sauraseni wieder4) die sich somit auch in diesem Fall als dem Sanskrit am nachsten verwandt erweist. Warum im Sanskrit das la Suffix anstatt des ra Suffixes gebraucht ist ist schwer zu sagen. Das Nebenemanderstehen der beiden Formen bidara und bidala wird aber auch, wie mir scheint, durch die neuindischen Sprachen bewiesen wo das betreffende Wort bald auf die eine bald auf die andere Form zuruckzu

<sup>1)</sup> Daueben endünya on udum abgeleitet nach Pan 4 3 84 doch zeigen die Kasmr Handschriften auch an d eser Stelle die Schreibung mit d, siehe Kielhorn in der Ausgabe des Mahabh II 475 und Ep Ind VIII 39

<sup>&</sup>quot;) Arāda wird Fehler fir Ārāda sein

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) bilâre bilâri bilârikê sind die im Pali gewöhnlichen Formen siehe z B Jät I 478ff III, 265ff Majih Nik I 334 Childers fuhrt aus Abh auch bilâla an das e nfach Palisierung des Sanistriuwertes sein wird

<sup>4)</sup> Dabei ist freilich vorausgesetzt daß bidöla wirklich die richtige Form ist De Zahl der Lesarten ist wie aus Pischel a a O zu ersehen sehr groß

fuhren ist. Ich glaube daher auch nicht, daß man von einer Dissimilation sprechen darf, wenn, ubrigens in ganz modernen Werken, birāla neben hlāla- als Sanskritwort angefuhrt wird birāla ist nichts weiter als dag Prakritwort, das sich durch Metathesis aus bilära erklart

# Vedisch grh-.

Zweimal finden sich im RV Formen von einer Wurzel grh. deren Be deutung bestritten ist, 5, 32, 12

evá hí trám rtuthá yātayantam maghá vrprebhyo dadatam srnómi kím te brahmáno grhate sakhāvo vé tvāvá nidadhuh kámam indra 8, 21, 15, 16

má te amājuro yathā mūrdsa ındra sakhyé tvávatah | nı sadama sacā suté !!

må te godatra nir arāma rādhasa ındra mā te grhāmahı

drihá cid aryah pra mršābhy á bhara na te damána adábhe ||

Bei der Ahnlichkeit des Gedankens in beiden Stellen ist an der Zusammen gehörigkeit der beiden Formen nicht zu zweifeln, wenn auch die eine un thematische, die andere thematische Bildungsweise zeigt. Die unthematische Bildung findet sich wieder in dem grhe, grhita der Maitr Samh . die schon L v Schroeder mit den revedischen Formen zusammengestellt hat Die Stellen lauten 1, 9, 5 caksuse kam darsapürnamasa syyele | na caksuso grhe ya evam ıéda | śrótrāya kam caturmāsyanıyyante | ná śrótrasya grhe yá evam 1éda | vācé cātmane ca kam saumyo 'dhiara 17yate | na vāco ndimano arhe vá evam véda. 2, 5, 2 sarastatím mesím álabheta vó vácó arhita | váa vai sárasıati vācandsya vácam bhisayyati Kāth 9, 13 ist in der Maitr Samh 1, 9, 5 entsprechenden Stelle arhe durch arhaye ersetzt calsuse kam pūrnamā vyate | na caksuso arhave va evam veda | śrotrāva kam amūvasveyyate | na śrotrasya grhaye ya eram reda | râce câtmane ca kam saumyo 'dhvara syate | na raco natmano grhaye ya evam reda Delbruck will grhaye, wie 1 Schroeder bemerkt, als Infinitiv fassen wie ved tuyaye

Sāyanas Erklarung lautet zu 5, 32, 12 brahmāno brhantas te tradunāk sakhāyah stotārah kim grhate | tvattah kim grhnate1) | rsih svakīvābhilāsaprāptivilambanād evam uktavān ity arthah, zu 8, 21, 16 kim ca te tava siabhūtā vayam dhanam prayacchāma | Lasmāccin mā grhāmahi | tasmād anyan na arhnimah | api tu tvatta eva dhanam grhnima ity arthah Sayana leitet also grhate und grhamahs von grabh , grah 'nehmen' ab, und ihm sind alle europuschen Übersetzer außer Gaedicke und teilweise auch Geldner ge-Rindern, kommen um deine Gewahrung, Indra, noch dir entziehen [was

<sup>1)</sup> Text grhnamte 6402 Lalers, Kleine Schriften

<sup>2)</sup> Siehe Bd 5, S 148

dir gebuhrt] Auch Geldner übersetzt 5, 32, 12 Ved Stud 3, 17 'was belommen denn deine Freunde, die Brahmanen', und danach wird Glossar,
S 57, die Stelle unter grabh 'erlangen, empfangen, bekommen' aufgefuhrt
Komm, S 82, 229 hat Geldner aber selbst Zweifel an der Richtigkeit dieser
Deutung geaußert, und in der Tat scheint es im rummöglich zu sein, grhate
in diesem Sinne zu nehmen, da die aktivische Bedeutung für das grhämahi
und das grhe der anderen Stellen geradezu ausgeschlossen ist. Niemand
wird wohl genegt sein, sich die Auffassung Säyanas oder Ludwigs in 8, 21,
16 zu eigen zu machen Graßmann nahm die rigvedischen Formen in passivischem Sinne, im 5 32 12 soll grabh 'annehmen als, halten für' bedeuten
(Übers 'was numst die sonst die Beter zu Genossen'), in 8, 21, 16 'ergreifen,
sich bemachtigen' (Übers 'o Indra, uns ergreife nicht') Einheitliche Auf
fassung der gleichartigen Stellen fehlt also auch hier Erst Oldenberg,
Rigveda 1329 hat diesen Fehler vermeden, er will auch in 5, 32, 12 im
Sanne von 'swe werden erfaßt' nehmen. Was werden dir die Brahmanen,
deine Freunde (vom Bosen) erfaßt' Ebenso hafte schon Delbruck, Altind Syntax 161, 265, 275 das grhe und grhita der Maitr Samh gefaßt 'er
wird nicht am Auge ergriffen, hat nicht daran zu leiden', 'wer etwa an
der Stumme leidet'

Nun erheben sich aber gegen diese Deutung eine Reihe zum Teil schwerer Bedenken Formen von grabh mit h finden sich haufiger erst im zehnten Mandala das emzige sichere Beispiel in den ersten neun Buchern ist ni arhnätu in 4, 57, 7, einer Strophe die sicherlich zu den nachtraglichen Einschuben gehört Weder 5, 32, 12 noch 8 21, 16 unterliegen aber dem Verdacht, sekundar zu sein oder auch nur einer jungeren Zeit anzugehören So spricht das h von grhate und grhamahi entschieden gegen die Herleitung von grabh Mit der Bildungsweise könnte man sich abfinden, wenn auch sonst im Rgveda nur Formen nach der neunten Prasensklasse vorkommen 1). zumal da spater Formen wie mä grhithah Mbh 8 2353 = 49, 53, aarhitäm²) Ram 1, 4, 4 grhisra Whitney, Wurzeln S 40 aus einem Brahmana, vor kommen Auffallen muß es aber doch daß die medialen Formen nicht nur im Rgveda, sondern auch noch in den Yajus Texten im passivischen Sinne gebraucht sein sollten Aus der altindischen Prosa verzeichnet Delbruck a a O S 265 das grhe grhita der Maitr Samh als den einzigen, angeblich sicheren Beleg fur den passivischen Sinn einer medialen Pra sensform Die Zweisel, daß es sich in unserem Fall überhaupt um Formen von der Wurzel grabh handle, werden dadurch erheblich verstarkt Höchst merkwurdig ist auch die Konstruktion Grah wird allerdings sowohl in der Sprache der Brähmanns wie im klassischen Sanskrit gelegentlich mit dem Genitiv verbunden, aber in der alten Sprache ist es der Genitiv der Sache, von der man etwas nimmt yó tű brahmonó bahuyájí tasya kum-

<sup>1)</sup> Abgesehen von Bildungen wie grbhäyati, grbhayati

<sup>\*)</sup> Im PW als 3 Dual Aor gefaßt

4, 3, 5 lathh ha tad rurunāya tram agne lathh dit é garhase kun na dgah, 'In welcher Weise wirst du das o Agni, dem Varuna klagen, in welcher Weise dem Himmel? Was ist unsere Sundo." Spater wird garh- in der Bedeutung 'anklagen, tadeln' mit dem Akkusativ der Person, seltener der Sache gebraucht Gaedicke wöllte daher grhate und grhämah im prissivischen Sinne als 'getudelt werden, tadelnswert sein' nehmen Geldner, Komm, S 220, faßte grh in 8, 21, 16 aktivisch als 'klagen, Vorwurfe machen' und halt es für möglich, daß auch grhate in 5, 32, 12 lierher gehöre Kun würde ja allerdings die Übersetzung 'Warum machen dir die Brahmanen Vorwurfe, deme Freunde die vor dir ihren Wunsch niedergelegt haben'', 'mögen wir dir nieht Vorwurfe machen' einen ganz guten Sinn ergeben, aber richtig kann auch diese Erklarung nieht sein, da sie mit dem grhe der Maitt. Samh unvereinbar ist

Befriedigen kann meiner Ansicht nach nur ein Bedeutungsansatz für grh der an allen Stellen paßt Nun fuhren aber die rgvedischen Stellen, wenn man sie ohne jede Rucksicht auf etymologische Spekulationen pruft, wie mir scheint mit Notwendigkeit für grh auf die Bedeutung vergeblich verlangen 'So hore ich namlich von dir daß du zur rechten Zeit zu zahlen veranlaßt daß du den Sehern Gaben schenkest. Warum verlangen denn vergeblich nach dir die Brahmanen deine Freunde, die vor dir ihren Wunsch niedergelegt haben?" Mögen wir nicht, o Rinderschenker, deiner Gaben entbehren, mögen wir nicht vergeblich nach dir verlangen. Auch auf die verschlossenen Schatze des Reichen lege deine Hand, schaffe sie her, deine Gaben sind micht zu vereiteln 'Vergeblich verlangen', 'ermangeln' paßt aber auch fur die Stellen aus der Maitr Samh 'Nichtermangelt der des Auges' usw Um zu zeigen, was mit dem yó rācó grhita gemeint sei, hat schon Oldenberg auf Stellen verwiesen wie Kath 12,13 sarasralim mesim diabheta yasmad vág apakrámed vág vas sarasvats sarasvaty etásmád apakrámats yásmád rág apakrámati, Taitt S 2, 1, 2, 6 sarasvatím mesím á labhela ya iśraró rācó raditoh sán rácam na raded rág rai sarasiati sarasratim eva sténa bhāgadheyenópa dhāvatı sawdsmin vdcam dadhatı pravaditê vācó bhavat: Die Rede ist also davongelaufen der Opferer entbebrt ihrer

Wir kommen so auf eine Wurzel grh 'vergeblich verlangen, ermangeln' grabh oder garh ist sie nicht zu vereinigen, wohl aber laßt sie sich mit grabh oder gark ist sie nicht zu vereinigen, wohl aber laßt sie sich mit gräh 'geng sein' identifizieren, von dem im RV nur Perl jagrähuh, Aor agrähat, Part grähguntam belegt sit Formell ist gegen diese Identifizierung nichts einzuwenden. Die Annahme, daß gräh-sein Prasens außer nach der verein klasse im Vedum auch nach der zweiten Klasse bildete, ist um so leichter, als auch eine Schattierung der Bedeutung danut verbunden sit, jedenfalls ist se nicht schwerer als die Annahme, daß gräh neben grähadt oder garh neben garhate grhe gebildet habe. Der Übergang von dh xu h ist fur die alteste Sprachperiode genugend bezeugt. Et trifft nach Wackernagel I, § 218 ein dh zwischen Vokalen und wahrselienlich nur

hinter unbetontem Vokal, es ware also regelrecht grhe neben grdhyati zu erwarten Tatsachlich kommt aber das h auch in einer Ableitung von grdh vor, RV 10 117 3 sa id bhojo yo grhave dadāty annakāmaya carate krstyas 'der ist freigebig, der dem grhu spendet, dem nach Speise verlangenden, umherwandernden mageren' Gewiß wird im PW grhu richtig als Bettler erklart aber ebenso sicher ist die dort gegebene Ableitung von grabhfalsch, und grhu gehört, wie Geldner Komm 229 gesehen hat zu grdh der Bettelnde ist nicht der Ergreifende sondern der Begehrende Grhamahi möchte ich als die regelrechte Injunktivform des a Aoristes betrachten. der im Aktiv das seit dem RV geltende ågrdhat mit Erhaltung oder Wieder einfuhrung des dh entspricht1) Der Genitiv bei grh ist derselbe Genitiv, der sich im RV bei i findet (ucchanti ya krnosi mamhana mahi te ratnabhāja ımahe 7 81 4, etāvatas ta ımaha ındra sumnasya gomatah Val 1,9 tam ımaha ındram asya rāyah puruvirasya nrvatah puruksóh 6, 22, 3 śravac chrutkarna vyate vasunām 7 32 5) bei id (agnim vah pur vyam girá devam ile iasunam 8 31 14) bei bhiks (pitvo bhikseta vayunani vidida 1 152 6, sa bhilsamāno amrtasya cārunah 9,70 2 arvanto na sravaso bhilsamānāh 7 90 7) spater bei nath (Pan 2 3 55, sarpiso nathate madhuno nathate Vārtt zu Pan 1 3 21 nathantah sarvakamanam nastılā bhınnacetasah Mbh 3 183 73) bei sprh (sprhayamasa tāsam ca sparsasya lahtasya ca Ram Gorr 1 9 39 na cāsya ranarasasya sprhayi syası Ram 3 47 30 = Ram Gorr 3 53 392) krıdantam sahle drstrā sabhāryam padmamalınam | rddhımantam tatas tasya sprhayamāsa renuka Mbh 3 116 7 na kasyacıt sprhayate navayanātı kımcana Mbh 14, 19, 5. na kımcıd vısayam bhuktvā sprhayet tasya var punah Mbh 14 46 35) bei akānks (amrtasyeva cakanksed avamanasya sarvada Manu 2 162) utkanth (apı bhatān utkanthate madayantıkāyāh²) Mālat IV) vgl Delbruck, Amd Synt, S 158f Speyer Ved u Sanskr Synt S 19

Was die Bedeutung betrifft, so mussen wir annehmen daß grdh im Medium im emphatischen Sinne gebraucht wurde 'gieren so daß es bei der Gier bleibt und sie keine Erfullung findet Daß grdh diese Bedeutung hatte 1st aber mehr als eine bloße Vermutung Panini lehrt 1, 3, 69 das Atmanepada fur das Kausativ von grdh pralambhane wenn es sich um eine Tauschung handelt' wahrend im gewöhnlichen Sinne das Parasmai pada gebraucht wird Die Käsikä gibt als Beispiele svanam gardhauats. aber mānavalam gardhayate er veranlaßt den Brahmanenknaben gierig zu sein ohne sein Verlangen zu befriedigen er halt ihn hin er tauscht ihn' Hier ist also grdh in der geforderten Bedeutung tatsachlich bezeugt Viel leicht erklart sich der sonst schwer begreifliche Gebrauch des Mediums in

<sup>1)</sup> Auf die alteren Erklarungen der Form bei Delbruck Aind Verb, S 138, Bartholomae Studien 2 122f usw gehe ich nicht ein da sie alle von der Voraus setzung ausgehen daß grhāmahı zu grabh gehöre 2) G na cās jāran javāsas ja

<sup>3)</sup> Mit der Lesart mada jantikāyām

dem Kausativ gerude dadurch daß das Simplex im emphatischen Sinne im Vedium gebraucht wurde

Grhaye im Kath ist sicherlich eine jungere Bildung als das grhe der Maitt Samh Daß grhayeen Infinitiv ist glaubeich nicht ich möchte es eher als 3 Sing Pras betrachten wobei die Endung e mit Rucksicht auf das altere grhe gewählt wurde Daß das unthematische Prasens von grh mit seinen zahlreichen die Wurzel verdunkelnden Formen fruhzeitig beseitigt wurde ist begreiflich Grhayate ist währscheinlich unter dem Einfluß des sunnverwandten sprhayate sprhayate entstanden.

# Palı bondi- und Verwandtes

Die Abhidhanappadipika 549 verzeichnet ein Wort bunda im mit der Bedeutung Baumwurzel Childers fuhrte dies bunda auf sk. budhna zuruck und ihm sind alle Spateren gefolgt vgl Kuhn Beitr 41 Muller Simpl Gr 47 Geiger Pali \$ 62 2 Vom Standpunkt der Bedeutung laßt sich gegen die Ableitung nichts einwenden zumal budhna von den Lexiko granhen ausdrucklich im Sinne von Wurzel oder Baumwurzel aufge fuhrt wird Am 2 4 12 mulam budhno mghrinamakah Hal 2 26 awag bhago bhared budhnah Van 46 24 mulam budhno mghrinama Visv na 13 budhnah siphayam rudre ca Hem Abh 1121 mulam budhno mhrinama ca An 2 272 budhno orrisamulayoh Med na 20 budhno na mularudrayol Fur die Metathese kann man sich auf Marathi bundha n the stock or lower end (of trees or plants) the foot base lower portion gen bundha m the portion (of a tree or of an article) near the foot bottom or end also the root figuratively the source spring fountain origin (Molesworth) berufen An der Identitat des m Wortes mit sk budhna ist angesichts der genauen Bedeutungsubereinstimmung kaum zu zweifeln. Allein das m Wort zeigt nicht den Verlust der Aspiration wie p bunda und so kann meines Erachtens die Identitat des letzteren mit sk. bidhng keineswegs als sicher bezeichnet werden. Die Unsicherheit ist um so größer als das Pali Wort sovielich weiß bis jetzt in der Literatur überhaupt nicht belegt ist wir also auch über die genaue Bedeutung nicht genugend unterrichtet sind

Wie es aber auch um die Etymologie von bunda stehen mag jeden falls mussen wie ich glaube zwei andere Worter die man damit zusammen gebracht hat von ihm und damit auch von is. budhna getrennt werden kuln a a O lat mit bunda auch p bundalabaddha das eine besondere Art Bettstelle oder Stuhl charakterisiert (ma ca p tha Cr 6 2 3 Suttav Pac 14 87 88 Abh 310) zusammengestellt Buddhagl osa zu Pac 14 erklart das Wort atani; mancapade damaapetru palla kasamkhepena kato und Rhys Davids und Oldenberg bemerken dazu SBE X 164 bundika könne hier a small boh bedeuten Das ist sehr wahrscheinlich In dem Fall gehört aber bundika oder besser wohl b indika offenbar zu bunda

das RV 8, 45, 4, 77, 6 11 erscheint und nach dem Zusammenhang eine Art Pfeil bezeichnen muß Dazu wurde die erschlossene Bedeutung von bundıkā gut passen, auch das englische bolt und unser 'Bolzen' vereitugen in sich die Bedeutungen 'Pfeil' und 'Pflock' oder 'Keil'

Mit noch größerer Bestimmtheit laßt sich *bondt* 'Korper', das seit Childers, Kuhn a a O', Andersen Pali Reader, Gloss s v', Geiger a a O auf budhna zuruckgefuhrt wird, von diesem Worte trennen Das hat schon Morris, JPTS 1889, S 207, getan Aber seine Ableitung von einer Wurzel bundh 'binden' und sein Vergleich mit engl body wird kaum Anklang finden Abgesehen von den lautlichen Schwierigkeiten, ist es kaum ratsam, fur die Etymologie eine Wurzel heranzuziehen die erst von Bopadeva als Variante des gewöhnlichen bandh in den Dhatupātha (32-14) eingefuhrt ist P bondi (Abh 151) gilt als Maskulnum In den Belegstellen laßt

sich das Geschlecht zum Teil nicht erkennen, so Jat 148, 1 hatthibondim

pavellhami, Petav 4, 3, 32

yathā gehato nikkhamma aññam geham pavisati evam evam pi so jivo aññam bondim pavisati

In der Gatha des Sumsumarajat (208, 2) aber ist das Wort Femininum mahatı vata te bondı na ca paññā tadūpıkā

sumsumara vañcito me si gaccha dāni yathāsukham || Der spateren Sprache war das Wort offenbar nicht mehr gelaufig, in der Prosa der Jat wird es durch sarira ersetzt puna hatthisariram nama na pavisissāmi 1, 503 17 bonditi sariram tadūpika ti pañña pana te tadū pıka tassa sarırassa anucchavılā n atthi 2 160 15 Das Wort kehrt auch im AMg wieder, Kalpasutra 14 wird Sakka bhasurabomdi 1) 'mit glan zendem Körper versehen' genannt

Nun findet sich das Sumsumara Jātaka unter dem Namen Markata-Jataka auch im Mahavastu II 246ff Die G 2 entsprechende Strophe lautet hier

vatto ca vrddho ca hosi prama ca te na vidyate na tuvam bāla jānāsi nāsti ahrdavo kvaci

Allein der erste Pada beruht so wie er hier gegeben wird, ganzlich auf den Konjekturen Senarts die Handschriften lesen statt dessen zadda ca urnd: Der ursprungliche Text laßt sich darnach kaum wieder herstellen. ı addā wird wahrscheinlich einem sk vrddha 'groß', vielleicht sk vrttā 'rund' tanda with waintenantial to the haben wir deutlich die Entsprechung von p bonds und damit auch die Etymologie des Wortes Fur bonds ist in der p Gātha offenbar bondi zu lesen ebenso wie in der Gathā des Mahāvastu vrndı fur vrndı, vrndı verhalt sıch zu vrnda wıe das sınnverwandte p pındı with the trial, where vermine section and the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the section of the secti

<sup>1)</sup> Handschriftliche Lesarten bodi bumdi bamdi

Das o sehe ich als aus u vor Doppelkonsonanz entstanden an. analog hat sich e aus sekundarem i entwickelt in pr tenta , talaienta aus vrnta-, talaernia, moneben ubrigens auch ronia, talaronia erscheint (Pischel 5 53) Das b ist offenbar sekundar aus e entstanden, wofur p buddha 'alt' neben ruddha aus urddha eine Parallele bietet Jedenfalls ist die Schreibung mit v fur ernda das cewohnliche In der spateren Zeit findet sich allerdings gelegentlich auch brida, so z B zweimal (Z 9 70) in dem sorgfaltig geschriebenen Epitaph des Mallisena zu Śravana Belgola (Ep Ind III, 189ff) Allem hier wird auch brava (Z 29), bratin (Z 205) geschrieben, und da r sicherlich wie ri gesprochen wurde, so ist aus diesen Schreibungen wohl nur zu folgern, daß im Kannada Gebiet die Neigung bestand, ein sk v vor r wie b zu sprechen¹) Von seiten der Bedeutung ist gegen die Vereinigung von bonds und ernda nichts einzuwenden Vrnda. n bedeutet 'Menge, Masse, Schar, Herde, Buschel, Traube', m als medizinischer Ausdruck eine Geschwulst in der Kehle Das stimmt vortrefflich zu bondi . das von dem gewaltigen Körper eines Elefanten, eines sumsumära. eines Gottes gebraucht wird Die Grundbedeutung ist offenbar 'Masse, Klummen'. Auch ist rrnda ein altes Wort, wenn es in der Literatur auch erst im Epos und bei den klassischen Dichtern belegt ist. Es wird bereits Naigh 4,3 verzeichnet\*) Sein Alter wird aber auch durch die Ableitung erndäraka-. die Sat. Br. 14. 6. 11. 1 (vrndaraka ādhvah san) erscheint, durch Pānini und hatvavana bezeugt Pan 2, 1, 62 lehrt die Anfugung von erndaraka , wenn etwas geehrt werden soll, Pan 6, 4, 157 die Steigerung undivas . erndistha . Värtt 3 zu P 5 2 122 die Bildung erndäraka von ernda . Vartt 10 zu P 7, 3, 45 das Femininum erndaraka oder erndaraka

Vrnda ist dann auch in die Prakrit Dialekte übernommen worden, moravinndänam, mit den handschrittlichen Lesarten binndännam, eandanam, tinndana steht Hala 560, pääsiinndammi, init den Lesarten tömdänam, tinndanmi (Weber, Glossar), Häla 263 Also auch hier triit das bauf, wenn der Ersatzvokal des r labial gefarbt ist. Im Apabhramáa gilt tinda, siehe die Glossare in Jacobis Ausgabe der Bhavisatta Kaha und des Sanatkumäreagrita.

Hierher gehört endlich auch das merkwurdige pr ramdra, rumdraoder teumdra, bumdra, n., das Hemacandra in seiner Frakrit Grammatik I,
53, II, 79 lehrt<sup>3</sup>) und nuch Deśināmam 7, 32 erwahnt Als Bedeutung
wird an der letztgenannten Stelle rindam angegeben, in der Grammatik
wird das Wort durch samuhah glossiert Belegt ist es in der Bedeutung
"Schar, Wenge" in JM bei Jacobi, Ausgew Erzahl 26, 3 (vijāharucandra)
Nach Hemacandra ist rindra direkt dem Sanskrit entnommen Tat-

<sup>1)</sup> Im ubrigen vgl für den Austausch von b und t die Bemerkungen Wacker nagels Altind Gr I, § 161

<sup>\*) \</sup>gl Nur 6, 34

<sup>&</sup>quot;) Uber die Schreibungen siehe Pischel zu Hem 1, 53

sachlich lehrt er auch Unädiganasūtra 387 ein vandra mit der Bedeutung  $san\bar{u}ha$ , in der Literatur hat sich das Wort bisher nicht gefunden. Be deutung und Form lassen meines Erachtens keinen Zweifel daruber, daß vandra, vundra- aus vrnda entstanden sind. Mir scheint, daß vrnda zunachst zu vranda, vrunda geworden und dann weiter zu vandra, vundra umgestaltet ist. Eine genaue Parallele für den Umtritt des r fehlt aller dings, doch ist der Umtritt gerade bei r, l nicht selten (Pischel § 354)

#### Zu den Asoka-Inschriften.

Im Jahr 1877 gab Alexander Cunningham die bis dahin bekannten Inschriften des Asoka zum ersten Male vereinigt als ersten Band des Corpus Inscriptionum Indicarum heraus Im vorigen Jahre ist die von Hultzsch bearbeitete neue Ausgabe dieses Bandes erschienen. Der oberflachlichste Vergleich der beiden Werke genugt, um die ungeheuren Fortschritte zu erkennen, die die Lesung und das Verstandnis iener einzigartigen Dokumente des indischen Altertums im Laufe von 48 Jahren gemacht haben Seit 1837, da James Prinsep die Inschrift der Saule von Delhi Topra entzifferte haben Generationen von Indologen an den Asoka Inschriften gearbeitet Hultzsch gebuhrt der Dank die Ergebnisse ihrer Forschungen aufs sorgfaltigste gesammelt, mit feinsinniger Kritik gesichtet und in vielen Fallen bereichert zu haben Die neue Ausgabe mit ihren Indices, Konkordanzen und vortrefflichen Tafeln bereichert durch vier Abhandlungen über den Autor der Inschriften, Asokas Reich seine Bekehrung und seinen Dharma und die grammatische Darstellung der verschiedenen Dialekte, ist ein geradezu mustergultiges Werk und die glanzende Krönung der jahrzehntelangen, unendlich verdienstvollen epigraphischen Tatigkeit des Herausgebers Ich kann nur hoffen daß auch das heranwachsende Ge schlecht das Studium dieser geschichtlich wie sprachlich gleich wichtigen Denkmaler nicht außer acht lassen wird. Es ist trotz der vorzüglichen Leistungen der Früheren im Einzelnen noch manches zu tun, und so möge der im folgenden unternommene Versuch ein paar noch unklare Stellen aufzuhellen, von dem Herausgeber freundlich als ein Zeichen des Interesses genommen werden, das gerade sein Werk jedem, dem die indische Altertumskunde am Herzen liegt, einflößen muß

In dem dritten Saulenedikt stehen die Satze kayānammera (All kayānamrera) dekhati (Ar Nand Rām dekhami) syam me kayāne kate is no mina (Mir minā) pāpam (All pāpakam) dekhati (Ar Nand Rām dekhamis) syam me pāpe (All pāpake) kate is syam vā (Top, alle anderen va) äsinare nāmā is und esa bādham (Top bādha) dekhiye syam me hidatikāye syammana fehit in Mir ) me pālatikāye is (fehit in Tôp Mīr) Sie machen wegen des no mina und des syammana Schwerigkeiten Dieso Worte sind sieherlich auch heute noch nicht richtig gedeutet, und das ist

um so merkwurdiger als meines Erachtens die Lösung des Ratsels schon vor fast 50 Jahren gefunden war

Buhler, ZDMG XLV, 168, Ep Ind II, 251, hatte mina, minā ebenso wie mana als Vertreter von sk manāl, p manā') gefaßt und ubersetzt 'durch aus nicht sacht man auf (seine) bösen Taten' und 'dies (gereicht) mir zum Heile in dieser Welt, dies weingstens zum Heile in jener Welt' Wahrend Buhlers Übersetzung an der ersten Stelle einen ganz guten Sinn ergibt, befriedigt die Übersetzung der zweiten Stelle durchaus nicht Buhler meint, die Klausel sei wohl so zu verstehen, 'Wenn diese oder jene Handlung keinen Vorteil in dieser Welt bringt, so bringt sie doch weingstens Heil im Jenseits' Ich glaube meht, daß der König einen solichen Gedanken geaußert haben wurde, ich kann aber auch nicht zugeben, diß manāl jenals soviel wie 'weingstens' sein kann Das Wort bedeutet im Sanskrit wie im Pah doch nur 'ein weing, in geringem Maße, in kurzem, beinahe't), aber diese Bedeutung paßt nicht oder doch nur höchst gezwungen in den Zusammenhang

Gegen die Buhlersche Auffassung hatte Michelson, IF XXIII, 236ff. Einwendungen gemacht, aber nicht wegen der von Buhler angenommenen Bedeutung der Wörter, sondern wegen ihrer Form Er erklart es sei wissenschaftlich unmöglich, daß mina und mana beide sk manäl entsprechen könnten, da sie in denselben Dialekten auftreten. Ich kann diesen Einwand Leineswegs als begrundet anerkennen, warum sollte es an und fur sich unmöglich sein daß sich ein mana in der engen Verbindung mit no wester zu mina wandelte ' Michelson fuhrt dann die Vermutung Bur nouls an daß no mină auf no imină non par celui ci', zuruckgehe, aber nur um sie abzulehnen wie das schon Senart getan hatte, da 'durch dies' keinen Sinn in dem Satze ergibt Michelson bemerkt überdies mit Recht, daß auch lautlich die Erklarung nicht einwandfrei sei. Die Erklarung, die er selbst fur no mina gibt weicht aber von der Burnoufschen gar nicht weit ab Er fuhrt no mina auf no und amina zuruck das im Pali in dem öfter wiederkehrenden Satze tad aminā pi jānātha erscheint, indem er sich für den Sandhi auf no m aus no aps im funften Saulenedikt beruft Naturlich kann dieses no m nichts fur den Ausfall eines a nach o beweisen, da die Sandhiform pi in dem östlichen Dialekt fest geworden ist und sich überall durchgesetzt hat, in samtlichen Asoka Inschriften begegnet apr überhaupt nur einmal in eramam in G II, 3 Aber selbst wenn man die Möglichkeit der Entstehung des no mina aus no amina zugeben will, bleibt Michelsons

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) P mand ist nur Postulat, in Wirklichkeit komint im Pali nur manam vor Auch die Verbindung man amhi läßt sich natürlich ohne weiteres aus manam amhi erklarin.

<sup>3)</sup> Im PW wird auch "blod, nur, norer als Bedeutung gegeben, allein an den der dafür angsführten Stellen steht mandl so weit ich sehe, in seiner gewöhnlichen

Erklarung noch immer völlig unbefriedigend Michelson schreibt dem mina die Bedeutung 'auch' zu Der Sinn des Satzes soll sein 'One does not also see an evil deed', und er bemerkt dazu 'Whatever the original value of amınā may have been, it certainly had become a mere particle in Pāli ' Wie man zu einer solchen Behauptung kommen kann, ist mir unbegreiflich Michelson selbst führt an, daß nach Kuhn. Beitr S 88. der Bālāvatāro amınā mit iminā gleichsetze, und fugt hinzu, daß in diesem Fall die Etymologie klar sei, aminā sei Kontamination von iminā und amunā, dem Instr Sg m oder n von ayam bzw asu Man mag uber die sprachliche Erklarung der Form denken wie man will, das eine ist iedenfalls sicher, daß die einheimische Grammatik völlig im Recht ist, wenn sie amına als Nehenform von amına hetrachtet. Amına heißt niemals etnas anderes als 'durch dieses' oder 'hierdurch'. In Versen wird die Phrase tad amınamı yanatha gebraucht, um Beispiele oder Argumente einzuleiten, durch die eine aufgestellte Behauptung erhartet werden soll So wird S N 136 behauptet, man sei nicht durch seine Geburt, sondern durch seine Handlungen ein Pariah oder ein Brahmane Dann fahrt der Text fort tad amınam yanatha yatha me 'dam nıdassanam, und nun wird zum Beweis die Geschichte des Candala Matanga erzahlt Ahnlich heißt es Itiv 89, 1 mā vātu koci lokasmim vārnecho upanamatha

tad amına pı janatha papıcchanam yatha gatı

worauf der Hinweis auf das traurige Ende des Devadatta folgt Man kann in diesen Fallen die Phrase übersetzen 'Das erkennet auch hierdurch', tad kann aber auch hier adverbiell gebraucht sein wie in dem Satze, der D 3. 83, 21, S 1, 88, 18 Behauptungen einleitet, die dann in langerer Aus fuhrung bewiesen werden tad amina p'etam Vasettha (oder Ananda) pari yāyena tedilabbam yathā 'nun ist dies auch auf diese Weise zu wissen, daß 'Am Schluß der Ausfuhrung wird der Satz in beiden Stellen mit ımına kho an Stelle von tad amına m wiederholt. Das zeigt eigentlich schon zur Genuge, daß amına und ımına die gleiche Bedeutung haben Sie wechseln daher auch hinter tad, M 2, 239, 9 15 heißt die einleitende Phrase tad amına p'etam ayasmanto yanatha yatha , aber bei den Wiederholungen von Z 23 ab steht sminā fur aminā im Text Ich kann auch nicht zugeben, daß tad amına eine unlösbare Einheit bildet und mit 'dadurch', 'daher' zu übersetzen ist, wie Geiger, Päli, S 98, angibt D 2, 57, 4ff lautet die Einleitungsphrase tad Ānanda iminā p'etam pariyāyena redita bbam vathā Sollte also no minā auf no aminā zuruckgehen, so konnte es nur 'nicht hierdurch' bedeuten. Das hat aber Michelson selbst als sinnlos abgelehnt, es erübrigt sich daher, auf seine Erklarung der Kurze des Auslauts von ming in Top und All, die den von ihm aufgestellten Regeln widerspricht, näher einzugehen

Die Buhlersche Erklurung von mana aus sk. manäl wird nach Michelson durch die Kurze im Auslaut des Wortes in Top unmöglich gemacht, auch ın Ar Nand und Ram ware vor dem enklitischen me mana zu erwarten Aber Buhler war nach Michelsons Ansicht doch auf der richtigen Spur There is a Sanskrit word mananal, its Indic prototype may have lost the syllable na by haplology, from \*manal the mana of DS R M comes perfectly regularly. Wir erfahren dann weiter, daß auch ak manak aus dem vedischen mananal entstanden ist, wiederum durch Haplologie, nur daß in diesem Fall nicht na, sondern na geschwunden ist, und in einer Note wird auch noch eine andere Erklarung von mana gegeben, die ich ubergehe da Michelson selbst gesteht, daß die im Text vorgetragene einfacher und daher vorzuziehen sei. Ich habe schon bei anderen Gelegen heiten erklart daß ich mir keinen Nutzen von einer Sprachforschung versprechen kann die, losgelost von aller philologischen Textinterpretation, lediglich mit den Lauten jonghert Man darf doch nicht ubersehen. daß mananak dzaś keyoustor in RV 10 61, einem der dunkelsten Lieder der Sammlung ist Was mananag relo jahatur reganta in V 6 heißt, ist vor liufig ganzlich unklar Im PW ist die Gleichsetzung von mananal mit manal nur als Vermutung bezeichnet, sie ist ganz unwahrscheinlich Andere Erklarungsversuche von mananal gehen in ganz andere Richtung Ludwig wollte es von manu ableiten 'bis zum Menschen hernieder'. Oldenberg Reveda 2, 265, vermutet als Bedeutung 'sich der Aufmerksamkeit entziehend', halt aber auch 'die Erregung verschwinden lassend' für mönlich, Edgerton, JAOS XXXI 108 meint, das Wort sahe aus als ob es eine Form der Wurzel anas, nas enthielte Daß em seiner Bedeutung und Herkunft nach so vollkommen dunkles Wort nicht zur Grundlage der Erklarung von mang oder manak gemacht werden kann, durfte wohl kaum bestritten werden

Hultzsch hat denn auch Michelsons Deutungen abgelehnt Fur no mina kommt er auf Buhlers Erklarung zuruck, indem er fur den Übergang des a von manal in a auf Pischel Gr d Pr § 101-103 verweist Lyammana mochte er auf sk sdam anyat zuruckfuhren 'this (action conduces) to my (happiness) in this (world), that other (action) to my (happiness) in the other (world)' Ich kunn mich auch dieser Erklarung nicht anschließen Schon die Schreibung and die in allen vier Versionen, die das Wort über haupt enthalten, wiederkehrt ist der Herleitung von anyat nicht gunstig Fs ist richtig daß wir in K AH, 34, AIH, 37 one, X, 28 anata, VI, 21, X, 27 anata, MI, 33 amnamanasa finden, aber die Sprache und Schreibung von K, steht der der Saulenedikte ferner. In diesen wird ebenso wie in den Felsenedikten von Dh J stets amna geschrieben amnaye, amne, amnans, amnanam, amnesu amnata, nur einmal im Separatedikt I von J, Z 5. hest Hultzsch jetzt ange Aber auch in K selbst ist die Schreibung mit dem Anusvara die haufigere Weiter ist es mir aber auch nicht wahrscheinlich daß anyat einfach das auslautende t eingebußt haben sollte. ohne die gewöhnliche neutrale Endung des Nominativs anzunehmen. In in diesem Dialekt vorhanden war, ergibt sich aus Dh J VI, Z 5 tasa ca pana wam mule uthane ca athasamtilana ca Es ist die einzige Stelle. wo in dieser Version der Felsenedikte das Aquivalent von punar überhaupt erscheint. In G. findet sich für punar in der abgeschwachten Bedeutung stets puna (4 mal), m K stets puna oder puna (7 mal), und puna ist auch die gewöhnliche Form in dem Nordwestdialekt von Sh (5mal¹)) und M (7mal), aber je einmal begegnet doch auch hier mana Sh VI, 14 152) ne ra nana mahamatranam (-na) acayıkam (-ka) aropılam bhoti. M IX. 7 siya va tam athram nivateya siya pana no Wir durfen aus dieser Schreibung schließen, daß vang auch in dem Nordwestdialekt bestand Meines Erachtens soll die Schreibung pana die fluchtige Aussprache des Vokals in der ersten Silbe des Wortes, wenn es enklitisch ist, zum Ausdruck bringen Man ist sich aber sicherlich der Identität des enklitischen Wortes mit dem vollen puna immer bewußt geblieben, und man wird daher auch fur das enklitische Wort zunachst noch vielfach puna geschrieben haben, erst in dem literarischen Pali wird die Orthographie geregelt sein, wenn es auch hier Falle gibt, we man über die Berechtigung der einen oder der anderen Schreibung im Zweifel sein kann So steht z B in der Verbindung mit m ofter vana, Mahav 1, 55 anujānāms bhillhaie tyattena bhillhunā patibalena ekena dre samanere upatthapetum yaratake va pana ussahati oraditum anusässtum tävatake upatthäpetun ti Dhp 42, Ud 4 3

diso disam yan tam kayira teri va3) pana verinam micchapanihitam cittam papiyo nam tato kare

Dhp 271 aber heißt es in der Aufzahlung der Dinge, die nicht genugen, um die Erlösung zu erlangen

na silabbatamattena bahusaccena va puna athavā samādhilabhena tiviccasayanena ta')

Diese Strophe findet sich nun auch in dem von Senart, JA IX, 12 193ff herausgegebenen Teil des Kharosthi Manuskripts des Dharmapada (B 24, S 240)

na silavadamairena bahovikena va mano adha samadhilabhena tiritasayanena 143) panim, sk. viñavanim1). Der Übergang eines inlautenden v und v über ñ in m ist auch in den spateren Prakrits nicht selten, siehe Pischel, Gr. d. Pr. \$ 248. 261 Die Belege fur p stammen fast samtlich aus der AMg Man wird danach die Berechtigung, auch das mana der Aśoka Inschrift aus vana herzuleiten, nicht bestreiten können. Da der Übergang eines inlautenden v oder v zu m sonst nur nach reinem Vokal bezeugt ist, so wird vielleicht auch das enklitische nana zunachst nach Wörtern mit reinvokalischem Auslaut zu mana geworden sein und dieses mana dann auch in die Stellung nach Nasalvokal, wie in iyammana, übertragen sein2), ein sicheres Urteil ist indessen nicht möglich, da das vorliegende Material allzu beschrankt ist. Man darf gegen die vorgeschlagene Erklarung von mana auch nicht einwenden, daß in Dh J ia doch vana überliefert sei Ich hoffe zeigen zu können daß in den Edikten tatsachlich auch mana vorkommt. Allein auch davon abgesehen darf meiner Ansicht nach nicht außer acht gelassen werden, daß die in der Kanzlei Asokas verwendete Sprache eine Art Hochsprache ist, wahrend die wirklich gesprochene Sprache bereits viel weiter entwickelt und, wofur ich hier freilich den Beweis nicht erbringen kann, im wesentlichen schon auf dem Standpunkt der literarischen Prakrits stand. Wir durfen uns daher nicht wundern, wenn gelegentlich Formen aus der gesprochenen Sprache in den Edikten erscheinen wie z B das bekannte adhiacea fur adhikrtua in der Calcutta-Bairāt Inschrift Zu solchen Formen rechne ich auch mana und no mina Der Beweis, daß das letztere aus no mana entstanden ist, laßt sich vorlaufig allerdings nicht fuhren. Der Übergang eines a in i ist aber in den Prakrits, wie Pischel, Gr d Pr \$ 101-103, zeigt, haufig genug und no mina fur no mana scheint mir nicht auffallender zu sein als Ardhamaradhi Formen wie kunima für sk kunapa, phusiya für sk prsata oder muinga für sk mrdanga

Die Herleitung des mana aus pana verhilft nun auch, wie ich meine, zur Erklarung eines bisher ganzlich mißverstandenen Satzes in dem ersten Separatedikt von Dh J Er lautet in der Lesung von Hultzsch in Dh duähale hi imasa kammasa me kute manoatileke, in J duähale etasa kam masa sen kute manoatileke.

Kern, dem fur seine Ausgabe der Separatedikte, JRAS, N S XII, 379ff, nur Cunninghams unvollkommene Falsimiles zu Gebote standen, restituierte den Text in Dh zu duähale hi imasi kamme samakate manan atileke, in J zu duähale etasi kamasi same und übersetzte das 'dvyäharo

<sup>1)</sup> Die Stellen sind gesammelt von Konow, Festschr f Windisch S 93f Das angebliche b\u00e4nmensu ist nicht mit p b\u00e4nzassi gleichrusetzen, vodamada f\u00fcr sk vratavantah st unsicher, da schlie\u00e4lich hier das Stiffx mat voniegen k\u00f6nnie.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ich glaube nicht, daß man syammana direkt auf syam pana zuruckführen darf Aus Grunden auf die ich hier nicht naher eingehen kann, halfe ich es für möglich, daß syam pana zu syambana hatte werden können, aber kaum zu syam mana

hy asmın (clasmın) karmanı śramakarane (śramah) manāgatırekah', 'for a little abundance of painstaking in this work yields a twofold gain' Senart, dem Abklatsche der Inschriften vorlagen, konnte JA XIX, 84ff die Lesung berichtigen Sein Text unterscheidet sich von dem bei Hultzsch gegebenen nur dadurch, daß er in Dh manaatilele las, mit der Bemerkung, daß auch manoatileke möglich sei in J kamasa und auf die Lesung der letzten fünf Silben verzichtete Das kamasa sa in J sieht Senart als einen Fehler fur kamasa an von Kern ubernimmt er die Erklarung von duähale, faßt aber manaatileke als manotirekah 'excess of thought, preoccupation' Seine Übersetzung des Satzes, die mehr eine Paraphrase ist, lautet 'verily, if I speci ally direct my attention to these duties [which are entrusted to you] it is because they bestow a twofold advantage' Buhler, ZDViG XLI, 4, ASSI I, 127 las in J lammasa und im ubrigen den Satz ebenso wie Senart bis auf das letzte Wort, in Dh hielt er maneatilele fur wahrscheinlicher als manaatileke, gab aber die Möglichkeit der Lesung manoatileke zu. wahrend er m J [ma]ne(a) las Die Übersetzung lautet bei ihm 'Denn ich habe es so eingerichtet, daß Eifer für diese Sache zwiesache (Frucht) brungt', dryāharo hy asya karmano mayā krto manotirekah' Die Lesart kammasa sa in J hielt auch er fur einen Fehler Es ist zuzugeben, daß die hier uberall zutage tretende Auffassung des duāhale an und fur sich möglich ist, dupada fur dupada begegnet im zweiten Saulenedikt und in der Unterschrift des Girnar Ediktes finden wir sarralokasukhaharo 'der ganzen Welt Freude bringend' Digegen befriedigen die Erklarungen von mana, mane oder manoatileke in keinem Fall Daß Senarts Auffassung unmöglich ist, zeigt sich sofort, wenn man den Satz wörtlich übersetzt Das manaatileke geht bei ihm auf den könig. Von dem manaatileke des Königs kann aber doch nicht gesagt sein daß er doppelten Vorteil bringe, da dem ganzen Zusammenhang nach der eine dieser Vorteile zweifellos die Gunst des Königs ist Aber auch Buhlers Übersetzung von maneatileke ist viel zu gezwungen um Glauben zu verdienen, und Kerns Erklarung des Wortes paßt nicht in den Zusammenhang, selbst wenn man versuchen wollte, sie mit den richtigen Lesarten in Einklang zu bringen. Geradezu unmöglich gemacht werden aber Senarts und Buhlers Übersetzungen des Satzes dadurch daß sie in kute das Aquivalent von sk kriah sehen, auch Kern hatte sein kate nicht von kr ableiten durfen, denn kria ist in dem östlichen Dialekt stets durch kata vertreten. Buhler selbst hat auf diese semer Erklarung widersprechende Tatsache aufmerksam gemacht, das Verdienst, in sk lutas die richtige Entsprechung von kute erkannt zu haben, gebuhrt Franke, GN 1895, S 537f Franke hat auch auf die Möglichkeit hingewiesen duähale auf duräharah zuruckzufuhren Der Schwund des s von dus in der Komposition ist, wie die Beispiele bei Pischel, Gr d Pr § 340, zeigen, in den spateren Prakrits sehr häufig Er kommt aber auch im Pali vor und hier gerade auch vor vokalischem Anlaut stäkure diālāre suviñāpaye duviñāpaye Mahāv 1, 5, 10, Childers fuhrt duphasso. duvupasanto an Sicherlich hat Pischel recht, wenn er bemerkt, daß zu diesem Gebrauch des du im Kompositum in erster Linie die oft direkt daneben stehenden Komposita mit su gefuhrt haben

Es wird also lediglich von dem Sinne abhangen, ob man duāhale auf dmaharah oder duraharah zuruckfuhren muß, den Sinn aber, den Franke selbst in dem Satze sucht, kann ich, wie ich schon oben S 334, Anm I be-merkt habe, nicht für richtig halten Er übersetzt 'Denn woher sollte mir eine Vorliebe kommen für einen, der diese Aufgabe schlecht ausführt'. Naturlich kann āhala in duāhala nominal in ieder Bedeutung gebraucht sem, die ähalati zukommt, daß man aber im Sk larmäharati oder im östlichen Dialekt kammam ähalati jemals im Sinne von 'er führt eine Aufgabe aus' gebraucht haben sollte, halte ich schlechterdings für ausgeschlossen Weiter aber kann dughale nicht Lokativ sein, da dieser im östlichen Dialekt stets auf as ausgeht, und endlich kann ich auch nicht glauben, daß manoatileke oder wie man das Wort sonst lesen mag, 'Vorhebe' bedeuten könnte Hultzsch, der in Dh manfolatilele in J [ma]nfoatille[kel liest, ist in der Ubersetzung Franke gefolgt 'For how (could) my mind be pleased if one badly fulfils this duty?' Er will aber duāhale als absoluten Nominativ fassen So oft aber auch absolute Konstruktionen in dieser Sprache erscheinen, ich wußte nicht, daß sonst ein bloßes Substantiv im Nominativ ohne Zusatz eines Partizips wie samtam absolut gebraucht ware

Wir konnen nach alledem wohl sagen daß der Satz bis jetzt nicht befriedigend erklart ist Eine völlig sichere Entscheidung, ob mana, mane oder mano zu lesen ist, ist, wie auch die Phototypie zeigt kaum möglich Nehmen wir zunachst einmal an daß mana die richtige Lesung ist, so wurde der Satz lauten duähale hi (fehlt in J ) imasa (J etasa) kammasa me (J same) Lute mana attleke Da wir mana als Vertreter von sk punar erkannt haben, wurde der Satz, wenn wir von dem me in Dh., dem same ın J vorlaufig absehen, ins Sankrit übersetzt durāharo hu asya (oder ra etasua) Larmanah kutah punar atırekah sein 'denn schwer herbeizu fuhren ist dieses Werkes , geschweige denn ein Überschuß Es ergibt sich, daß das Geringere, dem atilele gegenübergestellt ist, in dem me von Dh , dem same von J ausgedruckt sein muß Mit me ist naturlich nichts anzufangen, same, sk. samam, laßt sich aber ohne weiteres als 'Gleichmaß, gewöhnliches Maß, Norm' verstehen, was den genauen Gegensatz zu atilela 'Überschuß, Übermaß' bilden wurde Auch im Sanskrit wird das Neutrum sama, wie die Belege im PW zeigen, oft genug substantivisch gebraucht Ich ubersetze also den ganzen Satz 'Denn schwer herbeizu fuhren ist dieses Werkes Gleichmaß, geschweige denn ein Überschuß' Mit dem Lamma ist die Ausfuhrung der Befehle des Königs in bezug auf die Rechtspflege gemeint, vgl am kichi dalhami hakam tam ichami kimti kam kamana patipātayeham duvālate ca ālabheham im Anfang des Ediktes von J 640° Illiers, Kleins Schriften

Meine Erklurung nötigt zu der Annahme, daß in diesem Falle die richtige Lesung ausnahmsweise in J, meht in dem im allgemeinen viel sorgfaltiger eingemeißelten Die chaiken ist. In J sind öfter Silben ausgelassen
worden, in Dh findet sich sonst nur löjine yam für lajne yam in IV, 8
Aber gerade in den Separatedikten sind auch in Dh dreimal Silben erst
nachtraßich eingefügt. II, 5 das sa von Ihamisati, II, 7 das nam von
altnam, II of das erste is von Ihamis Ihansi. Ich sehe daher keine
Schwierigkeit in der Annahme, daß auch in unserem Fall der Steinmetz
das sa, zumal es unmittelbar auf ein sa folgt, vergessen und auch bei der
Revision den Fehler ubersehen haben sollte

Ich bin bei meiner Interpretation des Satzes von der Lesung mana ausgegangen Ich halte sie für die wahrscheinlichste aber ich möchte doch darauf hinweisen daß man sich auch mit der Lesung mann abfinden kann Schließlich ist ja mann gerade die im Kharosthi Dharmapada bezeugto Form, und sie hat ihre Parallele in puno, das, vie Pischel Gr d Pr §342, zeugt, in der Bedeutung "wiederum" in sumtlichen Prahrits, auch AMg und Mg in der Bedeutung "aber" auch in M erscheint Auch das Pali kennt puno neben puna Man kann unter diesen Umstanden das Bestehen eine mann in dem Dialekt von Dh J gewiß micht für unmöglich erklaren

Es laßt sich endlich wie ich meine zeigen daß sich der Satz in der neuen Interpretation auch gut in den Gesamtzusammenhang einfugt. Die volle Berucksichtigung dieses (meines Erlasses) sigt der König, bringt großen Vorteil, micht volle Berucksichtigung großen Nachteil<sup>1</sup>) Wenn man namhich diesen (Erlaß) ungenugend berucksichtigt<sup>3</sup>), gewinnt man nicht den Himmel, gewinnt man nicht den König. Daran knupft sielt dann unser Satz der zum Ausdruck bringen soll daß die ungenugende Beruck sichtigung leicht eintreten kann weil auch die blöß normale Durchfuhrung der Absachten des Königs große Schwierigkeiten bereitet. Schwer herbet zufuhren ist ja (schon) das gewöhnliche Maß dieses Werkes, geschweige

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Nach Dh. dem Sunne nach ebenso m. J. Samportynda schemt dem asampotypeti in kausatusen Sunne gegenubertusethen was sampotypetionan dem asampotypeti in J. Deresche Unterschued zeigt sich im Folgendest gegentation dem asampotypeti in J. Deresche Unterschued zeigt sich im Folgendest gegentationan der Grund dieses orgentumhelnen treibertung in J. Segenuber amportypenian. Der Grund dieses orgentumhelnen Wechtel ist mur meht klar, ich habe ihn daber in der Grund dieses orgentypetiget und seinem Ableitungen ist mich leicht zu fassen. In deseld geloss seingelpitigte und seinem Ableitungen ist mich leicht zu fassen. In deseld geloss seingelpitigte und seinem Ableitungen ist mich leicht zu fassen. In deseld geloss seine der sampotypetigte sicherlicht in Ableitungen der seinem Ableitungen der Schleitung der seinem Ableitungen zu der Schleitung der Schleitungen der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitungen der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der Schleitung der

<sup>3)</sup> Mach Dh. dem Sinne nach ebenso in J. Das er von repairpdiagamine, ripa tyddayamtam entsprecht genau dem asam, negort also micht den im Verbum ent haltenen Begriff überhaupt sondern nur das vollkommen? Fine Nichtbericksach tigung seiner Befehle durftie der kömg auch wohl für ausgeschlossen gehaltette haben.

denn em Überschuß' Die Wiederholung des zuerst negativ ausgesprochenen Gedankens in positiver Form beschließt dann den Abschnitt 'Wenn (ihr) aber diesen (Erlaß) voll berucksichtigt, werdet ihr den Himmel gewinnen und eurer Schuld gegen mich ledig werden!)'

# Medizinische Sanskrit-Texte aus Turkestan.

Die archaologische Durchforschung Ostturkestans hat fur die Ge schichte der indischen Medizin bereits wertvolles Material geliefert. Auch die Berliner Sammlung enthalt ein paar medizinische Texte, die sich an Umfang zwar mit solchen Funden wie dem Bower Manuscript nicht messen konnen, aber doch aus mehr als einem Grund von Interesse sein durften

Das erste Bruchstuck das ich hier vorlegen kann, ist ein Blatt aus einer Papierhandschrift, das aus Tuyon stammt von derselben Stelle, wo auch die Bruchstucke der spiteren Handschrift der Kalpanamanditika gefunden sind2) Das Blatt ist 28 4 cm lang 8 6 cm hoch und hat zehn Zeilen auf der Seite 8.8 cm vom linken Rande findet sich ein kleines Loch für die Schnur Leider ist das Blatt nicht ganz vollstandig. Aus der Mitte ist ein Stuck herausgerissen wodurch auf der Vorderseite die ersten 6 Zeilen. auf der Ruckseite die letzten 5 Zeilen verstümmelt sind. Im ganzen sind dadurch gegen 100 aksaras verloren gegangen etwa ein Zehntel des ganzen Blattes Auf der Ruckseite aber gegen alle Gewohnheit am rechten Rande. steht eine zweizifferige Zahl auf deren Deutung ich allerdings vorlaufig verzichten mochte Die Schrift ist nicht zentralasiatisch sondern dieselbe ındısche Schrift wie in der Handschrift der Kalpanamandıtıka die zu sammen mit dem Blatt gefunden ist. Es gilt daher für den Ursprung der Handschrift, der das Blatt angehörte dasselbe was ich Bruchstucke der Kalp S 194 uber die Herkunft der Handschrift der Kalpanamanditika bemerkt habe, auch sie muß etwa im 9 Jahrhundert von einem indischen Schreiber geschrieben sein aber wahrscheinlich in Turkestan da in Indien in dieser Zeit Papier wehl kaum schon als Schreibmaterial verwendet wurde

Nach dem Kolophon in Z 7 der Vorderseite stammt das Blatt aus einer Handschrift der Bheda Samhita. Über eine in Telugu Charakteren geschrie bene Handschrift der Samhita des Bheda oder Bhela, richtiger Bhela, wie der Name spiter gewöhnlich lautet, hatte zuerst Burnell in seinem Classified Index to the Sinskrift Manuscripts in the Palace at Tanjore, S 63°ff berichtet Die Handschrift ist nach Burnell um 1650 geschrieben, aber leider unvollstandig Anfang und Ende fehlen und auch im Innern zeigen sich zahlreiche Lucken Schreibfehler begegnen auf Schrift und Tritt Offenbar war schon die Vorlage in ganzlich verwährlöstem Zustand

So in Dh., in J. mit Umstellung der Glieder des Hauptsatzes
 Die Fundstelle hat v. Le Coq. SBAW. 1909. S. 1048f. genauer beschrieben, siche auch Bruchstucke der Kalpanamandität. S. 1967.

Diese Handschrift ist hisher die einzige geblieben die von dem Werk be kannt geworden ist1) Sie ist 1921 von Asutosh Mookeriee mit Unter stutzung von Vedantabisharad Ananta Krishna Shastri als Band 6 des Journal of the Department of Letters der Universität Calcutta heraus gegeben worden aber nicht nach dem Original sondern nach den Abschriften zueier Schreiber Diese Ausgabe bestatigt durchaus die Angaben Burnells uber den traurigen Zustand des Textes sie beweist zugleich daß es in Indien noch Sanskritgelehrte gibt die mit den Elementen der Technik eines Herausgebers nicht vertraut sind Immerhin mussen wir Herrn Asutosh Mookersee fur seine Arbeit dankbar sein da sie wenigstens einen Überblick über das Erhaltene gewahrt Zu einem wirklichen Studium des Werkes und zu einer Vergleichung mit der Caraka Samhitä die sicherlich nicht resultatlos verlaufen wurde bedurfte man einer genauen Wieder cabe der Handschrift die uns hoffentlich einmal von kundiger Hand ge befert werden wird

Es ist begreiflich daß unter diesen Umstanden auch unser kleines Bruchstuck einiges bietet was von kritischem Wert ist, obwohl der Text hier fast noch fehlerhafter ist als in der Telugu Handschrift Augenschein heh hat der Schreiber vielfach seine Vorlage nicht mehr entziffern können an einer Stelle in Z 6 der Ruckseite hat er durch einen Strich ein al sara des Originals als unleserlich bezeichnet. Ich habe mich bemuht in den Noten die Schreibfehler zu verbessern es bleiben aber eine Anzahl von Stellen wo ich vorlaufig den richtigen Text nicht herzustellen vermag Der Text des Blattes lantet

#### I orderseite

- 1 sma / jagatım kha¹ dıśas = tatha udatha vai me hadayam") a ----villajam // sa yada² slesmalo jantu slesmalam bhajate = sanam serate ca di
- 2 vä svapnam tasya slesmä pravarddhate / pravrddham = urddham hrdayam\* gr[h](ıtvā dhamanır = daśa ruddhva cetovaham margam) samjña<sup>5</sup> bhramsayate nrnum / sa bhrastasammas patatı dantan = katakata yate / utphalayats
- 1 Lice jagan Iham 2 Sic bes hrdayam Die Ausgabe hat an den Parallel stellen tadordhram (oder tadhordhram) eras i hrdayam 2 Lies yah sadā marrddha urddhram hrdayad Fs. t wohl san j dm zu le-en Lies sammah

<sup>1)</sup> Cord er Muséon NS IV 324f bemerkt daß er zwei Handschriften des Werkes besitze eine Abschrift der Tanjore Handschrift im Telugu Schrift und eine andere in Devanagari Schrift Man könnte das leicht so verstehen als ob die Devanägari Handschrift auf ein anderes Original zuruckginge Nach der Augabo bei Hoernle, Studies in the Medicine of Ancient India I 38 ist aber die Devanagari Handschrift nichts weiter als eine Transkription der Telugu Abschrift in Devanagari

- 3 netre ca bhruvāv = uħ[Ls]spate¹ tathā / sa ce² pratyāgato srūyāt = ta masah pa(rīto galah pratibhānis me) [ś]uklāns jagatī khan = disas = tathā / udātha vas me hrdayam² yac = ca parvv = opadhāvats⁴ sty = etas.
- I r = lalsanair = iiidyād = apasmāra<sup>5</sup> kaphātmayam / yas = tv = etat = sarvaam = aśnāti ya(lhoklam dosakopanam sa)[nn][i]pātād = apasmāram sarvvalimgam samarcchati<sup>6</sup> / evam rasair = ih = āpatthyah vivrddhesv = ani-
- s lädisu / ten = ātismaratī prānī na satiaih parihanya[t]e (/ yadā yad = ābhivard)dhante dosās = sarviasv\* = vv = odadhih tadā tad = āpasmarati n = aisa klišyanti\* sanlatam / jiarašo-
- e sagulmınam c = awa raktınam = atha kusthınam pra[m]ehonmadınam c[= awa] (tath = apa)[s]mārınam = wha / wy = astau va pradistanı / midanam sarirınam vimanam tu va-
- 1 ksyāmı yathārad = anupūrveaša sts // ⊙ // bhedasamghtāyan³o = nīdā nānī samāptāny = ādhyāy = āstau¹¹ // ⊙ // ath = āto rasaiimānam vyākhyāsyāmah šarīram dhārayant = īha / sad = ra
- 8 sā samyag = āhrtāh varsamyās = te vilārās = tu 12 janayanti sarīrinām / rūlso laghu sthirah sitah kasāyas = tikta eta ca / katur = vvilāsī13 gatimān = usno frālkso nis 14 = tathā / tīksfn lo
- 9 enam = amılalavanoh<sup>15</sup> = katu kledinikäsini<sup>16</sup> sita enigdho gurur = vvalya<sup>17</sup> pickilo madhiro rasah kassyatiklakatıkah sito rükso = nıla sınıtah sitosfram = a[v[l]a<sup>15</sup> nıltam tu katu
- 10 kam ca pracalsate / ślesmä tu rasasagnıgdhah<sup>13</sup> śılo mamda sthiro guru oty = elä<sup>11</sup> rasadosänäm sahotpannä<sup>22</sup> gunän = uduh tattra väyugu naus = tuluäm<sup>23</sup> kasiyakatutistalän
- Lies utksipate 2 Lies cet Sic. siehe Note 2, S 580 Sic, Ausg kapho varcopadhāvati 5 Lies apasmāram 4 Ausg richtiger sa rechati <sup>7</sup> Sic, Ausg nāpasmarayate 

  \* Lies doṣāh parerasv, derselbe Fehler in der Ausg 11 Lies adhud id Lies kliśyati 10 Lies anupurvaśah // iti bhedasamhitāyan astau 12 Lies vaisamyāt te tikārāms tu 18 Sic lies viisosi? 14 Sic 35 Sec. Awar kniur edge cider athe 17 Lacy 15 Lice Olemografie ambabacanau 18 Sic, lies tikenosnam amlam? Ausg ruksosnam amla 19 Lies rvalyah (balyah) madhura snigdhah 20 Lies guruh 21 Lacs etan 22 Laes pannān 23 Lies tuludn

- 1 katramılalaranos = tulyās = tathā pittagunām¹ viduh madhuram lavanāmtlo² ca vidyāt = kaphasamān = rase² / tasmād = abhyasya mānais = tai šlesmā deha¹ pravardhate gunasāmyād = vivardhanle yathāsvam dhātavo rinām / yath = aikatra kito rāsi divau mahāccham = ih = cechati² / rasais = tāmviparīlais² = ca yānty = ete k-ayam = ūhrtai² / yath = odakam samāsādya [ś]ā(nt)im gaechati pāva-
- \* Lues katramialaranaus tulyāms tathā putagunān \* Lues laranāmlau \* Lues rasīn \* Lues dehe \* Lues rāšir deau mahatteam tharel atah? \* Lues tadesporttas! \* Lues dēfrah

- 3 kah kasäyakatutiktair = hi rūkso rūksa¹ vivardhate / mahata¹ snigdha bhāvāc = ca tato = nyair = upašāmyati / katvamlalavanaih pittam = usnam = usnair = vivardhate šaityāc = chāmyati šai
- 4 sais<sup>3</sup> = tu gununām = anyabhāvatah snigdha snigdhaih = kaphac<sup>4</sup> =
  c = api vardhate madhirādibhi / rasais = sāmyati rāksais = ca
  kaiyakatutkakaih ekaikasa = sā[m]anād = yad<sup>3</sup> = varddhayanti
  b (trayas = trayah ghnanti c = ānyagunatiena rasā dosām šariinnām na
- b tirayas = trayah ghnanti c = ānyagunatiena rasā dosum\* saririnam na rāyus = saha tailena snehosnyād\* = aratisthate / ŝitatrān = madhu ratvuc = ca na pulta 10 saha sarpusā
- e rūksyāh<sup>11</sup> = kasāyabhāvāc = ca tathā snehagunah = u[te]<sup>12</sup> / na štes{mā madhunā sār][ā]{dha}m dehe pa-vatisthate<sup>13</sup> / anūpamamsajāš = c = āpi vasamayāras = eva<sup>11</sup> ca /
- 7 taslavan = mārutam ghnamti snehosnyād = gurudbhāvatat is šā[kh] (ādoriskirānām ta) vasāmayyāna eva ca / ghrtava is ghnanti te pitlam sitamadhurijabhavatah ka
- 8 sayatiltala[f]ulam yoc = ca kımcıd = ih = ausadham madhirran = ta(t<sup>17</sup> = kapham hantı gunanyatıc)na dehinâm / atha n = atyupa yumyıta puppali 18 lsaram = eva ca / lavanam c = aira
- samdadhyad = bhuktam dosäya kalpyate<sup>13</sup> / ślesmänäm i[y]apa(y)i(trä<sup>10</sup> tu n = otsahet = āpaka)r[ss]tum<sup>21</sup> / pippali pākamadhura tasmat = tan = natibhaksayet atyahrtām<sup>21</sup> pa
- un = nationassayet ayantam= ps
  10 ced = deham tiksnosnagurubharatah ksāraš = ca lava(nam c = aira
  bhoktum na yāti kevalam² m)āttravad = usna²¹ snigdham ca sātinyam
  svādum²s ca bhopanam / arudāhim²s ca yat = pake pi
  - Lies ruksair 2 Lies maruta 2 Lies éceats 4 Lies Lanhas So wohl nachtraglich verbessert aus tiltalai / Lies samänyatvad? Ausg ekarkam ekasamanyad \* Lies doşan \* Lies snel ausnyad 10 Lies pittam 11 Lies rauks jat 12 Lies snehagunad rte 12 Lies paryava Aug paryavatisthati 14 Lies vasdmandna eva 15 Lies enchausnydd gurubharatah 14 Lies ghrtarad 17 Lies madhuvat tat oder madho sva tat 18 Lies pippallm 15 Lies Lalpate 10 Lies slesmānam cyavayiteā 11 Lies karşitum 11 Lies atyāhrtā ganzt nach Ausg die aber Learum en und negan liest 14 Lies usnam 25 Lies 16 Lies anddhi

Der Text des Blattes enthalt den Schiuß des achten, von der Epilepsie handelnden Adhyaa des zweten Buches des Nidanasthäna, und den Anfang dies ersten Adhjägs des Vimänssthäna der die Lehre von den Geschmacken gibt Die ersten Strophen bis tamasah pa(rito gatah) in V 3 fehlen in der Tanjore Handschrift und sind in der Ausgabe nach dem Muster der vorhergehenden Verse erganzt in einer Note gegeben Die Übereinstimmung des Textes unseres Blattes mit dem der Tanjore Hand schrift beginnt mit den Worten sillan jagati khan dissa tatha, wofur die Ausgabe S 64,17 das sinnlose siellä jagati khandasas tatha bietet, und bricht mitten im Wort in der Verseile arudah ca yat päle jufrne tad upa yopayel) auf S 68 1 der Ausgabe ab Trotz aller Verderbins hat doch

ziemlicher Sicherheit annehmen daß auch in der Blieda Samhitä Adhy 4 ursprunglich vom raktapitta handelte und erst spater durch ein Kapitel über den Läsa ersetzt wurde

Dieser Schluß wird, wie mir scheint durch eine andere Tatsache bestatigt In dem Cikitsitasthana der Bheda Samhita wird nach der Ausgabe in den ersten Kapiteln die Behandlung folgender Krankheiten gelehrt grara nebst visamagrara, rakiapitia sosa gulma, kustha, prameha, unmāda, apasmara Ob die Reihenfolge ganz die ursprungliche ist, ist mir einigermaßen zweifelhaft, es scheinen schon in der Vorlage der Handschrift nicht nur Lucken gewesen zu sein, sondern auch Blatter verkehrt gelegen zu haben Aber wenn hier auch raktapitta vor sosa und gulma erscheint, so ist es doch unverkennbar daß im Cikitsitasthäna zuerst die Behandlung der acht Krankheiten gelehrt wurde deren nidang im zweiten Buch ausemandergesetzt war Zu diesen acht Krankheiten gehört aber nicht der kasa dessen Behandlung im Cikitsitasthāna erst viel spater in Adha 22 nach der Zahlung der Ausgabe besprochen wird Ganz ahnlich ist das Verfahren in der Caraka Samhita Hier werden in den beiden ersten Kaniteln des Cikitsitasthana rasāyana und rājikarana behandelt. Dann folgen in Adhy 3-8 genau mit der Reihenfolge im Nidanasthana übereinstimmend yearacıkıtsa raktapıttac gulmac pramehac kusthac, rajayaksmac, was mit sosze identisch ist. In den meisten Ausgaben wird dann in Adhy 9-13 zunachst aréasc atisarac visarpac madātyayac dvivraniyac ge lehrt womit die Inhaltsangabe am Schluß des Sütrasthana übereinstimmt. erst dann folgen in Adhy 14 und 15 unmadac und apasmarac. In Ganga dharas Text sind allerdings die als 9-13 gezahlten Adhyayas spater als Adhy 14 19 21 24 und 25 eingereiht und unmadac und apasmarac schließen sich unmittelbar an rajavaksmac an Diese Anordnung ist gewiß rationeller aber wahrscheinlich doch sekundar. Wodurch die auffallende Absonderung von unmadac und apasmarac veranlaßt wurde, ist schwer zu eagen Wir wissen daß Carakas Werk mit dem 15 Adhyaya des Cikit sitasthāna abbrach und erst spater von Drdhabala fortgesetzt wurde Vielleicht durien wir vermuten daß Caraka nicht dazu gekommen war, unmadac und apusmarac zu redigieren wohl aber schon die in Adhy 9 bis 13 enthaltenen cikitsas bearbeitet hatte und daß Drdhabala seine Arbeit damit begann daß er zunachst unmadae und apasmärae nachtrug Wie dem aber auch sein mag die Tendenz, die acht Krankheiten des Nida nasthana im Cikitsitasthana in der gleichen Gruppierung zu behandeln, tritt doch auch in der Caraka Samhita deutlich zutage und die Berechtigung, aus dem Inhalt und der Anordnung des Cikitsitasthana der Bheda Samhita Schlusse auf den Inhalt und die Anordnung ihres Nidanasthana zu ziehen, scheint mir daher unbestreitbar Es spricht also alles dafur, daß die An gabe uber den Inhalt des Nidanasthana, die sich in unserem Blatt findet, richtig ist und daß erst nach dem 9 Jahrhundert das vierte Kapitel über die Atiologie der Blutungen durch ein Kapitel über die Atiologie des Hustens verdrangt wurde

Zusammen mit dem Blatt ist noch ein kleines Bruchstuck gefunden, das dieselbe Schrift zeigt. Die Buchstaben sind aber betrachtlich größer und mit weiterem Abstand voneinander geschrieben, so daß das Bruchstuck nicht derselben Handschrift wie das größe Blatt angehört haben kann. Der Text lautet

```
a 11) /// [n](s)[š]āmya ///
2 /// (v)yākhyāsyāma ///
3 /// sm)[r]iā / tābhyo mūlasırā ///
4 /// m mūlamāmsātrayābhsm ///
b 1 /// [tā]šamm = adustam raktam = ucya ///
2 /// āšruyam rāksa snehāšita ///
3 /// vnām ksudh = ārttānām ks ///
4 /// nyam pūlth ///
```

5 /// [p] /// Unzweifelhaft stammt der Text aus einem medizinischen Werk In der Bheda Samhitä begrunt Adhy 20 des Sütrasthäna (S 33, 10ff der Ausgabe)

athāta ūrdhvadašamūliyam vyākhyāsyāma iti ha smāha bhagavān atrevah /

```
ardha sty āha hrdayam tasmın dhamanayo dasa /
ürdhyam catasro die tiryak catasras capy adhah kramāt //
tābhyo mülasirās tiryag irdyante naikadhā sirāh /
```

Mit diesem Text wurde sich das auf a Z 2,3 des Bruchstuckes Erhaltene gut vereinigen lassen, statt des kramat der Ausgabe könnte in dem Bruchstuck sehr wohl smrtä (für smrtäh) gestanden haben Damit hört aber auch alle Übereinstimmung auf Nun ist der Text der Ausgabe aller dings gerade in diesem Abschnitt sehr luckenhaft Adhy 20 bricht über haupt in Sloka II ab und der Text beginnt erst wieder in Adhy 21, und auch am Schluß von Adhy 19 scheint eine Lucke zi sein Ich möchtle es daher für nicht unwahrscheinlich halten, daß das Bruchstuck aus einer zweiten Handschrift der Bheda Samlitä stammt, völlige Sicherheit ist aber darüber vorläufig kaum zu erlangen, da sich der Zusammenhang zwischen den erhaltenen Worten nicht erkeinen laßt

Ein Zufall hat es gefugt, daß uns von der Lehre über die Geschmacke (rasa) und ihr Verhaltins zu den dosas, von der das größere Blatt der Bheda-Samhitä handelt, eine zweite Version wengstens teilweise in zwei voll standigen Blattern erhalten ist, die in Qyzil gefunden sind Diese Blatter sind auch für die Geschichte des indischen Buchwesens von höchstem

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dies 1st die Zahl der Zeile des Bruchstuckes, nicht des Blattes Zeile 4 auf Seite a des Bruchstuckes ist die letzte Zeile auf der Blattseite gewe-en Wieriel Zeilen auf der Seite standen laßt sich mehr feststellen.

Interesse Es sind zwei zierlich geschnittene Stucke Leder, ungefahr 13 cm lang und 4 cm hoch, mit einem kleinen Schnurloch. 2.5 cm vom linken Rande Jede Seite hat drei Zeilen Auf der Ruckseite, am linken Rande. stehen die Blattzahlen 67 und 68 Die beiden Blatter sind nicht die einzigen Reste von Lederhandschriften in unserer Sammlung Es haben sich ım ganzen 14 Bruchstucke von acht verschiedenen Lederhandschriften erhalten Sie alle sind in Gupta-Charakteren geschrieben bis auf unsere beiden Blatter, die die Schrift der Kusana Periode zeigen. Entscheidend fur die Altersbestimmung ist das Zeichen für mg. das hier noch überall die Form der Kusana Inschriften hat auch wo es fur das vokallose m gebraucht ist wahrend in der Dramenhandschrift für das letztere schon die spitere abreschliffene Form erscheint¹) Trotzdem möchte ich die beiden Blitter fur etwas junger als die Dramenhandschrift halten Manche Zeichen zeigen hier doch schon etwas weiter entwickelte Formen die aber alle auch schon in den Inschriften der Kusana Zeit vorkommen, so das ka. bei dem das rechte Ende der Horizontale hakenförmig herabgezogen wird, das ha her dem die Horizontale nach unten bis auf die Grundlinie verlangert wird. das subskribierte ya dessen rechtes Ende hoch hinaufgezogen wird, das r. das hier schon etwas starker gehrummt ist Gerade das r mit seiner Krummung nach rechts beweist aber auch daß in den beiden Blattern nicht etwa eine Vorlauferin der sudlichen Schrift vorliegt, in dieser wird bekanntlich die ursprungliche Gerade umgekehrt nach links gekrummt. Ist die Dramenhandschrift um 150 n Chr entstanden, so durfen wir die Entstehung der beiden Blatter kaum spater als 200 n Chr ansetzen, so daß die Handschrift der Kalpanämanditika die drittalteste der bis jetzt bekannt gewordenen Brähmi Handschriften sein wurde Ob die Handschrift, der die beiden Blatter angehören, in Turkestan oder im nördlichen Indien ge schrieben ist ist schwer zu entscheiden. Fur das sudliche Turkestan ist der Gebrauch von Leder als Schreibmaterial durch die Steinschen Funde erwiesen er kann aber auch wohl im nordlichen Indien bestanden haben Die Form die man den Lederhandschriften gegeben hat, ist jedenfalls ındısch. das Palmblatt ıst das Vorbild gewesen

Auch der Text der Blitter ist so wenig umfangreich er ist, nicht ohne Interesse Er lautet

#### Blatt 67

## Vorderseite

ı srnu prihaktrash 6 avyaktamadhurau c = obhau kasāyas = tskia eva ca ı calvarah pıtlasamanah prajapatıkrtü rasah 7 ksarümbla

s lavanavyaltāh = paūcamo madhuro rasah nirmitā mārfultasy = aite

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bruch-ticke buddhistischer Dramen, S 6

#### Rucksette1)

- 1 [nıgra]hārtiham = ıtı srutı[h] 8 kasāyakatukāksār(ā)s = tıkta(ka)[ś = ca ralfsa)-
- 2 s = tathā šlesmānaš 1 = šamanās = sarve prayābhs = saha nirmiftā [(h 9) 3 vātaahnesu hitan = tailam ahrtam = mitaharesu ca kanhachnes = i-

#### Blatt 68

#### Vorderseite

- ı tiamam ksaudram = pravadantı manisıbhıh² 10 samayen = madhurah mitam
- 2 ślesmānan = tu vuarddhayet pittalah = katukaś = c = oktak ślesmanaś = ca
- з visosanah 11 samayel = lavano vātam slesmānan = tu vivarddhayet

#### Ruckseite

- ı kasâyo tarddhayed = tātam kaphañ = ca śamayed = rasah 12 märutam 2 varddhayet = tıktah pıttañ = ca śamayen = nrnām ämblaś² = ca śamaye-
- s  $d=v \tilde{a}tam \ prita \tilde{n}=c=\tilde{a}pi \ vivard \tilde{d}hayet$  13 avyaktas = śamayet =  $pittam \ kapha$

Lies śleşmanaś <sup>2</sup> Lies manīsinah <sup>3</sup> Lies amblaś

Um die Eigentumlichkeiten dieses Textes zu verstehen, mussen wir uns kurz die orthodoxe Lehre von den rasas und dosas vergegenwartigen Allgemein werden in der medizmischen Literatur sechs Arten des Geschmackes unterschieden suß (madhura) sauer (amla), salzig (laiana), scharf (katu), bitter (tikta), zusammenziehend (kasāva), so Caraka I. 1, 64, 3, 1, 2, Bheda 3, 1, Susruta I 42 Diese rasas stehen zu den drei dosas, den Grundstoffen des Körpers, Wind (vāta), Galle (ptta), Schleim (slesman, lapha), in einem bestimmten Verhaltnis Katu, tikta, kasāya verstarken oder erzeugen vata, madhura amla, lavana schwachen oder beseitigen vata, katu, amla, larana verstarken vitta madhura, tikia, kasaya schwachen mita, madhura, amla, larana verstarken élesman, katu, tikta, kasāya schwachen slesman (Car 3, 1, 4, Susr 1, 422) Diese Lehre beruht auf den An schauungen von den Eigenschaften der rasas und dosas. Sie sind entweder heiß (usna) oder kalt (śīta), trocken (rūlsa) oder ölig (snigdha), leicht (laghu) oder schwer (guru) usw Die rasas verstarken die dosas, mit denen sie alle oder doch die meisten Eigenschaften gemeinsam haben und schwachen diejenigen, deren Eigenschaften den ihrigen samtlich oder doch größtenteils entgegengesetzt sind So ist z B katu heiß, trocken, leicht, tikta und kasāya kalt, trocken, leicht, diese verstarken daher den vāta, der kalt, trocken und leicht ist, schwachen aber den slesman, der kalt,

katu und madhura genannt

Auf dieser Seite ist die Schrift etwas abgerieben
 Als väta, pitta und slegman verstarkend sind bei Suśr aber nur kagūya bzw

ohg und schwer ist, usw Auf Grund dieser Theorie wird dann auch die Wirkung der Substanzen auf die doese bestimmt Sesamol (taila) ist heiß, ohig, schwer und unterdruckt daher den räta, der kalt, trocken und leicht Schmelbutter (förta, sarpre) ist kalt, suß, milde (manda) und unterdruckt daher das pitta, das heiß, nicht suß und scharf (til ma) ist Honig (madhi, ksudra) ist trocken und zusammenziehend und unterdruckt daher den steman, der ölig, schleimig (picchia) und suß ist

Mit dem allem steht die Lehre, wie sie in den beiden Blattern vorgetrigen wird vollkommen im Einklang. Sie geht aber noch etwas weiter, indem sie nicht sechs, sondern zehn rasse unterscheidet, zu den bekannten kommen hier noch avgakta (V 7, 14), ryakta (V 8), kära (V 8) und akära (V 9) hinzu und es fragt sich, ob wir in der größeren Zahl der rasse eine Altertumlichkeit oder umgekehrt eine Neuerung zu erblicken haben. Die Frage wird wie mir scheint, durch einige Angaben in der Caraka Samhitä entschieden.

In I 26 dem sogenannten Ātreyabhadrakāpyīya Adhyaya, wird er zahlt wie Atreva Punari asu mit Bhadrakapya und anderen Rsis im Cai traratha Walde ein Gesprach über die Geschmacke (rasas) und Speisen fuhrte¹) Bhadrakāpya behauptete es gebe nur einen rasa, den die Kundigen als ein Obiekt der sinnlichen Wahrnehmung und zwar als das zum Bereich der Zunge gehörige betrachten er sei ferner von dem Wasser nicht verschieden Der Brahmane Sakunteya wollte zwei rasas unterscheiden, den zur Abschneidung (chedaniya) und den zur Beruhigung geeigneten (unasamanua) Pūrnaksa Maudzalva lehrte drei rasas, indem er den eben genannten noch den fur beides geeigneten (südharana) hinzufugte. Hiranyaksa kausika erkannte vier rasus an den der angenehm und heilsam ist den der angenehm und nicht heilsam ist den der nicht angenehm und meht heilsam ist und den der nicht angenehm und heilsam ist Kumäraśiras Bharadvaja lehrte funi rasas die der Reihe nach zu Erde, Wasser, Feuer Luft und Ather (antarikea) gehören Sechs rasas stellte der königliche Rsi Varyovida auf, es sind der schwere, der leichte, der kalte, der heiße, der ölige und der trockene Nimi Vaideha behauptete das Vorhandensein von sieben rasas, zu den bekannten sechs, dem sußen (madhura), sauren (amla) salzigen (lavana) scharfen (katu) bitteren (tikta) zusammen ziehenden (kasāya) stellte er noch den Lsara Badiśa Dhāmargava, der acht rasas lehrte, erweiterte die Reihe noch um den nicht klar hervortretenden, den aryalta Kankayana, der Bahlika Arzt, behauptete, die rasas seien zahllos, weil ihre Grundlagen, Eigenschaften, Wirkungen, Mischungen und Besonderheiten zahllos seien Allen diesen Ansichten trat Atreya Punarvasu entgegen, der nur eine Sechszahl von rasas aner-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Diewibe Erzahlung stand in der Bhedasamhita im Anfang von 1, 12 Es haben sich aber nur 5 Slokas davon erhalten und auch dieso sind über die Vaßen verlierbt.

kennen wollte und zwar die bekannten madhura, amla, lavana, katu, tikta, Lasaua Alle anderen Memungen werden in ausfuhrlicher Erörterung widerlegt Aus diesem Abschnitt möchte ich nur die Zuruckweisung des ksāra und des avyakta anfuhren Ksāra, heißt es, kommt von ksar, fheßen Es ist kein rasa, sondern eine Substanz (dravya) Diese hat, weil sie aus mehr als einem rasa entstanden ist, mehr als einen rasa, wobei der scharfe und der salzige vorherrschen, sie ist mit mehr als einem Obiekt sinnlicher Wahrnehmung versehen1) und durch ein Tun entstanden Nach Caraka ıst also Lsāra nur eine Substanz, wie Salpeter, Potasche und ahnliche Die Beweisführung ist nicht ganz einwandfrei. Wenn ksära mit den übrigen rasas zusammengeordnet ist, so muß es eben als der Name eines bestimmten rasa gefaßt sein, und in dieser Bedeutung erscheint Leara auch, wie das PW zeigt, in der Literatur Mbh 1, 3, 51 werden die Arkablatter Isaratiltalaturüksa genannt. In Pürnabhadras Rezension des Pañcatantra, 66. 24, beklagt sich der Floh, daß die Blutsorten, die er bisher getrunken habe. ksāra und schleimig (picchila) gewesen seien2), wahrend in Kosegartens Text an der entsprechenden Stelle (61, 11) die Blutsorten ksarakatutiktakasāyāmlarasāstādāni genannt werden und ihnen das Blut, das madhura ist, gegenübergestellt wird Pañcat, Purnabh 278, 13 wird von kasāyaka tutiktaksäräni vilsaphaläni gesprochen, wahrend die Bombaver Ausgabe (IV-V 57.4) offenbar schlechter ksårarūksaphalām, Kosegartens Text (254, 11) tıktāmlaksārānı vanaphalānı hest. Nach diesen Stellen scheint man ksära spater als Synonym von lavana gebraucht zu haben. Sicherlich ist das in der Harita Samhita geschehen, einem jungen Machwerk, wo es z B in 1. 6. 2 heißt madhurah kasāvas tiktāmlakas ca ksārah katuh sadrasanāmadhenam. Wie es die beiden medizinischen Autoritaten, die es neben larana nennen von diesem unterschieden haben, laßt sich nicht feststellen

Was den avyakta betrifft, so bemerkt Caraka, daß dieser Zustand allerdings im Urstoff (prakrti) eintrete, bei dem Nebengeschmack (anurasa) oder einer mit dem Nebengeschmack versehenen Substanz Die Ursprungs statte der rasas ist das Wasser tesäm sannäm rasänäm yonir udakam (Car 1, 26, 15) Caraka meint also, daß die rasas avyakta, unentfaltet, nicht deut lich, nicht klar hervortretend, sind im Wasser und in Verbindungen, in denen sie wegen des Vorherrschens anderer rasas nur als anurasas erschemen In Wasser sind sie avyakta aber nur, soweit es sich um die reinen Himmelswasser handelt Car 1, 26, 54 wird auseinandergesetzt, daß die Wasser von Somas Art (saumyāh), im Himmel entstanden (antariksaprabharāh), von Natur kalt, lejett und von unentfaltetem Geschmack (avyaktarasāh)

<sup>1)</sup> D h man kann sie sehen, riechen, fühlen usw

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Im Tantraklij steht aber an der Stelle (31, 11f) rukea für keära, in der Bombayer Ausgabe des Pañe, die im übrigen mit Kosegartens Text übereinstimmt (I 53, 12), fehlt das keära

seien Wahrend sie vom Himmel herabfallen und nachdem sie gefallen sind, erfreuen sie, mit den Eigenschaften der Produkte der funf Elemente versehen, die materiellen Körper der beweglichen und unbeweglichen Wesen in diesen Körpern werden sie als die sechs rasas intensiv (täsu mürtisu sadöhir mürcchanti rasäh). Unter diesen sechs rasas ruhrt der madhura von dem Überwiegen der Eigenschaften des Soma her, von dem Vorherrschen von Erde und Feuer der amla, von dem Örherrschen von Wasser und Feuer der lavana, von dem Vorherrschen von Luft und Feuer der katuka, von dem Überwiegen von Luft und Ather der tikka, von dem Überwiegen von Luft und Ather der tikka, von dem Überwiegen von Luft und Erde der kasäya. Auf diese Weise ist die Sechszahl dieser rasas entstanden

Suśrutas Ausemandersetzung in 1, 45 weicht in Einzelheiten stark ab, laßt aber doch noch die Gemeinsamkeit des Ausgangspunktes erkennen Auch Suśruta bemerkt zunachst, daß der Geschmack des Hummelwassers nicht naher zu bestimmen sei (pāniyam āntariksam anirdešyarasam). Auf die Erde gefallen nimmt es je nach dem Standort den einen oder den anderen Geschmack an Dieser richtet sich aber nicht, wie einige meinen, nach der Farbe der Erde, mit der das Wasser in Beruhrung kommt, er berukt vielnicht suf dem Vorhertschen des einen oder des anderen der fund Elemente in dem Boden, der das Wasser aufminmt. Hat der Boden wesentlich die Eigenschaften von Erde so ist das Wasser amla und lauana, madhutu ist es, wenn die Eigenschaften des Wassers überwiegen, kaitala und tika, wenn die Eigenschaften des Feuers überwiegen, kaitala und Eigenschaften der Luft überwiegen Hat der Boden wesentlich die Eigenschaften der Luft überwiegen Hat der Boden wesentlich die Eigenschaften der Athers, so ist der Geschmack des Wassers avyalta, denn der Ather ist avyalta (avyaktam hy älääm)

Man sicht, daß auch in spiterer Zeit noch von einem anyakta rasa gesprochen wurde, und es ist leicht begreiflich, daß man diesen auch einmal den ubrigen sechs rasas als gleichwertig beigeordnet hat Allein dieser und alle alteren Versuche, von einem oder dem anderen Gesichtspunkt aus eine Kategorie von rasas aufzustellen, wurden offenbai durch Ätreya, oder richtiger wohl durch Caraka, endgultig erledigt. Die Lehre von den sechs rasas, wie sie Caraka vertrat, setzte sich allgemein durch

In unseren beiden Blattern werden aber *lsära* und *aryalla* neben den benanten sechs *rassa* anerkannt, wir finden hier sogar ihre Gegensatze, alsora und ryalfa, deren Emordnung in die Reihe allerdings schwer zu begreifen ist Ich möchte es daher auch meht für unmöglich halten, daß in dem Text unseres Blattes *lacinacyalla* in V 8 und *latulālisārās* in dem Text unseres Blattes *lacinacyalla* in V 8 und *latulālisārās* und daß hier dieselben acht *rassa* anerkannt werden, die Badisa Dhämärgava lehrte Der Text wird schon durch die Überheferung als sehr alt erwiesen, die Handschrit ist ja nur etwa ein Jahrhundert nach der mutmaßlichen Lebenszeit Carakas entstanden. So ist meines Erachtens die Vermutung

Vedisch śama 591

gerechtfertigt, daß uns in den beiden Blattern ein Bruchstuck aus einer der alteren medizinischen Samhitäs erhalten ist, die nicht zum System des Ätreya gehörten und, durch Carakas Werk in den Hintergrund gedrangt, bald völliger Vergessenheit anheimfielen

#### Vedisch śama-.

In einem Aufsatz in Kuhn's Zeitschrift, XL, 257ff hat Liden die Be ziehungen von ved sama- zu Wortern in den übrigen indogermanischen Sprachen untersucht Er ist dabei von der Ansicht ausgegangen, daß in RV 1, 32, 15 ındro yātó 'vasıtasya rājā šamasya ca śrngino iajrabāhuh das Wort 'hornlos' bedeute Das fordert meines Erachtens der Gegensatz, in dem śáma- hier zu śrngin- steht, mit aller Deutlichkeit Merkwurdigerweise aber haben alle Erklarer und Übersetzer mehr oder weniger Bedenken getragen, diesen Schluß zu ziehen. Savana sagt samasva santasva srngarähityena praharanädäv apravritasyäsvagardabhädeh srnginah srngopetasyo grasua mahisabalītardādes ca Man sieht, daß er das Richtige gefühlt hat. aber die Rucksicht auf die Etymologie hat ihn bei seiner Erklarung des Wortes durch 'ruhig' geleitet und zu einer völlig willkurlichen Klassifi zierung der indischen Haustiere verführt. Auch die indischen Kuhe haben Horner, aber wer sie beobachtet hat, wird zugeben, daß sie die ruhigsten There von der Welt sind Auch im PW (Nachtr ) wird 'gezahmt, domesticus' als Bedeutung fur sama verzeichnet Grassmann gibt im Worter buch fur sama 'arbeitend, sich anstrengend' Indra beherrscht 'das arbeit same Vieh und das gehörnte' (Übers ) Er will also sama mit samati 'sich muhen' verbinden. Der Gegensatz kommt aber auch dabei nicht heraus. man braucht nur an die zur Arbeit verwendeten Ochsen zu denken. Bau nack, der sich KZ XXXV, 527f ausführlich über das Wort verbreitet geht wieder von der Bedeutung 'ruhig' aus, er sucht daraus in höchst kunst licher Weise den Gegensatz zu srngin zu entwickeln. Der erste, der samarichtig übersetzt hat, ist Ludwig, er gibt es in seiner Übersetzung durch 'hornlos' wieder Daß aber auch er sich noch nicht von etymologischen Rucksichten freimachen kann, zeigt seine Bemerkung im Kommentar 'cama ist das zame, das niemanden schadigt, vill auch stumpf'1) Und auch Oldenberg, der Religion des Veda, S 138 (zweite Aufl S 135) samadurch 'ungehörnt' ubersetzt, fugt in der ersten Auflage in einer Anmerkung hinzu, daß die Übersetzung ungewiß sei Nun scheint mir allerdings Liden gezeigt zu haben, daß die aus dem Textzusammenhang fur sama- erschlossene Bedeutung auch von seiten der Etymologie völlig einwandfrei ist,

<sup>1)</sup> Er verweist auf samanleämedhräh T M Brahm 17, 4, 3, Läty Śrautas 8, 6, 4, aber hier ist sama Subetantiv Sayana erklart es apogatayautanattena niretiyapra jananäh derasambandhino trutyäh, Agniss amin genauer durch saman (Ausg saman) nitöhhutan medhrun yegém te niryttaprajananah

da aber Geldner in seiner neuesten Übersetzung Indra wieder den König 'uber Zahmes und Gehörntes sein laßt so mag es nicht überflussig erschei nen darauf lunzuweisen daß sama auch an der zweiten Stelle wo es im RV erscheint in 1 33 15 nur hornlos bedeuten kann. Es heißt da von Indra

drah samam ersabham tugryāsu ketrajesé magharañ chutryam gdm Du halfest dem sama Stier in den tugrischen (Kampsen?)1) bei der Land eroberung du Gabenreicher dem Svitrya Rinde

Von diesem Syitrya Stier ist schon in der verhergehenden Stronhe (14) die Rede

dvah kutsam ındra yasmıñ cākán právo yudhyantam ı rsabham dašadyum ] saphacyuto renur nalsata dydm uc chrastreyo nrşdhyāya tasthau | Du Indra halfest dem Kutsa an dem du Gefallen fandest du halfest

dem kampfenden Stier Dasadyu Von den Hufen aufgewirbelt, drang der Staub zum Himmel Der Svautreys stand aufrecht zur Mannerbezwingung Der Stier Dasadyu wird noch einmal in 6 26 4 erwahnt

tram rátham pra bharo yodham rsvam dvo yudhyantam v rsabham dasaduum 1 tram tugram velasáre sácāhan tram tujim grnaniam indra tuloh [] Du brachtest den Wagen vorwarts den hohen Kampfer Du halfest dem

kampfenden Stier Dasadyu Du erschlugst den Tugra fur Vetasu (mit ihm) vereint Du brichtest den lobpreisenden Tuji zur Macht

Der I umpfende Stier Dasadyu ist nach I 33 14 offenbar mit dem Svaitreya Stier identisch Unzweiselhaft ist der Svitrya Stier in I 33 15 derselbe wie der Svaitreya in 1 33 14 Ist säma in 1 32, 15 hornlos' so wurde sich ergeben daß der Svaitreya oder Svitrya Stier Dasadyu dem Indra half ein hornloser Stier war Dazu stimmt nun vortrefflich eine Legende in den Yajus Texten auf die langst Geldner Gloss S 8, hinge wiesen hat hathaka I 183 10ff wird erzahlt deras ca va asurās ca sam yatta asams te na vyajayanta te bruvan brahmanā no meni vijayetām ili ta yatta asams te me rygypynnu te vratum ordamana no ment ergogram ervahkau samatasrjan chvaitreyo rimas tuparo deranân äste chyeneyak kyelo yakkri go suranam tau samahatam tam sraitreyas samayabhinat. Die Götter furwahr und die Asuras waren anemander geraten. Sie konnten keine siegreiche Entscheidung herbeifuhren. Sie sagten. In einer Verzauberung sollen unsere beiden Zornesgeister die Entscheidung herbeifuhren 'Sie heßen zwei Stiere auf einander los Svaitreya der rote hornlose, gehörte den Göttern Syeneya der weiße mit ehernen Hörnern den Asuras Die beiden stießen zusammen Svaitreya brach den (anderen) mitten durch' Ganz ahnlich wird die Geschichte Maitr Samh 2 59 15ff erzahlt deras ca rā asuraš caspardhanta te bruvan brahmans no 'smīn vijayetham2') sty arunas tuparas castreyo') devanam asın syeto 'yahsrngah sarneyo') suranam te

<sup>1)</sup> A if das schwierige tugrydsu kann hier nicht eingegangen werden i) Der Text ist l er verderbt und offenbar nach dem des Katt zu verbessern

<sup>1)</sup> Les éra treyo 1) Lies syere jo

'surā utkrodino 'carann arādo 'emālam tūparo 'mīsām it tau va samalabhelām tasya devāh ksurapan śiro 'kurvams tasyānlarā śrnge śiro vyavadhāya isvanācan vyaryat 'Die Götter furwahr und die Asuras stritten sich Sie sagten 'In einer Verzauberung sollen unsere beiden Zornesgeister die Entscheidung herbeifuhren ' Der rote, horilose Svaitreya gehörte den Göttern, der weiße mit ehernen Hörnem versehene Syeneya den Asuras Die Asuras gingen frohlockend einher 'Langhöring ist unser (Stier), ihrer ist ungehörnt ' Die beiden faßten sich Dem (eigenen Stiere) machten die Götter einen messerkantigen Kopf Er schob seinen Kopf dem (anderen Stier) zwischen die Hörner und riß ihn nach beiden Seiten auseinander '

Ich bin uberzeugt, daß die Legende, wie sie in den Yajus Texten erzahlt wird, eine spatere Fassung der Geschichte ist, auf die die greedischen Dichter anspielen. Aber darauf kommt es hier nicht an Niemand wird bezweifeln, daß der tūpara Śvaitreya der Yajurveden mit dem śāma Śvaitreya des Rgveda identisch ist, und damit wird bestatigt, worauf uns schon RV 1, 32, 15 gefuhrt hatte, daß śama ein Synonym von tupara ist, also 'ungehörnt' bedeutet

Man darf nicht dagegen anfuhren, daß in 1,33,13 von einem Stier die Rede ist, der *tigma* genannt wird

abhı sıdhmo ayıgad asya sairün vı tıgména vısabhéna puro 'bhet |
sam vayrenasyıad vıtrám ındrah pra sıdın matım atırac chásadanah ||

Erfolgreich ging er auf seine Feinde los, mit dem spitzen Stier brach er die Burgen Mit seinem vajra brachte Indra den Vrtra in Beruhrung Sich auszeichnend steigerte er sein eigenes Ansehen' 1)

Tigmasinga ist ein beliebtes Beiwort des Stiers und so mag der tigma Stier hier ein spitzhöringer Stier sein. Allein nichts zwingt zu der Annahme, daß dieser Stier mit dem Svaitreya identisch ist. Es ist mir sogar das Wahrscheinlichste, daß der Dichter hier eine ganz andere Sage im Sinne hatte. Schließlich bleibt aber auch noch die Möglichkeit, das tigma auf den messerkantigen Kopf zu beziehen den die Götter dem Svaitreya nach der Version der Maitr Samb anzanbern. Für die Feststellung der Be deutung von sama scheint mir jedenfalls. 1, 33, 13 belanglos

Mit der Wurzel sam 'ruhig werden' hat sama 'ungehörnt', sicherlich nichts zu tun, ebensowenig mit der Wurzel sam 'sich muhen, arbeiten

y) Mati ist hier wahrscheinlich das Nomen zu manyate in dem Sinne wie es in RV 1 33,0 erscheint amanyamanañ abhi manyamānar nir brahmabhr adhamo dazyum nidra Geldner ubersetzt Da bliesest du die Alnungslosen durch die Ahnenden, den Dasyu mit den Segensprechern fort, o Indra 'Alnein was sollen dei Helfer Indras 'Ahnen 't Meines Erachtens sand die amanyamānah 'die (den Indra) nicht achtenden', die manyamānah 'die (tin) achtenden Wie man bahu manyate' er achtet hoch' sagte (10, 34, 13) so sagte man manyate' er achtet micht, dazu ist aman yamana das Partizip Man wird danach auch amanyamānān in 2 12 10 in demselben Sume fassen mussen

Es ist offenbar ein selbstandiges altes Wort das spiter völlig ausgestorben ist aber seine Verwandten in anderen Sprachen hat

Liden hat unzweiselhaft recht, daß sama auf ein altes idg \*kemo hornlos zuruckgeht das mit lit žemait sem ulas 'ohne Horner', sem ulis m s-m ule f ein Rind, Ochs kuh ohne Hörner' verwandt ist Ebenso wenig laßt sich Lidens Zusammenstellung mit gr κεμά, und ahd hinta usw bezweifeln Die Hindin ist die Hornlose Als Bedeutung von zepas gibt Liden an 'junger Hirsch im zweiten Jahre im Alter zwischen ie 8005 und Maros Beim Edelhirsch entwickelt sich das Geweih im funfzehnten beim Damhirsch schon im siehten Monat und dieses Erstlingsgeweih ist doch immerhin so bedeutend daß die deutsche Jagersprache den Hirsch. der es tragt als 'Spießer bezeichnet Hornlos kann man ein solches Tier kaum nennen und man mußte schon annehmen daß sich im Grie chischen die Bedeutung des Wortes etwas verschoben hatte Unmöglich ist das meht aber schließlich darf man auch nicht außer acht lassen daß iene genaue Definition des κεμα, auf den unsicheren Angaben der Gram matiker beruht und daß diese nicht einmal übereinstimmen. Der ganze literarische Gebrauch des Wortes geht im Grunde auf die eine Homer Stelle Il 10 361 zuruck

ως δ ότε κανχαιοδοντε όνω καιε είδοτε θηνη, η κεμαδ ηε λαγκου ετιεγετοι εμμειε, αιει χωρον αι υληκιθ ο δε τε προθεησι μεμηκω, δς τον Τιδείδη, ηδε ττολιτούθο, Οδυσσευ, λαιο αποτμηξαιτε διωνετον εμμειε, αιει

Der verfolgte Dolon ist trotz seines anfanglichen Renommierens ein urchtsamer Mann Das läßt vermuten daß die εεμα, ein schwäches Ther aus dem Hirschgeschlicht ist wozu die Zusammenstellung mit dem Hasen und der Hinweis auf das klagliche Bloken stimmt Sonst gilt bei Homer öfter der εεβος, als Simblid der Verzaghett ilt 4 243 21 29 21 Es liegt nabe zu vermuten daß diese Übereinstimmung!) und die etymologische Verbindung des Wortes mit τουμασμα!) die Erklarer veranlaßt hat, εεμα, als Hirschkalb oder junger Hirsch zu deuten Daß hinen dies Wort dunkel war zeigt ihr Schwanken So sagt das Etym Magn κεμα, ετατο η κει εβορο μεταβηθεία Είσηο, κοιμα, τι, οίναι ή η εκογη Ευρος, διαφορασ δε φασίν είναι κεμαδο, και τέβουν κεμαδα γαρ επαί την δεπικομω μένην τω στήλαιω είβου δε τον μείζονα και επί βοραν τεμβατον!) An und für sich legt das weibliche Geschlicht des Wortes es naher darun den

i) Vgl. auch das Bewort der Grammat ker. Atlenaeus 2°2  $\tau \eta \varepsilon$  ξουθ j. δειλοτίφοι κεμάδο

<sup>1)</sup> Man beachte auch O1 4 336 17 127

ω, δ οτοι έν ξιλόχο έλαφο κοατερο ο Horro, νεβοού κο μησασα νεηγενία, γαλαθητοι, 11 π

<sup>1)</sup> bel Surias nepa, thoro, o no peop ro, er oughal) no pa, ti, or

alten Ausdruck für die Hindin zu sehen. Freilich mahnt zur Vorsicht daß der Grieche auch ελαφος als Gattungsbegriff gern weiblich gebrauchte Auf keinen Fall laßt sich gegen Lidéns Etymologie geltend machen, daß Spatere wie Callimachus, Artem 112 oder Apollonius Rhodius 3, 879 νεμάς 1) 1m allgemeineren Sinne von den Hirschen vor dem Wagen der Artemis gebrauchen, die fur gewöhnlich mit langen Hörnern dargestellt werden Das veraltete reuác ist einfach als poetisches Wort für Hirsch in die spatere Dichtersprache ubernommen Schwerer scheint es auf den ersten Blick ins Gewicht zu fallen, wenn Aelian, An 14,14 von den libyschen νεμάδες, die er von den δορκάδες unterscheidet, ausdrucklich berichtet, daß sie schöne Hörner haben ή γε μην καλουμένη ύπο των ποιητών κεμας δραμεϊν μετ ωκίστη θυελλης δίκην, ίδεϊν δε άρα πυρροθριξ και λασιωτατη τὰ κερατά τε αὐτῆς ἀντια καὶ ὡραια ὡς ἐπιειαι μεν τὴν θηραν, ἐν ταὐτῷ ὁε και φοβεῖν ἄμα και βλαπτεσθαι καλύν Die einleitenden Worte scheinen mir deutlich zu zeigen, daß κεμας auch hier das alte poetische Wort ist. das auf die afrikanischen Gazellen übertragen wurde, als man die Grundbedeutung langst nicht mehr kannte. Hesveh hat auch die Bedeutung 'Gazelle' gebucht, er verzeichnet κεμάς νεβοος έλαφος τινές δε δορκάς und κειιιας έλαφος νεος Der Bildung nach stimmt κεμας und δορκας uberein, neben dem δορχα (Euripides Herc Fur 376) und δοργος (Oppianus, Cyn 2, 324f 3, 3), auch δόρξ (Oppianus, Cyn 2, 315, Lucianus, Amor 16) erscheint sama wurde sich zu κειτάς verhalten wie δουκος zu δουκάς

Die Zusammenstellung von sama mit preuß camstian 'Schaf' und deutsch 'Gemse' hat Liden abgelehnt Selbstverstandlich erledigen sich durch Lidens Ausführungen auch die Vermutungen, die Charpentier KZ XL, 430ff über den Zusammenhang von χεμας mit sik camara dem Numen des Jah, usw geaußert hat

## Weitere Beitrage zur Geschichte und Geographie von Ostturkestan.

Ich habe vor einigen Jahren SBAW 1922 S 243ff (oben S 526ff) eine Anzahl von Handschriftenblattern aus Ostturkestan herausgegeben, die fur die Geschichte und Geographie des Landes wichtige Angaben enthalten Diese Veröffentlichung hat Pelliot zu einigen Bemerkungen über die alten Namen von Kučš, Aqsu und Uč Turfan veranlaßt (T oung Pao Bd 22 S 126ff) Ich kann seinen Ausführungen durchaus zustummen und freue mich insbesondere, daß es ihm gelungen ist, den in der Hand schrift verstummelten Landesnamen H cyuka wiederheizustellen Wahrend ich an Hocyuka gedacht und Zusammenhang mit Xočo vermutet hatte, hat Pelliot H cyuka zu Heeyuka erganzt, das in der chinesischen

<sup>1)</sup> Aus metrischen Rucksichten auch πεμμας, Quintus Smyrnaeus I, 587 u a

Übersetzung des Candragarbhasütra<sup>1</sup>) neben Po lou kıa (Bharuka) ın der Form Hı čou kıa erscheint Er hat damit unzweifelhaft das Richtige ge troffen, und auch seine Identifizierung von Hecyuka mit dem heutigen US Turfan ist völlig überzeugend

Inzwischen haben sich in unserer Berliner Sammlung noch ein paar Reste von Papierhandschriften gefunden durch die die fruher gewonnenen Ergebnisse erweitert werden. Aus Qyzil hat Professor von Le Coq eine Anzahl Blatter mitgebracht, die zwischen zwei Holzdeckeln lagen. Es sind im ganzen 54 Blatter, von denen zwei unbeschrieben sind. Diese Blatter bilden aber nicht eine zusammenhangende Handschrift Sie ge hören vielmehr 13 verschiedenen Handschriften an die Sammlungen von Versen. Dihärams und Formulare für die Ankundigung von Schenkungen an den Orden nach Art der fruher unter Nr. III—VI veröffentlichten ent halten. Zu der letzteren klasse von Schriften gehören die beiden im fol genden abgedruckten Texte.

Die erste kleine Handschrift (Nr A) umfaßt 9 Blatter die etwa 22 2 cm lang und 75 cm hoch sind Jede Seite hat 7 Zeilen Am linken Rande der Ruckseite stehen die Blattzahlen 3-11 Auf der Ruckseite von Bl 11 schließt der Text es fehlen also nur die beiden ersten Blatter Den frei gebliebenen Raum auf der Ruckseite von Bl 11 hat ein Spaterer mit einigen Zeilen in grober Pinselschrift ausgefullt. Sie scheinen Anrufungen zu ent halten Im ubrigen zeigt die Schrift den spateren Typus der nordturke stanischen Brahmi doch ist sie ein wenig altertumlicher als die des Blattes Nr IV das wie die Erwahnung des Suvarnapuspa zeigt aus dem Anfang des 7 Jahrhunderts stammen muß Das yn zeigt zwar schon die Umbiegung der Spitzen des linken und des mittleren Aufstriches nach rechts, aber sie ist noch nicht so ausgepragt wie in der spateren Zeit siehe z B die Zeichen ın stayam 5 R 2 tendriya 5 R 3 mandrayate 6 R 6 Bisweilen kann man die Aufstriche fast noch als gerade bezeichnen siehe z B yac 5 R 7, ayam 6 R 2 Auch das ma weicht von der spateren Form gelegentlich noch in sofern ab als die obere Horizontale die rechte Vertikale noch micht berührt, siehe z B aprameya 5 R 4 tam ananta 5 R 5 Öfter ist auch die mittlere Horizontale nicht völlig durchgezogen z B in dem zweiten ma von ma hatma 6 R 2, in madhura 6 R 5 vielleicht ist auch das als ein alterer Zug zu bewerten Ich möchte daher aus palaographischen Grunden die Ent stehung der Handschrift lieber in das Ende des 6 Jahrhunderts als in den Anfang des 7 Jahrhunderts setzen?) wenn ich auch gern zugeben will

<sup>1)</sup> B E. F E O V, 263 284

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Das gleiche glit fir die früher veröffentlichte Handschrift Nr VIII Hier zeigt insbesondere das ma haufig noch alterturnlichere Formen, seho z B. mal drap o 50 ½ mald 50 ½ se verhaldnam 54 ¼ 3 schampatisya 57 ¼ mahdrijd 57 ¼ 3 kumbhanda 57 ¼ 4 Fin altertumliches ya findet sich in yatanena 5° R 4

daß solche geringfugigen Unterschiede in der Schrift schließlich auch in der Individualität der Schreiber eine Erklarung finden können

Der Text der Handschrift lautet

#### Blatt 3 Vorderseite

- 1 [ā]ryānām abhīkāksate¹ gunavatām yah śraddhayā darsanam svākhyatañ≠ ca sadā śrnoti madhuram
- 2 dharman²-muner-bhāsilamm³ mātsaryāvaranan¹-vihāya satatam dānam dadāti svayam trīny⁵ etāni iadanti
- s lolagurarah śrāddhasya lingāni hi 1 rūpādyesv iha saikaiesu? bahudhā drṣtam yathā lak-anam śr-
- 4 ngun<sup>8</sup> gor nalanasya dhūmansarāh padmāni suryodaye satyanrandriyanigrahair-bahun-
- 5 dhar dravyādhsargass-tathā prājāānām-sha sūcayants manaso lingāns bāhyasr nayash 2 || || 4 s ya dulham\* naralopapalitsu janah prāpnots dāham mahat tīryaqyons-
- gatāh 10 parasparavadhavyāpāda
- 7 [du]hkhaksatāh ksuttarsavyasano[pa] 0 0 0 vah pretā [bhramant]i ksutau māt[s]aryas[y]a du[rutmanah]

- 1 [pra]tıbhayam lobhasya c-aıtat phala[m] (1) r ye samudāga[tāh Lula]balaśrı(v):[starar¹¹-l]o ∪ — (sa)
- 2 mrdhyā<sup>12</sup> parayā jagaty abhrmatā martyesu ye dehrnah dānād etad avāpyate bahundhāc chreyorithi
- s bhih sajjanan sarva<sup>13</sup> hetum aval-sate<sup>14</sup> subhaphalam sasyāni bijamn<sup>15</sup> yathā 2 || jalāni sitani gr-
- 4 he śvapākinām śucir janas tāni vivarjayed yathā tath aiva kīnāšagatam mahāmdhanam<sup>16</sup> [bha]
- s vaty akrtyāya paropajīnām 1 yathā tu tirthe suci nirmale jalam sukko pasevyam jagalas trsa
- 6 paham tatha 18 dhanam tyūgavatām māhatmanām 19 anāvrtam toyam vo orabhuvate 2 | | | | |
- 7 vrnesu<sup>20</sup> yadvat kryate<sup>21</sup> sukhärthibhir vilepanäcchadanaśodhanakriyā katham na tivra ma[ma]
- 1 Lees kaṃl.eate 1 Lees dharmam 2 Lees bhantam 4 Lees ata ranam 2 Lees mar 1 Lees mar 1 Lees mar 2 Lees insagnam 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees mar 2 Lees 2 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees 1 Lees

## Blatt 4 Vorderseite

- 1 tfe]danā bhated=sts śrayante vividhām=pratikriyām 1 vranopamas=ced= widi dehasambhato bhated=afn](āc)[ch](ā)
- 2 danapānabhojanam¹ sa tannımıttam nanu duhkham apnuyād vuccārya² deyam bhavasaukhyakāml sınā 2
- s || mrvahyate yad-bhasanāt=pradsplat\* lat-lasya kāryam kurule na daqdham kālāgnun asvam yaqats prads
- \* pte dadatı yo yat=tad upāśnute sah l ataś=ca jānantı viśūlasatvās=tyaktuñ=ca sa
- s myagsvisäyämšisca bholtum lli[ba]sstu lole lsayadosadarši nsavvs opabhijltes na bhayād dadāti 2 kāle
- e ca pātre ca vimolium=arttham šauryac ca mānāc=ca tath aiva yoddhum janati satvādhila eva n=ānyah satvam
- r dadāty eta ca yuddhyate ca 3 dadat priyatiam jagati prayāti prāpnoti kirtim paramām<sup>8</sup> yašaš (ca dā)

#### Ruckseite

- 1 t astikaš c=ety avagamya sadbhih sammanyate c āpy anıgamyate¹ ca 4 viśvāsyatam eti ta[th] (a1)[va]
- 2 loke na dosam āpnoft fy apr darunebhyah krtāni punyāni may eti tusto na trāsam abhyeti
- s ca mrtyukāle 5 || sphadikamanirucakavika aprasannasampūrnnavimala
- . jalasalılah\* nadya\* kıla susyante pretanam patukamanam 1 nunam na
- s dattapursa salilañjalidaksin<sup>10</sup> äpi taih krpanash yesam samabhigatanām c pārnnām saramsi susyante 2 pāniyasya trearitā yattra na śrnvanti namamattra[m a]
- 7 pr varşasahasraır bahublih krechrataram atah param kim syāt 3 yad anubhavanti (vya)
- umf Lies bhojanah Les stedrya Lies pradiplat Lies tea "Lies opahunike "Die andere Handschrift (velho S 604) liest besser paramam "Lies obsigamyate "Lies sphottia Lies shidilijahi "Lies shidilijahi Lies shidilijahi "Lies tea

# Blatt 5 Vorderseite

- ı sanam parıdahyanlasıtrağınınü pretäh [sva]pnantaresv-apı na tat-pünakadätur-bhavatı duhkha[m]
- 2 4 tasmad uddravarnam manojñagandham [ś]uci [p]ranitarasam jinavina yatantradrstam deyam sa
- s nghāya rasapānam 5 || its tadartham-abhisambodhayāmi yad ayam mahātmā nāsti Additionatikati katasamata k
- dailaya tahulasucaritaduscaritamithyasadgrāhašalyam¹ = utpātya samyagdaršanaba
  - 1 yaşta fehlerhaft fir ışta

- s lam utpādya hetuphalādhımoksavyarasāyātmakam sraddhākaram abhıpra sārya mātsaryarayakhıla
- 6 malakalusyapamkam²-apaniya pretyabhāre kathamkathāvimatihrilekhams apāsua sanahasātta
- 7 nilām³ gunagunām⁴ ālambaniktya nū[nam] etam ci[nta]yi[tu]m pra trtto ganta[v]yam paraloko ām

#### Ruckseite

- ı vıprarüso yrhıtavyam<sup>s</sup> pathyayanam<sup>s</sup> paralau[l.]ıkam ı[t]y=e[va]m a[n]uvıcıntya [K]u[ciś]varah Kuc[ıma](hä)-
- 2 rājā sārdham Svayamprabhayā devyāh¹ sārdham tribhūvanavāsibhih³ prānibhir yo-sau bhagavacchrūvakasa
- s ngho näsratendriyabalabodhyangamārgāngadhyānavimol.sasamādhisamā pattirasāyana
- yabhüto\* lavanajalavanad 10 aprameyaratnagunaganasamudra ity aparımı tagunagananı
- s dhinicayanıdhānabhītas tam anantagunam bhagai acchrāi alasangham anena trigunasa e mpannen āhārena si ahastam samtar payıtum (v) yavasıtas tad asmād vi
- e mpannen aharena siahasiam samtarpayntum (v)yavasitas tad asmad vi pulaphala[ni]riarttakat pra
- 1 taranaradyād dānād yat punyam punyābhisyafnda]m<sup>11</sup> yac ca kusalam [ku]śalābhisyandam<sup>12</sup> tad bhavatv etesam
- <sup>2</sup> Lies rayahkhila ? <sup>3</sup> Lies sāntanikan? <sup>4</sup> Lies gunaganan <sup>6</sup> Richtig grahltuvyam <sup>6</sup> Lies pathyaśanam? <sup>7</sup> Lies desya <sup>8</sup> Lies tribhwana <sup>9</sup> Lies rasuyanabhāyanabhilo oder rasuyanavayapābulo <sup>18</sup> Biede na sind unter der Zeile einceflict lies kianagalavad <sup>11</sup> Richtig syando <sup>12</sup> Richtig syando

#### Blatt 6 Vorderseite

- 1 dänapatınam dirste vai dharme äyuri arnaba[labh]ogaisvaryapa[l.sapa] riväravivrddhaye samparay(e); 2 ca sunahumanaya vasane ca miriğinanräplaye itas ca deyadharmapari
- ty(a)gūt' Mastregū z dinām bodhisatianām ksiprabhijūatāyai² bhavatu tathā Brahma Śakkrā
- ı dınām bodhısatıanām Lsıprabhıynatāyaı² bhavatu tatha Brahma Sakkra dınam devaganānam pu
- 1 jāyar bhavatu ye c ābhyatılāh kālagatā dayakā dānapatayah tesam upa 5 pattirvisesatāyas bhavatu | tath eha rājye rājyadevatā ya nagarasanghārā tara!
- s śalacatuśśālasāmıcıparyanadevata\* bhil.şusamghasya prsthā[nuba]ddhā yā devatā uā<sup>5</sup>
- ı tasam devatanām pujāyar bhavaty-apr ca pañcaga[t]r[pary]ā[pan]nānām [sat]vanāñ-caturā[h]ā
- ¹ Lies parityāgan ² Lies Leiprabhimatā jai ³ Lies upapatitinteṣatayai ¹ Richtig śālā, aber auch in Nr XI stets śāla ⁵ Dies ya ist zu streichen lies devatas

#### Ruckseite

- ı raparıjınayaı bhavatu || yat.kımcı dıyate ta[t.ea]rve[bhya](h ea)[mam dylvata[m:slts || sts tada(r)[tha]-
- 2 m-abhisambodhayami yad-ayam mahatma paranabalarihatajalabhufjam]gonhrägaralarna-
- s camcalatarebhyo bhogebhyah saram-iditsum? Kuciscaram Kucimaharajanam Tottikams särdham Svayam
- prabhayā deryā pañcagaticārakāvaruddhais ca satrair-yo-sau bhaqaracchrāvakasal nahal 10
- s silädigunasampannam anena varnagandharasopetena älälikena madhuraprada
- 6 nen opanımandrayale 11 tad = asmāt1° = madhurapradānād yat = punyam punyabhisyanda[m] 13 yac ca kusalam 14
- y Mulsalabhiswa Indamis tad bharatv etesam danapatinam = avurrarnaba [labho]gasvargaisvaryasamvrita[y]e16
- 7 Lies aditsuh \* Siehe über diese Stelle die Bemerkungen Lies Limeid 10 Lies -sanahas stam 11 Lies -opanimantravate Lies cartla 14 Das lam 1st uber der Zeile einerfügt 15 Richtig -syando 12 Lies asmān 15 Luda ist in kleinerer Schrift über der Zeile eingefügt richtig guandas -samı+ddhave

#### Blatt 7 Vorderseite

- 1 staś ca devadharmaparstyāgac Chakra Brahmādsnām devaganānām pūsā yar bhavatu — abhyatılak(a)
- ı lagatanam ca dänapatınam upapattırışef saltayaı bhayatu samasatah pañ cagatyparvãpa
- s nnafnāmi co satrānam tisrnam trēnānām vyaracchedayas 1 bharatu || dat tam bahv-aps n-arra tad bahupha
- alam [sa]t patrahınam dhanam Lsıplam bal payakandak akulatale2 ksettre khile binarat rāga
- s dvelsa stamomalacya pagate patre gunankrtes danam sralpam aps prayāts bahutam nyagrodha
- [b]ıja(m) yathā 1 vyākhyā[ta]m kanakācalendravapusā buddhena buddhātmanā vunyena svakrtet dāna
- 1 vs[dhin]ā śrivistaram5 prāpyate etat+pūrval.rtam tvaņā šubhamate [va]d+ bhunyases sampratam tadsbhuno

- ı «[ps] kurusva karma kusalam bhüyah» phalam prāpisyase? 2 || lebhe gām» akhılam Asokanrpatıh painsul
- ı pradanan\* nanu svarggam [st]rı ca jagāma Kāšyapamuner ūcāmadā namsprati dänam hysalpamsapi pra 1 Lies vyavacchedáya 2 Lies balbajakanjaká
- <sup>2</sup> Lies gunālankrie 4 Lies Lies śrimstarah Lies bhayyate Lie, prapsyase, die Schreibung playa für paya begegnet öfter <sup>2</sup> Lies pāmsu

- s sādāvišade\* vistiryate cetasi šlakme vāsasi sodake nipatītas tailasya bin dur yathā 1 ||
- bahuśrutāh śilavantah prayñādhyā dhyāyinaś-ca ye samgham äyānti te sarie samudram i
- 5 [va] s[ai]ndhaiā 10 1 himavān ausadhinumm11 zāśrayam urīvi 12 ca sarva sasvānam 13 sādhānām sariesām fa
- 6 th āśrayam samghah iti viddhih<sup>14</sup> 2 tritayam na bhavati samgha<sup>15</sup> trita yasmarane ca lat-phalam a
- ı tocat dırghasya dırghadarsı ko vudah samghasamsmarane 3 tasmät sarva gunaugham samgham
- <sup>9</sup> Lies praedavéade

  <sup>10</sup> Lies eaindí avah? Zu erwarten waro sindhavah

  <sup>11</sup> Lies himavantam-ogadhinái 

  <sup>12</sup> Lies urilm

  <sup>13</sup> Lies sasyanam

  <sup>14</sup> Lies samgha tu tudhi 

  <sup>15</sup> Lies samgha tu tudhi 

  <sup>16</sup> Lies samgha tu tudhi 

  <sup>17</sup> Lies samgha tu tudhi 

  <sup>18</sup> Lies samgha tu tudhi 

  <sup>8</sup> Lies

#### Blatt 8 Vorderseite

- 1 sarvajñavacanajalamegham satkaty¹ ārca[ya] bhaktyā yathā \(\cup [la]m\) [so] mya sam[gh]o hi 4 --
- 2 sadhunām vargabandho muninām sainyam surā[n]ām maravidravanānām brmndam² yo(g)inām sama
- s nänäm samuhah särfthfo vistirno molsamärggoddhvaganām³ 5 || karani yāni punyāni⁴ duhkhā hy akr
- tapunyalā krtapunyāh sukham yāntı loke hy asmın paratra ca 1 ıha loke pretya fca s]u
- s khahetu[bhu]tām punyam pratspats pratspanno mahādānapatsr evan namn[ā]s — sārdham [bh]āryayā kalyānā
- 6 kayapavitri[k]r[ta]sam [t]inā, samrdham, sarvair eva sanghasy opasthānakar[man]i samprayuktāh,
- 1 yo sau bhagavacchra[ia]lasamghah śilasa[m]ā[dh]iprajua[v]i[muk]ti yñunā[darśana]sampannah 10

- 1 anāsravendriya[balab]odhyāngama(r)[ga]n[gadh]yānavi(m)o[l](sasa)[m] ādhisa[m]ā[pa]lit[h]rasayana[bh](ā)
- 2 janabhulo<sup>11</sup> [arā[na]ja[la]vad<sup>12</sup>-aprameyagu[na]ratnasamrddha evam-a [par]imi(ta)g[u]naganani
- 3 dhinidhā[na]bhuto bhagavacchrāvalasamgha<sup>13</sup> anena sufc]irucikalpilanā [va]dyena<sup>14</sup> āhara
- 4 vidhtvisesena bhilsusamgham samtarpayatah <sup>12</sup> evam samparitrptā bhavantu danapa <sup>1</sup> Lies satirtu <sup>2</sup> Lies bridam <sup>3</sup> Lies maroodddhvaodnam <sup>4</sup> ni
- <sup>1</sup> Lies satkrty <sup>2</sup> Lies bridam <sup>3</sup> Lies margoddhvogdnam <sup>4</sup> his estundende Tealle eingefugt <sup>5</sup> Lies pratipadam <sup>4</sup> Lies eunnámná <sup>5</sup> beser noch evannamá <sup>7</sup> Die Konstrukt on ist offenbar fehlerhaft <sup>8</sup> Lies sardkam <sup>7</sup> Lies samprayuktath <sup>75</sup> Lies jnänadardina <sup>11</sup> Lies bodhyanga sama pattirasayana <sup>12</sup> Lies lavanajala <sup>13</sup> Richt ger ware etwa bhutas tam bhaga vacchruiskasampham. <sup>14</sup> Lies natadyena <sup>15</sup> Die Satzkonstruktion verlaugt <sup>15</sup> zum mindesten samtarapatati

- 203
- aorasamahsambodhirasaih 16 abhwatital ālaaatā s tayo naiskramyapra nām davakada
- s napatinām11 pujāyam18 bharatu tath unena bhojanapradānena ye kecid sha (gra)manigama
- nagarasamahārāma[sa]mnīvāsino [d]evā[su]ragaru[da]ga[n](dh)ar[va Lininjaramaho[ra]ga[h]
  - Lies pasamasar ibodhi 2 Les dananatinan Lie pridjai

# Blatt 9 Vorderseite

- ı safrraça lturyonı [satranam na [na [bh] (û) [t] anam caturahara parı in av [av ] bharatu vaceca kr
- \* ñeid divate sarvesam safmalm diyatām=iti || tat=tasya dhanam rācijam dattam yad yena rgarani mudi
- s telnal sesam supākkrošakaram2 mriasya yai parihwair shryate3 1 ke murkhataras tebhuo ye dretrā dhana
- s ra(tām) repannanam grharebharam atyasamsthams na samtrarante pra dananaridhaus 2 yadusapi
- s bhauans na syur-sybharanam nepayalagnicorebhyahs deyam tath-ani danam sarvam hy-utsriya ga
- s Intaligam 3 yosvafélyam tyaktafrya]m [na] tyafja]ti Idhalnam mams astadests maira? tualratis sa tald alpu alraisuam na
- 1 [tulggal phallans c apnots 4 ta/sm |a/d] setad sals lel eya syayam pradatum s budho-rhats dhanāns tulye

- 1 h[1] parityag[e] nyayena varam pariftyäga](h) 5 || snattrapradana[sya] na messti saktir raktum risalam
- ı nıklılam phalam [te] buddhah e[t]ayam [ra]k vyatı te bha[t]ı syan : Maı trevarameah I phallam saprameyam sity sara
- s malagatrapratilabhasamvartaniyam pratipadam samadaya varlino maha danavate - sna
- Itrasvä]mina[h]\* sardham sarvair-eva yathabhyägatair-datrbhor\*-yo sau bhagaracchravakasamnaho 10 [1] na
- s [nāmbu]nā praksāls[ta]kayavanmanahsamudācaro ragadvesamohapravu hitasantati
- 6 [8:tam:a]nantagunam bhaga[rac]chravakasamngham11 [ya]thopakalps tena pancanusansabhrtasnatra
- 7 prafda nen 11 sopanimantrayase 12 tad safs mac schufcarucirapravara fnaral dyafen latra pradanad 11 syat spunfu la
- 1 Line bharati 2 Line upglikrolg Lie hriyate 4 Lies -samstham Lies prolingydhau Lies corebbush Lies mated Das h schemt spater emgeligt zu sim Lies ditrbhir 16 Lies -eaugho 11 Lics -sangham 12 І 104 ра спаціання " Die konstruktion i t in Unordnung Zu upaniman trayase past der Vokativ mahādānapate in Z 3 aber nicht vartino in Z 3 und enātra spinningh in 7.4. Vi II icht ist garff und andtraspilmin zu lesen. Einfacher wurde es sein, varil mahā ilinapat h snātraseāmi und upanimantrayate zu lesen chucinicina

## Blatt 10 Vorderseite

- 1 m-upacıtam tad-bhavatv=asya mahādānapateh sa[pa]ri[sa]tlasy äyuria [rnaba]labhoqai[s]taryapal.sav[i]-
- 2 vrddhaye taś-ca snātrapradānād-Brahmendrādīnām devānām pūjābhinir vrttaye bhavatu ye c ābhya-
- s tītā! kālagatā dātāras tesām anena snātrapradānena cyutyupapattīrvišesatāvai? bhavatu
- 4 samāsatah pañcayatıparyāpannānām satvānām asmāt snātrapradānās³ trayānām⁴ [mal]
- 5 [n]ā[m] pravahanāyai bhavatu || samammaharantu bhadanta ghatam qrāhayām qlanānām vratha
- e mato ghatam grāhayāmi tatanantaram<sup>8</sup> glana-upasthāyakānām<sup>9</sup> ta[da] nantaram ye vrddhā<sup>10</sup> sa[sti]-
- 7 varsıkānām ghatam grāhayāmi 11 ekonasastı-asta[pa]ñ[c]āša[t) [sa]p[ta-pañcāša]t-satpañcāša[t]-

## Ruckseite

- 1 pañcapa[ñcā]sat-catu[s]pañcāsat tr[r]pañcāsat drā[pañcā]sat-[ekapañcā-sa]t-pañcāsa[d]vars[ān](ām)
- 2 ghatam grāhayāmı ekonapañcāśat astacatrārimśat saptaca[t]iārimśat satcatrārimśat. 12
- s (pa)ñcacatrāriméat ccatuccatrāriméat tricatrāriméad-drācatvāriméat ekacatvāriméat catvāriméadrareā-
- nām ghatam grāhayāmı el.onacatıārımsat astatrımsat saptatrımsat sattrımsat-vañ(c)at(r)ım-
- s šac catutrımsat tetrımsad-dıātrımsat elatrımsat trımsadvarsānām ghatam orāhayamı ekonatrımt astavım-
- sat-saplavımsat-sadırmsat pañcavımsac catuvımsat trevimsad dvāvimsat ekavimsad-vimsadvarsānā(m) gha-
- 7 tam grāhayāmr ekonavimšat astadaša saptadasa vodadaša pañcadaša catur ddaša trayo
- ¹ Lues c\*abhyatitah
  ¹ Lues upapatiturideatayat ² na ist unter der Zeile
  eingefugt, hes pradanāt ⁴ Lues traydnam ⁵ Lues pravahanāyat ⁶ Lues
  samanudharantu bhadantāh ² Lues glānānam ⁵ Lues tahanataram ⁶ Lues
  glānopa ¹⁰ Lues vṛdāhah ¹¹ Die zahlreichen Schreibfehler und Verstöße
  gegen die Regeln der Grammatiker in der folgenden Aufzahlung der Monche nach
  hrem Alter habe och nicht verbessert ¹¹ Vielleicht steht rimödipa da

## Blatt 11 Vorderseite

- 1 (daša)-drādaša ekādaša dasararsānām ghatam grāhayāmi navahvarsānām astavarsānām safp]ta-
- 2 (ta)rsānām sadvarsānā[m] pañcatarsānām caturvarsānām trevarsānām dvivarsānām ekavarsānām
- 2 afvafrsıkānām ghatam grāhayāmı śramanerakānām¹ ghatam grāhayāmı — samprajana²
  - 1 Lies śrāmanerakānam 2 Lies samprajāna

- 4 [bhada]nta3 snāyata || pradānād4 dhr manusyānām jāyate bhogaristarah bhonebhuo savate darno
- s darvad dharmavyatılramah 1 syatılramya ca saddharmam asıdyandhah nrthamanah apävun=tvanti\$ vatr=eme vā
- e stamah e sarrabālisāk 2 tasmāc chilasahāvasva kārvo dānasva samarahah tanor dravoš ca nirvāne
- 2 lartavua? parmamană 131 kilena sugatim văți dânais tatriănuarhuate mol sava pranidhānena duh[kh](ā)

# Ruckseite

- ı ntam-afdhı)gacchatı 4 || ā rat h safngalgana(m) ııkaflplya mıtrāya mānah\* khalu sarvalok(e) [sa](msā)-
- 2 rado[sa]m vijugupsamāno moksābhilāsir9 na bhatābhilāsī 1 nānamadānam trigunopayuktam nirfāl
- s Imsaml madvagunair apetam sanghaya yo danapatir dadati kalena sat krtya ca kalpıkañ ca 2 pha
- . Ila]m visistam muninā yathoktam yathestato janmasu tasya bhunkte dharmārthasambodhırasam ca [p]ı
- s [tvlā10 trsnāksayāc chāntim upaiti paścat11 3 ||12
- \* Les bhadantā oder bhadantāh Lies adānad Lars nanti Lies 7 Lies kartai ja 

  \* Lies mitrāyamānah 9 Lies bhilasi 10 Lies 12 Die von spaterer Hand hinzugefugten Zeilen sind 11 Lies pakcāt etwa zu lesen

arı bhya santatebhya mahā santatebhya ukusamebhya tikusumebhya mukharambhane bhya namo pra jāšalasya dhu(?)ttu mamndala(?)da svaka tesa

Die kleine Handschrift umfaßt vier verschiedene Formulare Bl 3 V 1-6 R 1 enthalt die Formeln für die Ankundigung einer Schenkung von Speise Als Emleitung dienen 18 Strophen in denen die Freigebigkeit gepriesen wird Sie sind wie die Numerierung zeigt, in Gruppen zerlegt Zuerst kommen 4 Gruppen von je 2 dann 2 Gruppen von je 5 Strophen Die beiden ersten Gruppen sind im Sardulavikridita die beiden folgenden ım Vamśastha Metrum, die funfte Gruppe besteht aus Upajāti, die sechste aus Arya Strophen Worauf diese Gruppeneinteilung beruht, weiß ich nicht zu sagen Das Metrum kann nicht das Entscheidende sein, da sogar aufemanderfolgende Strophen des gleichen Metrums verschiedenen Gruppen zugewiesen werden anderseits in dem zweiten Formular auch Strophen verschiedenen Metrums zu einer Gruppe vereinigt sind Jedenfalls ist diese Gruppenteilung ganz fest In zwei Handschriften aus Qyzil, die Buddhastotras und andere lyrische, auch epische Poesie enthalten, finden sich auch Sammlungen von Versen über die Freigebigkeit. Auch hier sind die Strophen in Gruppen geteilt. In der einen Handschrift1) kehren die Strophen 3 V 1-5, in der anderen\*) die Strophen 4 V 3-R 3 als go 1) Vorlaufige hatalognummer 782

<sup>1)</sup> Vorláufige hatalognummer 828

schlossene Gruppe wieder Die eigentliche Ankundigung der Schenkung ist in Prosa abgefaßt und im Anschluß daran werden, wiederum in Prosa, Wunsche fur die Wirksamkeit der Gabe zugunsten einer Reihe von menschlichen und göttlichen Wesen ausgesprochen

Unmittelbar darauf (6 R 1—7 V 3) folgt das Formular fur die Ankundigung eines madhurapradāna samt den ublichen Segenswunschen, in den Ausdrucken dem ersten Formular sehr ahnlich, aber kurzer gefaßt Da eine Einleitung fehlt, ist dieser Text wohl als Sabstitut fur die Prosa des ersten Formulars gedacht für den Fall, daß die Gabe in madhura bestand Madhura muß hier naturlich irgendwelche sußen Stoffe bezeichnen<sup>1</sup>), die, wie es scheint, in den Klöstern Turkestans besonders zur Herstellung von Getranken benutzt wurden In einem anderen Formular<sup>2</sup>) werden Melasse, Honig, Zuckerrohr, Weintrauben, Kristallzucker, die drei scharffen Stoffe Ingwer, schwarzer und langer Pfeffer, und Tamarinden als Ingredenzien von Getranken, die dem Orden gespendet werden erwahnt (gudarasamadhum it «ful(m) midvikam safr]kara[m] vä trkatukarasam ämmbla[m] kalnikäm va dadāti.)

Es folgen drei Gruppen von Strophen (7 V 3—8 V 3) bestehend aus zwei Särdülavikrüdita Strophen, einer einzelnen Strophe in demselben Metrum und funf Strophen, von denen die erste ein Sloka, die nachsten drei Äryäs sind und die letzte im Vaisvadovi Metrum ist. Die ersten beiden Gruppen dienen wiederum dem Preis der Freigebigheit die letzte feiert den Orden. Ich möchte annehmen daß diese Strophen als Abschluß sowohl des ersten als auch des zweiten fakultativen Formulars aufzufassen sind.

Der folgende Sloka der die Erwerbung von religiösem Verdienst empfiehlt bildet offenbar die Einleitung des dritten Formulars, das wie derum die Ankündigung einer Speisespende in der gewöhnlichen Weise enthalt (8 V 3—9 V 2) Die nachsten funf Äryäs die der Verherrlichung des Gebens gewidmet sind (9 V 2—R 1), durften als Schluß dieses Formu lars gedacht sein

Auf Bl 9 R 1 beginnt dann das vierte Formular für die Ankundigung einer Schenkung von Badewasser, eingeleitet durch eine Indravairä-Strophe in der die unendliche Verdienstlichkeit gerade einer solchen Gabe hervorgehoben wird Die in Prosa abgefaßte Ankundigung halt sich in dem üblichen Rahmen Dann aber folgen noch Formeln für die Über gabe der einzelnen Wasserkruge 'Die Ehrwurdigen sollen bedenken<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Auch in Nr VI ist danach tad asman madhurapradanāt zu erganzen

<sup>2)</sup> Vorlaufige Katalognummer 304

<sup>\*)</sup> samammaharantu ihadanta ist wohl zu samancaharantu ihadantah zu ver bessern, vgl die einleitende Formel bei feserlichen Erklarungen samancaharata dyuman, z B Nr I VI R 3 Allenfalls könnte ihadanta in der Anrede auch für den Plural gebraucht sein, auch in Bl 11 V 4 steht es anstatt des zu erwartenden Plurals

608

Ich lasse den Krug entgegennehmen Fur die Kranken lasse ich den Krug zuerst entgegennehmen darauf fur die Krankenwarter, darauf fur die Alten Fur die 60 juhrigen lasse ich den Krug entgegennehmen, fur die 50 juhrigen fur die 58 jahrigen, und so geht es weiter bis zu den Empahrigen, den "Nichtjahrigen" — wobei die Jahre sich offenbar auf die Zugehönigkeit zum Orden beziehen — und schließlich den "Novizen" Mit der Aufforderung "Ehrwurdige, badet mit Bedacht"] schließt dieser Abschnitt, und es folgen noch ver Slokas und drei Upsjati Strophen in denen die Gabe und insbesondere die Gabe von Getrink geruhmt wird

Das Schriftchen ist für die Kenntnis des buddhistischen Rituals von Wert und wegen der vielen Verse die es enthalt auch fur die Geschichte der spateren buddhistischen Dichtung nicht ohne Interesse, ich möchte hier aber nur auf zwei historisch wichtige Stellen naher eingehen. In dem ersten Formular (Bl 5 R 1ff ) wird angekundigt daß sich der Herr von huer der Großkönig von kuci (kucistara kucimakarajan) samt der hömein (deit) Svavamprabha entschlossen habe mit eigener Hand den Orden der Hörer des Erhabenen mit Speise zu erfreuen. Der Name des Königs findet sich in dem zweiten Formular (Bl 6 R 3) Die Satzkonstruk tion ist hier in Unordnung Ein Sinn ergibt sich nur wenn man fur die Abbusative in Z 3 die Nominative einsetzt so daß die Übersetzung laufet Daher tue ich kund und zu wissen daß in dem Wunsch aus den Gliecks gutern die unsteter sind als das von des Windes Gewalt gepeitschte Wasser. als die Zunge der Schlange und das Ohr des Elefanten das Beste zu ziehen. dieser Edle der Herr von huer der Großkönig von huer (Kucisteara Aucsmaharajan) Tottika samt der Königin (ders) Svayamprabha und den Wesen die festgehalten sind in dem Wandel in den funf Daseinsreichen den Orden der Hörer des Erhabenen der durch Moralitat und andere Vorzuge ausgezeichnet ist2) zu dieser nut Farbe. Duft und Geschmack ver sehenen zu außergewöhnlicher Zeit gereichten Gabe von Sußigkeiten einlicht '

Wir lernen hier also einen bisher unbekannten König von Kuci kennen dessen Name recht unindisch klingt<sup>3</sup>) wahrend seine Gemahlin einen rein sanskritischen Namen fuhrt • In den chinesischen Quellen habe ich ihn

<sup>1)</sup> samprajana kann kaum für etwas an leres stehen als samprajanā

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) We die Parallel tell in in Yr \ 5 R 2ff @ R 4ff \ Yr \ \ 1 C \ 4ff D R 3ff zegen it goess blogsroechrieukansglas ten i § 1rd gunaampannan zu leeen, die niere Cl amkternserung des Ordens ist her weggefallen. Die etwas unbersicht I che Satzkonstrukton hat nicht mit her sondern auch in Xr \ 8 \ 7 ff \ Yr \ \ \ XI \ R 6ff \ Yr \ \ \ YI \ Y \ \ \ Y \ \ Y \ \ Y \ \ Y \ \ Y \ \ Y \ \ Y \ \ Y \ \ Y \ \ Y \ \ Y \ \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \ Y \

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Das PW verzeichnet allerd ags ein tautika Perlmusel el Perle aus dem Rajan rghanja und Tottiguna Tottägenäga Tauta Toutägena als Namen einer vedischen Schule aber d.r. Tusammenl ang mit diesen Wörtern ist ganz unwahr

nicht gefunden Wenn meine Schatzung des Alters der Handschrift richtig ist, wird man ihn in der Zeit vor dem Anfang des 7 Jahrhunderts suchen mussen

Die zweite kleine Handschrift (Nr XI) besteht aus 6 Blattern, die ungefahr 22,3 em lang und 7,5 em hoch sind Die Maße sind also fast die gleichen wie die der Handschrift Nr X Eine ganz genaue Messung ist nicht möglich, da der Rand der Blatter etwas abgestoßen ist Daß die Handschrift aber ursprunglich nicht mit Nr X vereinigt war, zeigt die verschiedene Form des Schnurloches Die Blattzahlen sind bis auf eine durch Beschädigung des linken Blattrandes völlig verloren Auf Bl D ist aber deutlich der Rest einer Ziffer sichtbar, die nur eine 4 oder eine 5 gewesen sein kann Daruber findet sich der Rest einer anderen Ziffer, der wahrscheinlich die rechte Halfte einer 10 ist Bl D wurde danach also Bl 14 oder 15 gewesen sein, 10 oder 11 Blatter mussen im Anfang fehlen Das stimmt zu der Tatsache, daß Bl A mitten im Text beginnt

An der Handschrift haben der Reihe nach vier verschiedene Schreiber geschrieben Die Vorderseite von Bl A, die stark gebraunt und an den Randern abgerieben ist, stammt von dem altesten Schreiber Die Schrift mit ihren aufrecht stehenden Zeichen weist noch ganz den archaischen turkestanischen Typus auf Das ma zeigt noch altere Formen als in dem Blatt Nr 1, die Querlime wird noch nach unten gezogen, und die Grund lime hat bisweilen noch fast die Form eines spitzen Winkels ein Zeichen, daß sie noch durch einen Doppelzug der Feder, zuerst von rechts nach links und dann von links nach rechts, zustande kam Das ya zeigt noch die Aufstriche, von denen der mittlere bisweilen nach rechts geneigt ist, die Schleife des linken Aufstriches fehlt noch

Ein wenig spiter ist die Schrift der Ruckseite von Bl. A und des Bl. B. Sie zeigt zwar immer noch durchaus den altertumlichen Charakter aber die Querlime des ma verlauft hier horizontal und berührt die rechte Vertikale, und die Grundlime ist eine einfache Horizontale. Bisweilen findet sich aber auch noch ein alteres ma, z. B. in cäsmim B. R. 4. Das ya ist noch das alte diertelinge Zeichen aber der linke Aufstrich ist verschleift.

Derselben Zeit gehört der dritte Schreiber an, von dem Bl C—T V 5 sammt Auch hier begegnet gelegentlich noch einmal die altere Form des ma, z B in Lāma D R 2 Das ya zeigt zwar ebenfalls eine Schleife am linken Aufstrich, unterscheidet sich aber von dem ya des zweiten Schreibers dadurch, daß die Grundlime nicht gerade, sondern in der Mitte nach oben gezogen ist.

Aus viel spaterer Zeit stammt der Schluß der Handschrift F V 6—R 9 Das ma hat im allgemeinen die spatere Form mit dem bis zur Vertikale

scheinlich Ich mochte ubrigens noch darauf hinweisen, daß, wenn auch Tottikam vollkommen deutlich dasteht, bei der haufigen Verwechslung von la und na in dieser Schrift die wahre Nanjensform auch Tottika usw sein könnte

durchgezogenen oberen Querstrich und dem abgesonderten unteren Querstrich, doch ist die mittlere Querlinie öfter nur halb durchgezogen wie in der Schrift von Nr A, und in mala FR3 beruhrt auch die obere Querhme die Vertikale nicht ganz Auch das vo ist für gewöhnlich das spatere Zeichen doch kommen auch altere Formen mit mehr oder weniger geraden Aufstrichen vor. siehe aropayen FV 9, yo R 2, besonders ya R 5, yas R 5 Dieser Schluß durfte daher in derselben Zeit geschrieben sein wie die Handschrift Nr X

Der Text, in dem besonders der Nachtrag von Schreibfehlern wimmelt. lantet

## Blatt A Vorderseite

u Illsufml prielftlie)ma narak[e]su qo[n]dh

1

- l hais stath la loato stham's samyaksambuddhaih sarvvanārtiham pratısıddham sarıvadharmavabodhabalanerın [a]2
- [1] [p] tasya nırodhanerevanasyas praptik sparšak pratilabhanams 3 bhavatu 8 vandāms sırasā pā

- sarrrasnelhelna uusmams sambodhayfalmy aham durllabham hi manusyatvam buddhotpādam sudufrila! prāpya manusyatvam sasanañ ca mahāmuneh sāsane shh.-
- ratis tasmad vyayadhyam svahitais sadā [1] Itel - m ca saddharma asaddharma a prayarddha'e ranasyante ha samn
- mitrah 11 margamarganidarsakah 12 4 ksi(+14) 2 (ty=ā)yur ahorātram yauvanañ e opayryate ārogya[m] vyadhayo13 ghnan
- ti sampattiñ eca vipattayah 5 utpa pāpfel va saddharmasya avııñaya muner-vrākvam adhar
  - me14 dharmasam[][(n),ftah 6] | & |

## Ruckseite

- 1 (st)ddham 3 da[nam] yena sva[rgo] svapt[o] 15 v11 [1]dhasukharibhavani cay(o) naramarapiint(ah)
- prapts 16 hetur danam dies bhues ca suhrd anupamam drdham hy: anugamskam däridrug(gns)m
- s m(a)tfs]aryyarttham<sup>11</sup> prasamayalı hı zalavam<sup>18</sup> munindranısevilam tas mād deyam saktyā dānam pha(la)
  - 1 Gemeint ist wohl tathägatair arhadbhih Richtig nirredn , neredm ist the im Toch und Kuc gebräuchliche Form Richtig nireranasya praptih und pratilabho oder praptisparšapratilabhaya Gewohnliche Schreibung \* Richtig buddhotpadah sudurllabhah für wusman t Lies rotais tydyamyam? 1 ist unsicher, man erwartet die Ziffer 3 10 Laes saddharmah asaddharmah 11 Lies sanmitrah 12 Lies nidaréalāh 13 Lies tyūdhayo 14 Lies adharmo 14 Lies repto die Schreibung mit kurzem a 14t bei Formen von andp gewöhnlich 16 Lies prapter 17 Lies mätsarnyottham? jalam stra tan

- 609
- (m=a)nupamam abhılasata<sup>19</sup> sadā parayā mudā 1 tadārtthamm<sup>6</sup> abhı sambodhayāmı ya
- samooanayum ya
  s [d-a]yam mahādānapatı<sup>21</sup> satpurusasamsarggopabrhitāyālanaprasādasam
  dohah<sup>2\*</sup> su[qr]
- 6 (hı)tanāmadheyah Kucımahārā[ja]<sup>23</sup> sard[dh]am sarvvai\*1 pañcagatı parunapannai<sup>25</sup> sat[v]aih yo-sau [bhaqa](ta)
- 19 Lies abhilasată 29 Lies tadartiham 21 Lies patih 22 Lies brmhitā\_satana 23 Richtig maharajah 22 Lies sarevaih 25 Lies pannaih

### Blatt B Vorderseite

- ı [cchrā]ıakasangh[o] yattra t[e] pudgala¹ sutravınayabhıdharmagrahanadharanavıcuna[ka] 2 [rma]pratıyatıklukalāh⁴ ŝılādıqunanıdhānabhutā rāqadosavınāsanatatvarā³
- [a]
  3 rarsišāsanadhurdhara\* anantaguna\* tathāyataśrāzalasangham yanga
- s rarsıšāsanadhurdhara ananlaguna tathāgalašrāvakasangham yanga mam via punya
- 4 k[s]ettram<sup>6</sup> anena anaiadyena annapanena samtarpayati anena danena asy awanā
- 5 (mno² dā)napate<sup>8</sup> āyurvıarnnabalabhogai\u00e1aryyaparıv\u00e4rapak\u00e3aya\u00e3ovvr ddhi\u00e9 bhavatu ta
- 6 (th \u00e4nena d)\u00e4nena B[\u00e4]ah[m]end\u00e4[\u00e4]surend[\u00e4]aguhyagendr\u00e4dinam\u00e40 de vadan\u00e4m\u00e41\u00e4 \u00e4 \u00e4surend\u00e4m\u00e4n\u00e4n\u00e4m\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n\u00e4n

#### Ruckseite

- 1 (kınna)[rama]h[o]ragayaksarā[l]sasānam [o]jovivrddhir bhatatu anena ca a[me]papradā[ne]
- 2 (na) 12 abhyatıtak alagatānam danapatınam 13 Surarnapuspaprabhrtınamm 14 upapatturisesa
- 3 [tā]yām¹5 bharatu tath ānena danena Kucıvısayaparıpalakanam derata
- (gra)haya bhavatu ye c āsmim<sup>16</sup> sangharāme simaparipālakā devatā stupašālasā
- 5 (ms){cs}paryyanadevata<sup>17</sup> täsäm apı devadänäm<sup>18</sup> ojovimanavividdhir bhavatu pañcagati
- в (pary)yāpannānaй ca satvānām caturāharaparıjũayaı bhatatu ||
- 1 Lies pudgalāh 2 Lies vicarana 3 Lies ragadosa 4 Lies dhurdharah das aksara vor rarşi st kaum als ma 2u lesen 5 Lies tami anantogunam 4 Lies punyaksettram 7 Lies avamnāmno 3 Lies dhurpater 8 Lies virgādhir 10 Lies guhyake 11 Lies devatāmām 12 Lies meyapradānena 12 Lies patinām 14 Lies prabhritinām, 12 Lies vise salaņa 14 Richtig yāš ciāsmin 17 Lies paryyanadeiatās die Schreibung sala ist Konstant 14 Lies devatanam

### Blatt C Vorderseite

- 1 (ša)[kyam] mandayıtu[m] yatha na vadanachayā¹ jalāntarggat[ā] vaktre yah kriyate tu mandanavidh;
- 2 [8-ta]smim² sa utpadyate tadrad-yac chramanadvijutisu dhanam vinya svate śraddhawi tat-tasmim² paraloka
- 3 [to]yapatite bimbe samutpadyale 1 || its mahadānapati<sup>2</sup> inthunnāmenah<sup>4</sup> sarddham sarvai<sup>5</sup> ye
- 4 [k](e)cana bhiksusamghasysülpena vä bahuna va\* anugraham kurtvantt taih sarvvebhi\* sarddha\* yosyam bha
- s garacchrarakasamghah śilasamādhihprajñāvimuktijñanadarśśanasampan nas\* tam tādrsam-bhagava
- 6 [echr]āvakasamgham anena varnnagandharasopapeten<sup>10</sup> akālikena pānakappradanen-opanima

### Ruckseite

- 1 [nt]rayatı yad-asmāt-panakappradanād yat punya<sup>11</sup> punyabhısyandam<sup>12</sup> kuśalam kuśalabhısyandam<sup>12</sup> tad bhava
- 2 it:-asya mahadanapatis<sup>14</sup> saparısatlasy<sup>15</sup> äyurvärnnabalabhogaisvaryyaparıvarapal savurddhaye<sup>16</sup> catu
- s r[nn]añ \*ca rasānām praptisparšanapprativedhayav 17 naiskramyarasasya 18 pravivekarasasya vy[u]pašamarasa
- [s]ya sambodhırasasya tath änena panakappradanena buddhaśasanabhı pprasannanām devanagaya
- 5 [Isa]nām pujāyas bharatu [ya]ś-c eha r[a]jyadevatā nagaradevata¹¹ sam gharāmadevata¹¹ stupasumīcīsi
- (ma)parıpālakadevatā<sup>m</sup> tasām-apı devalanam pujayaı bhavalu ye c-ābhya tıtakālamgatadāya[ka]
- \* Gewöhnliche Schreibung für tasmin Lies cehāvā <sup>8</sup> Lies pater 4 Fur itthannamena richtig itthamnama Lies sarrvair Lies bahuna va Lies sarreebhih richtig sarraih Lies särddham Lies samadhiprajinā 11 Lies punyam 11 Richtig syandah 10 Lies rasopeten-13 Richtig -eyan 14 Lies pates 14 Richtig eaparseatlasy. 16 Lies varnna 17 Richtig pratiredhāva 18 Richtig naiskramya 10 Lies devatāh 20 Lies devatās

# Blatt D Vorderseite

- 1 (dā)napatayah¹ tesam gatisthānantarfo]papattsvišesatāyas² bhavatu sa masato³•nena pānaka[ppra]
- 1 (dā)nenā\* pañcagatsparyyupannanāñ ca satrānām trunatrṣnauyapacchedā\* bharatu || dasabaladha
- s raśisyebhyaś-śilaśamajñanasukrtakāryyebhya\* bhavatrṣnārahitebhyo¹ dadāti yah pānaka
- lacs dibhyalita Lacs sthàndniaro Lacs camdeato Lacs ppradalena Germani ret turndin tendindin ryo paccheidya Lacs Ldryge bhyah De andere Handschaft (c 8 614) hest anstatt der Dative die Genetive skeydindin klrydindin, robitätäm

- 4 m udāram 1 manskanakarajatabhandash<sup>8</sup> pibants pānāns te manojñāni diss bhuvi
- sukhasaubhāgyam sphilam apr rasam lubhanti sadā\* 2 sambodhiprašamarasam rimultirasam utta-
- 6 mam ca yat pravaram 10 pānakadānād dātā labhati ca trsnāksayam aśesa 11
  3 | |

### Ruckseite

- 1 [ta]da(r)ttham abhrsa[m]b[o]dhayāmr [ya]d āya(m)12 h[e]tuphalābh[i]jñah kāyabh[o]gajrrt[e]bhyah sāra[m]-(ā)-
- 2 datukama utthannamo 13 mahadanapatuh sarddham sarvvauh Kaucyaur s dayakadanapatubhur yye c se
- s ha bhik-usamghosy<sup>11</sup>-opusthākarmmany<sup>15</sup>-udyuktās tarh sarviarh sārddham yo sau bhaqavacchrāvakasamgho na-
- ttra te pudgalāh pañcopādānaskandhabhāransksiptāh pañcendriyatīksīkrtāh¹s nañcaba-
- s labalınah paŭcabhayanırmuktüh paŭcagatısamatıkkrüntüs etam tädršam bhagavacchrüvaka
- 6 [sam]gham = anena varnnagandharasopapeten<sup>17</sup> āhārappradan<sup>18</sup> ābhınımantrayatı anen āhāra
- 7 [ppra]dānen-āsy ana tāvan mahādānapatih 19 saparisatlasy 20 āhāroparama[n]trodhantruvā
- \* Lies bhändath wie in der anderen Handschrift 9 Die andere Hand schrift liest avirasam labhati dātfā) 10 Ebenso die andere Handschrift, 1º Lies ayam richtig yah pratarah 11 Lies ašesam 13 Lies nāma 15 Lies opasthānakarmmany: 14 Lies samghasy: 16 Vgl palı tıkkhındrıya 17 Lies rasopetens 18 Lies pradanen: 19 Lies patch 20 Richtig sapari satkasus

# Blatt E Vorderseite

- ı [na]prat[ı]v[e]dhāyaı¹ bharatu tath än[e]n-ahārappradānena Mauttrey-[ā]dınām bodhısatvanām ksıpprā
- 2 (bhi)jñāy āstu² Brahma Śakkrādinām deiaganānām ojobalavimānavivr dāhaye³ bhavatu vivrddho
- s jobalavimanam bhutiā4 sarvie danapatīvargge5 krisnañ=ca satīasamudram raksane vatnavanto
- bhavantu tath āddh:atitakālamgatadāyakadānapatinām<sup>6</sup> gatisthānantaro papattivi
- 5 [śe]satāyar¹ bhavatu yadı tu kathañcıd anaśväsıkāt³ karmmano hinagatıranmasambandha
- 6 [syā]t tata\* ppranitajanmasambandhir-astu\*10 pranītāt pranitataram\*11 iha rājyadei atā nagara
  - 1 Richtig \* pratitedhaya 2 Lies bhyñdya astu 3 er ist unter der Zeile ngefugt 4 Lies virrddhayobalavimāna bhitigi 4 Lies danapativargam
- Lies addhvatita ?, der gewohnliche Ausdruck ist abhyatita ? Lies sthanantaro Lies andavankatvat? Lies tatah 10 Richtig sambandho-stu 11 Lies tarah

612

3

ı (de)[vatā]\* samgh[ū]ramast[ū]pasāmīcıprahānašāladevatā 13 tāsām deva tanām11 pūjāyas bhara[t][u]

#### Ruckseite

- [s] tasm[ā]d1 āhārappradānāt sartvasatvānām caturāh[ā]rapa 1 mayar 16 bharatu yac ca da[ha]11[k](in)[c](i)
- 2 (d)=[d](1)yate sarvebhyah samam diyatām=iti || bāladirākaradrisam! mirnacandrai adanam mailaga iendra
- 3 1/1 lkkramam padmapattranayanam abdharanisvanam unam sankhakunda dasanam staums samaksato ya
- s tha niterti 19 gatam=api 1 kamasukham subham tatha janmasamksayasu Lham tvammatakārinām20 nrnām
- s hastasamstam<sup>21</sup> sakhilam kāmasukham tu tair svibho labhyate na kunarair s
- yye na ramanti te 6 Imalte kim punahs 22 samasukham 2 ye tara sasanam mune n susrayanti Lunarãs te parivañcitas23 ci
- ı [ram] sambhramantı gatısu ye tu varam srayamtı te säsanam supurusüs te bharasamksayam dhruram yanti ni
- s (rvr)tisukham 3 sarvvam idam jagat sada svätmasaukhyäniratas21 tran= naradamvasārathe lokasaukhva
- 12 Lies deratāh 13 Lies samghārama richtig pradhānašalā aber 14 Lies devatanām 15 Vielleicht ist samāsato. hier stets sala lies deratās 16 Lies parii āyai 17 Lies that 18 Lies karatusam awad zu lesen 20 Lies tranmata 11 Lies samstham 12 Lies punah 19 Taes a rortum 23 Tues va citāš 24 Lies saukhyaniratam

#### Blatt F Vorderseite

- ı [nı]ratah tac ca kudarsanaır=hato¹ n ävagacchatı yagat=tena na gacchate drutam trā2 pinendra saranam 4
- e tva(m) parasatvapidaya pidase2 zina yatka stair4 vyasanair zagat tatka viduate na sabhršam5 svām6 ryasan[ar](h)
- s saduhlhitam tusyate na tu tathā tvam paraduhlhanāsanān\* tusyase na\* vathā 5 nāšamtu
- i nona totama 10 sakkyate dinakarai 11 saptabhir sudgatais statha candra mandalasatar 12 yat stara vagabhastr
- s bhir 13 nasyate yina mahan : mohamayam manastamo dehinam hidi qatam 6.11. e satam sahasranı 11 suvarnnanıska jambunada n=üsyā sāma 15 bharantı ye buddhacartyeru prasannacritā10 pa[da](m)
- 1 ferlhäre samatikramamtti 17 1 satam sahasranı 18 suvarnapındü 19 yambunada n=asya sama\*\* bhavanti yo buddha
- 1 Lies hatam Lies tvům 3 Lies pldyase Lies svair 5 Lies Lies statt 1 Lies suduhkhitam Lies näšanāt \* Vor oder I inter na fehlt eine Silbe 1 es etwa tusyase nagla 10 Lies na tat tamah
- 11 Lies karath 12 Lies sata h 12 Lies väggabhastibhir 11 Lies sahasrūni 11 Lies n. daya samā 16 Lies cittāh 17 Lies samabi ikramante? 18 Lies sahasrāns 19 Über nda stel en zwei n benemandergesetzte Punkte 20 Le nedsya samd

- 8 [cai]tyeşu prasannacıttä āropayes mrtikapındam akam²1 2 śa sāhasranı²² suvarnamūtām²² jāmbūna(dā)
- o (n ā)s[y]a sama²¹ bhavanti yo [buddha]catiyesu prasa[n]nactita [ā]ropayen muktapuspakarāšim²³ 3 satam saha[s](rā)-

### Ruckseife

- 1 (nt s)u(var)[na]l(ot)y(o)](ā)[m]bunad[ā n ā]sya sa[mā] bhata[nt](t) yo buddhac[ar]ty[e]su (p)r(a)sannac[t]tta[h] pradtpa[dā]na(m) [pra]la-(rott)
- 2 (vi)dvān 4 satam sahasrani<sup>28</sup> sui arna[v] hā<sup>27</sup> [jā]mbūnadā n asya sama bhavatti<sup>28</sup> yo buddhacaityesu prasanna[ci]
- s [tto] malāvīharam prakarovī tīdīam<sup>23</sup> 5 šatam sahasranī<sup>30</sup> surarnapar vīatā sumero sama n āsya sāma<sup>31</sup> bhara[nti]
- 4 yo buddhacartyesu prasannacıtta aropayec chatiradhı ayo patalam³ 6 es āho dalsına prolta apprameya
- 5 (ta)thāgata ya mudral.alpe<sup>33</sup> sambuddhe sārtthatahe<sup>34</sup> hy-anuttare 7 tisthatta puyāyed<sup>35</sup>-yas ca yas c āpi parinirvitam
- e [sa]me citaprasade hi<sup>36</sup> n āsti punyavišesata<sup>37</sup> 8 na hi citte prasannesminn alpā bharati dalsinā ta-
- 7 thagate v[ā]<sup>38</sup>sambuddhe buddhāna śrātalaś<sup>29</sup> ca ye 9 etam hy actititā buddhā buddhādharmasna cititia act
- s [tt](1)te prasādy eha 11palah syād acuttita 10 tesām acuttitānām 11 sepratuhaladharmacalkravarttīna(m) 11
- o [sa]myaksambud[dh]ānā43 n alam gunaparam44 adhıgattum45 11 [[ 11 Lies citta āropayen : mrttikapindam ekam 21 Lies satam sahasrāni 24 Lies sama 25 Lies muktakapusparāšim vgl sk muktāpuspa müla 27 Lies surarnavahā \*\* Lies n sāsya samā bhavanti \*\* Lies mālāti sahasrāni l'aram (1) prakaroti videan 30 Lies sahasrani 31 Lies meroh sama n=asya 32 Lies chattradhvajau patākām 33 Lies proktā apprameyā tathāgate samudrakalpā (oder yā bhadrakalpe!) 34 Lies sārtthavāhe 35 Lies tistl antam puraved 36 Lies samam cittam prasadyeha 31 Lies visesata 38 Lies ca 39 Lies buddhanam śrarakaś 40 Lies etwa evam hy-acıntita buddha buddhadharma py acintitäh acintitän prasädy eha vipäkah syäd acintitah "Lies acintitänäm Lies apratikata Lies varitinām! Über dharma stehen zwei nebeneinander 43 Lies buddhānām 44 Lies pāram 45 Lies gantum gesetzte Punkte

Die Gliederung des Textes in vier gesonderte Teile, auf die die Ver schiedenheit der Schrift führt, wird durch den Inhalt bestatigt. Die ersten dien Teile enthalten wiederum Formulare fur die Ankundigung von Gaben Von dem ersten Formular sind aber auf der Vorderseite von Bl. A nur der Schluß der in Prosa abgefaßten Segenswunsehe und sechs Slokas erhalten, in denen zum Eifer ermahnt und auf den Verfall der Religion hingewiesen wird. Das zweite Formular, das die Ruckseite von Bl. A und Bl. B fullt, dient der Ankundigung einer Spende von Speise und Trank in der gewöhnlichen Art. Die Einleitung bildet eine Strophe im Bhujangavjirnbhita-Vertum. Die sonst üblichen Schlußtrophen fehlen hier. Der dritte Text,

von Bl C V 1 bis F V 5 reichend umfaßt zwei Formulare In dem ersten wird eine Gabe von Getrank in dem zweiten eine Gabe von Speise ange kundigt Der Prosa des ersten Formulars geht eine Strophe im Särdülavi kridita Metrum voraus den Schluß bilden drei Āryās, in denen, wie zum Teil auch in den Segenswunschen der Prosa auf den besonderen Charakter der Gabe Bezug genommen wird Diese drei Aryas kehren in einem anderen Formular 1) noch um drei weitere Aryas vermehrt, wieder Das zweite Formular entbehrt der einleitenden Strophen hat dafur aber am Schluß em Buddhastotra in sechs Strophen in einem mir unbekannten Metrum von 15 Silben im Pada Der Nachtrag endlich der von Γ V 6 bis R 9 geht, besteht aus 11 Strophen 6 in Upajati 4 Slokas und einer Arva die wieder den unermeßlichen Wert einer Gabe an den Orden betonen

Angaben von historischem Interesse bietet nur das zweite Formular Darum tue ich kund und zu wissen daß dieser große Gabenherr, der die Fulle der Klarheit seiner Sinne durch den Verkehr mit guten Leuten ver starkt hat der Großkönig von Kuci (Aucimahāraja) dessen Name zum Heil genannt wird2) zusammen mit allen in den funf Daseinsreichen um herwandernden Wesen den Orden der Hörer des Erhabenen in dem die Einzelnen in den Mitteln zum Erlernen Behalten und Durchforschen von Sutra Vinava und Abhidharma erfahren sind Schatzkammern der Mo ralitat und anderer Tugenden nur darauf bedacht Liebe und Haß zu ver nichten Trager der Lehre des Sehers — diesen durch unendliche Vor zuge ausgezeichneten Orden der Hörer des Tathagata der einem wandelnden Felde des Verdienstes gleicht mit diesem tadellosen Essen und Trank erfreut Wegen dieser Gabe soll diesem Gabenherrn N N Mehrung sein an Leben Aussehen und Kraft an Besitz und Herrschaft an Gefolge und Anhangerschaft und Ruhm Und gleicherweise soll wegen dieser Gabe den Göttern Brahman Indra dem Herrn der Asuras dem Herrn der Guhyakas und den ubrigen und den Asuras Garudas Gandharvas Kinnaras Maho ragas Yaksas und Raksasas Mehrung der Kraft sein Und (das Verdienst) wegen dieser unermeßlichen Gabe soll den dahingegangenen verstorbenen Gabenherren mit Suvarnapuspa an der Spitze zur Vorzuglichkeit der Wiedergeburt gereichen Gleicherweise soll (das Verdienst) wegen dieser Gabe den Göttern die das Reich von Kuci beschirmen zur Förderung gereichen und auch den Göttern die in dieser Ordensniederlassung die den Bezirk schirmenden Götter und die Götter der Stupas der Hallen der sāmıcıs und der Zellen sınd³) auch diesen soll Mehrung ihrer Kraft und

<sup>1)</sup> Vorläufige Katalognummer 304

Fur de Bedeutung von sugrhitanāmadheya seho Lévi JA 33 185ff

ye cāsmim sangharāme simaparipālakā devatā stupašālasamīciparyyana devatā(h) hhnlich Nr X61 5f sha rājye rājyadevatā yā nagarasanghārāmašālacatuš śālasāmīcsparyanadevaiāh CR 5f sha rājyadevatā nagaradevat(āh) samghārāmadevat(ā) stuposamicisimaparipālakadevalā(h) EV 61 iha rājyadevalā nagaradevalā(h) sam ahārāmastupasāmiesprahānastiladevatā(h) Auch in Nr VIII B! 58 \ 3 ist wie ich

nhrer Götterpalaste sein. Und den Wesen, die in den funf Daseinsreichen umherwandern, soll es zur richtigen Erkenntnis der vier Nahrungsarten<sup>1</sup>) gereichen<sup>2</sup>

Der Text zeigt, daß das Formular fur den Gebrauch der Mönche in den Klöstern von Kuci bestimmt war Der Name des Kucimahäräja ist hier nicht erwähnt, und die Titel, die er hier erhalt, sind nicht die gewöhn lichen der spateren Zeit Der Titel Kucišvara fehlt, dafur erhalt er das Beiwort sugrhilanämadheya, das bis in die Zeit der Ksatrapas zuruckgeht Diese Abweichung in der Titulatur mag zufallig sein, doch ist es beachtenswert, daß auch Vasuyasas in Nr I nur Kucimahäräja genannt wird, wahrend Artep (Nr VIII), Tottika (Nr X), Suvarnapuspa (Nr IV) und vielleicht auch Suvarnadeva (Nr VI) den Titel Kucišvara Kucimahäräja erhalten Der Titel Kucišvara kommt jedenfalls bis jetzt nur in Dokumenten in der spateren Schrift vor

An der Spitze der verstorbenen Gabenherren, denen die Schenkung zu einer vorzuglichen Wiedergeburt verhelfen soll, wird Suvarnapuspa genannt Man könnte zunachst versucht sein, in diesem Suvarnapuspa den Suvarnapuspa zu sehen, dessen Name sich mit Sicherheit in dem Formular Nr IV wiederherstellen laßt, sowie den Swarnabüspe der in der Sprache von Kuci abgefaßten Holztafel, dessen Identitat mit dem Su fa po kue der Chinesen Levi, JA XI, 2, 319ff überzeugend nachgewiesen hat Dem aber stellen sich unüberwindliche Schwierigkeiten entgegen Su fa po kue-Suvarnapuspa war der Vater des Suvarnadeva, der zwischen 618 und 630, nach dem Tode seines Vaters, den Thron bestieg Nach unserem Formular war Suvarnapuspa verstorben der Ausdruck abhyatutakläugatänäm däna pat(1)näm Sutarnapuspaprabhrinam macht es sogar wahrscheinlich daß man ihn als vor langer Zeit verstorben ansah Das Formular könnte also auf beinen Pall fruher als 618 reschrieben sein das aber ist nach dem

jett sehe, lakllasimicatu(pa) zu lesen Aus diesen Stellen geht hervor daß sämler und paryama regendwelche mit dem Kloster in Verbundung stehende Gebäude be zeichnen mussen Da samler meht nur vor paryama, samdern auch vor siman, pruhå nashla (d 1 pradhänashlä Meditationshalle) und stufpe) und hinter säla euriskila und stüpe erscheint, mule sein selbstandiger Austruck sein. Im Pali findet sich sämler indentama öfter in der Verbundung obhirdanam paccuthänam anyalitammam sämler kammam (z B. Gullav 1, 27.1, 6 6, 4 10, 1, 4), und Härasahl 134 wird sämler in der Bedeutung von vandand gelehrt, sämles ist daher her veileicht eine Halle, die rich verbrung des Buddha bestummt war Paryama oder paryana ist im Tocha reschen und in der Sprache von Kuer paryäm das meist in Verbindung mit lem – layana erscheint und öffenbar "Pelle" bedeutet, siebe z B. Tocharische Sprachrist. 1853 il (legal) liefnac paryängs paryänae "von Höhle zu Höhlt, von Zelle zu Zells", 148 b6 sydfrajm samkrämam le paryänam = trihäre sanghärdne layane paryam; 260 b5 lem parydm tygår samkrämam ich paryänam = trihäre sanghärdne layane paryam; anne Höhle einerZelle" 105b3 285b4, 452b5. Im Pali entspricht der Bedeutung nach pariena

<sup>1)</sup> Im Palı Labalınkâra âhāra, phassāhāra, manosaŭcetanāhāra, enii ānāhāra

heutigen Stande unserer Kenntnis der turkestanischen Palaographie un möglich Wie oben bemerkt ist unser I ormular in einer Schrift geschrieben die wenn sich auch vorlaufig noch kein absolutes Datum für sie angeben läßt jedenfalls viel alter ist als die Schrift der Formulare Nr IV und VI die augenscheinlich Suvarnapurpa und Suvarnadeva als die zur Zeit der Niederschrift regierenden Könige nennen

Wir werden so zu dem Schluß gedrangt daß es zwei Könige von Luci mit dem Namen Suvarnapuspa gegeben hat der eine der Vorganger des Suvarnadeva der andere jedenfalls geraume Zeit vielleicht Jahrhunderte vor ihm lebend Bei dieser Auffassung löst sich wie mir scheint auch eine Schwierigkeit die die Angaben Huen tsangs über Suvarnapuspa bereiten In seiner Beschreibung von Kuci sagt er nach der Übersetzung von Julien (f. 44)

Au nord d'une ville qui est située sur les frontières orientales du ro vaume il y avait jadis devant un temple des dieux un grand lac de dra gons. Les dragons se métamorphoserent et s accouplerent avec des juments Elles mirent bas des poulains qui tenaient de la nature du dragon. Ils etaient mechants emportés et difficiles à dompter mais les reictons de ces poulains dragons devinrent doux et dociles C est pourquoi ce royaume produit un grand nombre d'excellents chevaux Si l'on consulte les an ciennes descriptions de ce pays on y lit ce qui suit Dans ces dermers temps il v avait un roi surnomme Fleur d'or qui montrait dans ses lois une rare pénétration. Il sut toucher les dragons et les atteler à son char Quand il voulait se rendre invisible il frappait leurs oreilles avec son fouet et disparaissait subitement. Depuis cette époque jusqu'à ce jour la ville ne possede point de puits de sorte que les habitants vont prendre dans le lac leau dont ils ont besoin Les dragons s'étant metamorphosés en hom mes a unirent avec des femmes du pays et ils en eurent des enfants forts et courageux qui pouvaient atteindre à la course les chevaux les plus agiles Ces relations s etant étendues peu à peu tous les hommes appar tinrent bientot à la race des dragons mais fiers de leur force ils se livraient a la violence et méprisaient les ordres du roi. Alors le roi ayant api elé a son aide les Tou Lione (Tures) massacra tous les habitants de cette ville depuis les enfants jusqu'aux vieillards et n y laissa pas un homme vivant Maintenant la ville est completement déserte et lon n y aperçoit nulle habitation

ciennes descriptions du pays', oder wie man die Worte übersetzen will und selbst die Variante, die Levi anfuhrt 'les hommes d'age' macht die Sache nicht begreiflicher, die Geschichte des letzten Königs mußte um 630 schließlich doch auch noch ganz jugendlichen Bewohnern des Landes bekannt sein Alles wird mit einem Schlage verstandlich, wenn wir Huentsangs Angaben über König 'Goldblume' nicht auf den Vorganger des Suvarnadeva, sondern auf den alteren Suvarnapuspa beziehen, der jetzt durch das Formular bezeugt ist. Nun scheint aber Huen tsang diesen König 'Goldblume' doch in 'diese letzten Zeiten' zu versetzen, und so könnte man auf den Gedanken kommen, daß er die beiden Herrscher wegen der Gleichheit der Namen zusammengeworfen hatte. Allein ich glaube nicht. daß ihm dieser Vorwurf gemacht werden kann Watters, On Yuan Chwang's Travels I, p 61, und Levi, a a O p 354f, haben die Juliensche Übersetzung der den König 'Goldblume' betreffenden Stelle bereits verbessert, wahrschemlich ist aber auch der einleitende Satz 問語先志日近代有王 號日金花 etwas anders zu verstehen Herr Dr Waldschmidt schlagt die folgende Übersetzung vor 'Hört man die fruheren Berichte, (dann) heißt (es darin) die letzte Dynastie hatte (einen) König namens Goldblume '\* Faßt man den einleitenden Satz in diesem Sinne auf 1), so schwindet sowohl der innere Widerspruch, der bei Juliens Übersetzung in der Darstellung Huen tsangs zutage tritt, als auch der Widerspruch zu den Angaben unseres Formulars Der Suvarnapuspa unseres Formulars, der König 'Goldblume' Huen tsangs war ein König der Vergangenheit, nach dem am Ende des 6 Jahrhunderts wieder ein Sproß der Königsfamilie von Kucı benannt wurde

In dem dritten Formular wird für den Gabenherrn kein Name angegeben es heißt hier nur (Bl DR 2), daß er seine Einladung ergehen laßt 'samt allen gebenden Gabenherren von Kucı (Kaucya), die hier bei der Pflege des Mönchsordens tatig sind'

Unsere Sanskrit Handschriften haben uns demnach bisher sechs Namen von Königen von Kuci gehefert

- 1 Suvarnapuspa (Nr XI), der König 'Goldblume' des Huen tsang
- 2 Vasuvašas, Kucimahārāja (Nr I)
- 3 Arten, Kucisvara Kucimahārāja (Nr VIII) Da die einheimische Sprache von Kucı kein h kannte, möchte ich die Vermutung außern. daß Artep ein Sk. Haradeva wiedergibt 4 Tottika, Kuciśvara Kucimahārāja (Nr X) mit seiner Gemahlin Sva-
- vamprabhá
- 5 Suvarnapuspa, Kuciśvara Kucimahārāja (Nr IV) der Swarnabūspe der Holztafel, der Su fa po küe der Chinesen

<sup>1)</sup> Daß das Šī kia fang či, wie Levi a a O p 319 angibt, einfach von d m 'letzten König' spricht, beweist kaum etwas, da es doch wohl auf Huen tsangs Text zuruckgeht

6 Smarnadeva Kucımaharaja<sup>1</sup>) (Nr VI) der Swarnaten der Holztafeln der Su fa te der Chinesen

Mit dem letztgenannten König ist wie ich schon oben S 538 bemerkt habe wahrscheinlich auch der in Nr VII erwahnte (Su)varnadeva gemeint Dazu wurde stimmen daß der mit ihm zusammen genannte Sanmira dananati einen Namen tragt der sich aus der Sprache von Kuci erklart Hier ist al kramanera zu sanmire geworden wahrend es im Tocharischen als samner erscheint In dem Formular muß allerdings Sammira Eigenname sein da ein Novize unmöglich zugleich als danapati bezeichnet werden kann Die Verwendung von Sanmira als Eigenname hat aber ihre Parallelen schon in viel alterer Zeit in Indien selbst Dort finden sich in den Inschriften von Mathura Sanchi Bharaut und Bhattiprolu nicht nur Namen wie Samana (3362) 530 1339 1337) Samana (720) Sramanaka (53) Samanaka (43) in den Weihinschriften von Sanchi wird auch ein bresthin Samanera genannt (Samanerasa Abeyakasa sethino danam 184 283) Gegen die Be ziehung des (Su)varnadeva auf den kucikönig dieses Namens könnte nur angefuhrt werden daß das Blatt in Sorčug gefunden ist das nur eine halbe Tagereise von Qarašal r entfernt ist also sicherlich in dem Gebiet des alten Reiches von Yen killiegt. Aber auch wenn der in dem Formular erwähnte Ort Imaraka wie ich vermutet habe in der Nahe des heutigen Sorčug also in Yen ki gelegen haben sollte wurde das meines Erachtens noch nicht gegen die Beziehung des (Su)varnadeva auf den Kucikönig sprechen da es nicht an Beispielen fehlt daß Könige auch außerhalb der Grenzen ihres Reiches Stiftungen für den Orden machten. Und schließlich laßt sich auch die Möglichkeit daß das Blatt durch einen Zufall anderswoher in die Klosteranlage von Sorčuq gelangt ist nicht von der Hand weisen

Daß wir im allgemeinen von den Sorčuger Funden Aufschlusse für das Reich von Yen ki erwarten können bestatigt ein Blatt (Ar XII) das m der sogenannten Stadthöhle gefunden ist. Es ist ungefahr 7 cm hoch 41 f cm lang und nahezu vollstandig erhalten Am linken Rande der Ruck seite tragt es eine Blattzahl die stark verwischt ist aber doch mit Sicher heit als 40 gelesen werden kann. Die Schrift zeigt den gewöhnlichen spa teren Typus Auf jeder Seite stehen 5 Zeilen Der Text der Vorderseite und der ersten drei Zeilen der Ruckseite ist in Sanskrit die beiden letzten Zeilen der Ruckseite die von demselben Schreiber herruhren wie der vorangehende Text sind in tocharischer Sprache abgefaßt und bereits von Sieg und Siegling in den Tocharischen Sprachresten unter Ar 370 ver öffentlicht Inhaltlich gelört das Blatt in dieselbe Kategorie wie die Nummern III—VI \(\lambda\) und \(\lambda\) es enthalt die Formeln fur die Ankundigung einer an den Orden gerichteten Einladung zur Mahlzeit. Der Sanskrit Text wimmelt von Fehlern die teilweise auf der Nachlassigkeit des Schrei

<sup>)</sup> Kucıśvara kann weggofallen se n

b) De Zahlen beziehen sich auf meine List of Brahmi Inscriptions

bers beruhen mögen, in vielen Fallen liegt aber die Verderbnis auch weiter zuruck. Ich habe in diesem Tall davon abgesehen, die Fehler zu berichtigen, da sich die meisten unschwer durch einen Vergleich mit den Paralfel-Texten erkennen lassen. Der Text lautet

## Vorderseite

- 1 || tadartham arasambodhayamı yad ayam mahātmā aparımıtasubharucı rapunya[p]ra (ma)[hā](dā)napatı Agnısıara Agnımahārāyā Indrārjunena sār[dha](m) A[g]nıma[hā](rāyñi)
- 2 yā Suryaprabhāyā sārdham sarvai pañcagatiparyāpamneh satvair-yo sau bha[ga]i.acchrāval.asamgham an(e)na varnagandharaso[p]et[e]na āhār[e]n-opanimamtrāmpayati ta(emād ā)-
- a hārapradānād yah punyam (pu)nyābhisyanda[h] yas ca kusalam kusalābhisyanda tad bhara[tv] etesām dāyakadānapatī(nām) drste ra dharme āyurrarnabalasukhafbho][q][(arsta)]
- (rya]paksaparıväräbhvırddhaye¹ stu ıdas ca teyadharmaparıtyägät Mattreyänäm sarıesäm bodhımärgapratıpamnänäm ksıpr(ä)[bh](ı)]ñäyästu tathä Brahma Śakrādınfä]m catu
- s rnām ca lokādhipatinām astāvisatis ca gandharvakubhāndanāgayaksasenādhipatinām prabhāvabhivrddhaye stu tathā Agnivisayaparipālakānām devatānām Vyūgra Ska

### Ruckseite

- 1 ndhālsa Kapıla Mānibhadraprabhāvā[bhi]vrddhaye² etu tathā kumbhā-dhipatnām Srisambhata Lohitābha Krhina Stastika Indraprabhriinām rashbāvāhhirddhau etu tathā n (ā) pādh.
- 2 patınām Manuarma Sudarsana Susukhah³ prabhāvābhurddhaye-stu tathā purna Agnundrām adau Candrāryumnas[y] ā[bh]yatıtakātaga tasısa urapatituršesatāyai
- s r-bhasatu samäsatah pafñeaga/liparyäpannänäm satvänäm caturnähäraparyjääyair [bha]vatu yac-ca kiñci dyate (tat) [safriebhya samasamo dätwymm-tit — ]!
- a paklyossű pis sank-si ñemi ñaklafs]-nawasküssi dharmatam äyiş kus-ne ñaklañ nawasikäñ tri ñemintu pasfs], urapoş—bramñat udâñād stuafr)-s
- s (k]ciñi lāš Visnu Mahiscar Skandhak,mārenāss-aci—eiki okat-pi tāšsi nāñ' yak[s]āñ<sup>ā</sup> kumpāntāñ<sup>ā</sup> kintareñ-kandhariñ<sup>ā</sup> tkam şiñi eppre siñi kus-pat-[nu] ñaktañ<sup>a</sup>
- <sup>1</sup> paken 1st von anderer Hand später unter der Zeils eingefügt <sup>2</sup> bhi 1st von anderer Hand spater unter der Zeile eingefügt <sup>3</sup> Die Lesung Suzukhah 1st nicht ganz nicher Durch den u Strich des zweiten su 1st ein Querstrich gerogen, so daß das akgan 2 relleicht zu zu lesen 1st

Was der Sanskrit Text besagen will, ist etwa das Folgende 'Diber tue ich kund und zu wissen, daß dieser Edle, der Spender unermeßlicher, schöner, glanzender, verdienstvoller Gaben, der große Gabenherr, der Herr von Agni, der Großkönig von Agni (Agnisvara, Agnimahārāja) Indrāriuna¹) samt der Großkonigin von Agni²), Süryaprabhā, samt allen in den funf Dasemsreichen umherwandernden Wesen den Orden der Hörer des Erhabenen³) zu dieser mit Farbe, Duft und Geschmack versehenen Speise spende emladen laßt Das Verdienst, der Überfluß an Verdienst, die Vergeltung guten Werkes'), der Überfluß an Vergeltung guten Werkes, (die) aus dieser<sup>5</sup>) Speisespende (herruhren), möge diesen spendenden Gaben herren noch in diesem Leben zur Mehrung gereichen an Leben. Aussehen und Kraft, an Gluck, Besitz und Herrschaft, an Anhangerschaft und Ge folge Und (das Verdienst) wegen dieser Schenkung einer frommen Gabe soll Maitreya und allen ubrigen's) die den Weg zur Erleuchtung beschritten haben zu baldiger Erkenntnis verhelfen Gleicherweise soll es Brahman. Sakra und den ubrigen (Göttern) und den vier Weltenhutern und den 28 Heerfuhrern der Gandharvas Kumbhandas Någas und Yaksas 1) zur Mehrung der Macht gereichen Gleicherweise soll es den Gottheiten, die das Reich von Agni beschirmen Vyaghra Skandhaksa, Kapila und Mani bhadras zur Mehrung der Macht gereichen Gleicherweise soll es den

<sup>1)</sup> Zwischen pur yapra und ha napata und drei oder ver algeriar vollig um lich einer Die Erganzung des zweiten Wortes zu mahdädnapati ist natur lich sehre der Schlid des vorau gehenden Kompo itums ist wahrscheniich in Ana loga zu dem in Nr III und IV gebrauchten Ausdrucke zu pungapradanadditä zu erpinten wenn das auch nach dem Umfang der Lucke ein weing zu lang erscheint. Der Instrumental Indatquinena fügt sieh nicht in die Satzkonstruktion, wenn man im int dien lögenden abfahma verbinden wollte wurde hinter satrolie neh mit den lögenden abfahma verbinden wollte wurde hinter satrolie neh nicht die der abfahma dann mahdädnapatind Agnifaurena 4pinnahährind ist Jelenfalls bezieht sich in Nr N 8 3 3ff agam mahditma, in Nr XIA R 5ff agam mahditma patrolie die den Kotus und eine falselte hanstruktion we her fundet sich auch in Nr N 8 2ff wo doch gar nichts weiter ubrig bliebt als agam mahditma und dem Akkauta Nackferram Astemmährighama. Tottkam zu schunkten zu schunkten und dem Makauta Nackferram katemmährijhaman Tottkam zu schunkten.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Da in Nr \s R 2 6 R 4 dix Konigin von Kuei deit genannt wird, könnto man daran denken, auch hier den Titel Agminabä yö zu Agminabädersyö zu er ganzen Allein der Instrumental von deit wurde her kaum deriyal zulen — an den angi finten Stillen steht dergola und derged — und ich halte daher die Erganzung zu Agminabänjung für wahrischeinlicher.

<sup>\*)</sup> La ret zu lesen yo-sau bhagaracchritealasamghas tam, s 5 606, Anm 2

<sup>1)</sup> Kukala das hier voll ges Synonym von punya ist

<sup>9)</sup> Statt des zu erwartenden tad aamâd âhâroprodânâd (tgl Nr IV R 4 Nr N 5 R 6 R 6 9 R 7, Nr NI CR I) sebent nach dem Umfang der Lucke zu urteilen, ebe t tasmâd âh împrodânâd dagestan lên zu habr n

her tasmåd ahlrapradand i dagestan len zu haben

Mastrydnam sel Schreibsehler für Mastrydnam, igl ir VIII 55 \ 5f,

Nr 1612f, Yr M111 50 14ff erscheint ljagher als insignperiplikat von huer Dort verlin ferner hapila und Manibhadra granant Skandhaks begenet im Gefolge Skandhau im Mahbhasta (4 45 60) in der Lach der lahsas in der Mahamayur (JA M1, 5 30ff) rechent er als Schuttgott Auslic (3) also wohl yon Kuet

Oberherren der Kumbhändas, Śrisambhava, Lohitābha, Krhisa, Svastila, Indra') und den übrigen, zur Mehrung der Macht gereichen Gleicherweise soll es den Oberherren der Nägas, Manuvarman, Sudarsana, Susukla'2 zur Mehrung der Macht gereichen Gleicherweise soll es dem an der Spitze der früheren Fursten von Agni dahingegangenen verstorbenen Candrärjuna zur Vorzughehkeit der Wiedergeburt gereichen'3) Kurz, den in den funf Daseinsreichen umherwandernden Wesen soll es zur richtigen Erkenntnis der vier Nahrungsarten gereichen Und was immer gegeben wird, das soll allen gleichmaßig gegeben werden

Der in Toeharisch abgefaßte Schluß wiederholt noch einmal die Segenswunsche Herr Dr Siegling übersetzt ihn 'Es möge gehört werden Das Juwel des Bhiksusamgha möge den Göttern und Naiväsikas die Dharmagabe geben Welche Götter und Naivasikas, die die drei Juwelen zu huten geruht haben, Brahman, Indra, die vier großen Götterkönige, Visnu, Maheśvara, Skandhakumāra usw, die 28 Anfuhrer, die Nāgas, Yaksas, Kumbhāndas, Kinnaras, Gandharvas, welche irdische und dem Luftraum angehörige Götter es auch immer gibt 'Hier bricht der Text ab

Die Formulare I. IV-VI, VIII-XI haben uns die indischen Namen dreier von West nach Ost sich aneinanderreihenden Reiche am Nordrande des Tarımbeckens geliefert Hecvuka, Bharuka und Kucı, unser Blatt fugt der Liste den Namen des ostlichen Nachbarstaates von Kuci hinzu, denn das hier genannte Agni ist naturlich mit dem 阿老尼 A-k'i ni identisch, das Huen tsang auf seiner Reise von Kao č'ang nach Kuci durchquerte und das bei den anderen buddhistischen Schriftstellern gewöhnlich als 島老 U k'14) und in der historischen Literatur als 焉者 Yen k'i erscheint Es ist das Gebiet des heutigen Qarašahr Der als Gabenherr ge nannte König Indrarjuna empfangt die Titel istara mahārāja genau wie die spateren Könige von Kuci, und er wird vermutlich auch derselben Zeit angehören wie iene. In den mir zuganglichen chinesischen Nachrichten über Ven-k'ı vermag ich weder ihn noch seine Gemahlin Sürvaprabha nachzuweisen und ebensowenig den gegen den Schluß des Sanskrit Abschnittes als verstorben bezeichneten Candrarjuna Der Zusatz purna-Agnindranam adau laßt darauf schließen, daß Candrarjuna als der Ahnherr der Dynastie betrachtet wurde Der Ausdruck purna (fur purna) befremdet Ebenda werden Kapila (15, 30, 53), Manibhadra (31) und Simhavyagiirabalabalau (61) genannt

<sup>1)</sup> In der Liste der Yakşas finden sich Svastika (46) und Indra (29)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) In der Liste der Nagas in der Mahamayüri (Zapiski Vost Otd Imp Russk Arch Obëc XI, 246) kehrt Sudarsana wieder Statt Vannvarman finden sich hier Mani, Manikana, Manisuta Dem nicht sicheren Susukha entspricht hier vielleicht Sumukha

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auf diesen Satz werde ich spater zuruckkommen

<sup>&#</sup>x27;) Ob Fa hiens 住民 U: mit U K: identisch ist, ist nicht ganz sicher Levi, JA MI, 2, 341, möchte es lieber mit Kuci identifizieren

692

allerdings Allenfalls könnte man ihn im Sinne von 'samtlich' nehmen, bei der Tehlerhaftigkeit des Textes ist es mir wahrscheinlicher, daß er fur pärta steht. Da sowohl der Ahnherr der Dynastie als auch der regierende König einen Namen tragt, der auf arjuna endigt, darf man wohl annehmen, daß Arjuna der Familienname des Geschlechtes war<sup>2</sup>)

Von den vier Landernamen Ostturkestans, die uns in den Formularen ın Sanskrit überliefert sınd, sınd zwei, Kucı und Hecyuka, aus der einheimischen Sprache übernommen, zwei, Agni und Bharuka, sind indische Namen2) Agnı erklart Watters, On Yuan Chwang's Travels I, 46f . fur die Übersetzung eines lokalen oder Hu Namens, indem er das chinesische Yen k'ı auf türkisch yanghı 'Feuer's) zuruckfuhrt Ich hege starke Zweifel gegen diese Erklarung und möchte eher glauben, daß Yen-k'i ebenso wie U k'14) und vielleicht auch U 1 nichts weiter als ein Versuch ist. Agni wiederzugeben. Der Name des Landes liegt uns, was bisher nicht erkannt est, noch in einer funften Transkription im Chinesischen vor. In der ersten der von Lévi, B É F E O V. 262f, aus der chinesischen Übersetzung des Candragarbhasütra veröffentlichten Listen von Ländern finden sich gegen den Schluß (Nr 47-53) die Namen Sa lo, U t'ien, Kru tsi, P'o lou-kia. Hi čou-kia, I-ni (真足), Šan šan, es folgen noch (Nr 54) Kin na-lo (= Kunnara) und (Nr. 55) Con tan (= Cīnasthāna) In der letzten Liste a. a. O. S 282ff , erscheinen die Namen von Ü t'ien bis Con tan in derselben Reihenfolge (Nr 48-55) Die Liste von Sa lo bis San san ist, wenn wir von I-ni zunachst absehen, eine Aufzahlung von Landern Ostturkestans Sa-lo = Kashgar, Ü t'ıen = Khotan, Kıu tsī = Kucı, P'o lou kıa = Bharuka, Hı čou kıa = Hecyuka, San šan = Kroram am Lop nor Es muß also auch I m em Land in Ostturkestan sein Dazu stimmt, daß in der Liste. in der die Lander mit Rucksicht auf die schutzenden Naksatras geordnet sind, a a O S 277, I ni hinter Sa lo erscheint, und da Karleren fur das erste Zeichen des Wortes die Aussprache Lanton gul, jap ol angibt, wahrend Shanghai wal entspricht, so kann es wohl als sicher gelten, daß I-ni wiederum Agni wiedergeben soll Das Reich von Agni scheint also zu allen Zeiten einen indischen Namen geführt zu haben

<sup>&#</sup>x27;) Es est seltsam, daß die Angabo der Chinesen, daß die Könige von Kuci, den Namen Po 'Weiß' fuhrten, durch die Sanskrit Dokumente bisher keine Bestätigung gefunden hat und daß andererseits die Könige von Agn einen Farmhennamen zu haben seheinen, der wohl durch Po wiedergegeben sein könnte.

<sup>5)</sup> Siehe die Besprechung der alten Namen von Kuci, Hecyuka und Bharuka von Pelliot, Toung Pao 22, S 126ff

<sup>\*)</sup> Gement st woll das im osmanischen Turkisch vorkommende yanyin 'Schadenfeuer, Brand', eine Abledung von der Wurzel yennag 'brennen'

Daß U k'i, wie Watters meint, auf die Pali Form Aggi zuruckgehen sollte, ist mir ganz unwahrscheinlich

<sup>\*)</sup> Der Name steht nur in der Liste, die dem Prosatext entnommen ist, in der metrischen Wiederholung ist er ausgelassen.

Anders liegt die Sache bei Bharuka Wie Pelliot gezeigt hat, führt Kumo, der Name, der dem Lande in den chinesischen Quellen der Han Zeit gegeben wird, auf ein ursprungliches \*Qumaq oder \*Qumoq als einheimischen Namen Damit laßt sich Bharuka lautlich nicht vereinigen Aber auch eine Übersetzung kann Bharuka kaum sein. Die Grammatiker und Lexikographen kennen allerdings ein Wort bharu Unadis 1.7 wird die Bildung des Wortes von bhr gelehrt, und Ujjvaladatta bemerkt dazu, daß es 'Herr' bedeute bharatı bıbhartı teti bharuh svami In der Sıddhantakaumudī wird dem noch Haras ca hinzugefugt1) Trikāndas 309 wird bharu in der Bedeutung 'Gatte' gelehrt, nach Hemacandra, Anek 2, 434 bedeutet es 'Gatte' und 'Gold', nach Med r 69 'Gold' und 'Siya', und Trikandas 46 wird er nochmals unter den Namen Sivas aufgeführt?) Aber das Wort ist in der Sprache niemals lebendig gewesen. Im PW 2 wird ein einziger Beleg aus der Literatur gegeben, die vierte der Einleitungs strophen zu Bānas Kādambarī namāmi bharvos caranāmbujadvavam. No nach Mahadeva bhartoh Dual ist und Hari und Hara bezeichnet Aber gerade hier zeigt die Fulle der Lesarten bhatsos, bhartsus, marccos, miros, baddhas usw , daß Abschreiber und Erklarer mit dem Wort nichts anzu fangen wußten Es ist daher ganz unwahrscheinlich, das dieses Wort den Mönchen von Ostturkestan gelaufig gewesen und zur Übersetzung irgend eines einheimischen Namens verwendet sein sollte Bharuka kann vielmehr durchaus beanspruchen als Originalname betrachtet zu werden Dann aber kann es kaum etuas anderes sem als die Kurzform von Bharukaccha. dem Banvaca der Griechen dem heutigen Broach Tatsachlich werden wir eine Variante des Namens, Bhiruka, als eine Nebenform von Bhiru kaccha, Bharukaccha kennenlernen Wenn aber der Name der Hafenstadt des westlichen Indiens nach Ostturkestan verpflanzt wurde, so kann das doch wohl nur durch Kolonisten aus Bharukaccha erfolgt sein die den Namen ihres alten Heimatortes auf ihren neuen Wohnsitz übertrugen Offenbar war Bharuka zunachst der Name einer Stadt, der erst spater auf das Land ausgedehnt wurde, und wir werden annehmen durfen, daß es Kaufleute aus Bharukaccha waren die die Niederlassung begrundeten Wann das geschehen, laßt sich vorlaufig nicht sagen. Der Name Bharuka findet sich in dem Candragarbhasütra, dessen chinesische Übersetzung durch Narendrayasas aus dem Jahr 566 n Chr stammt3), bei Huen tsang usw Er ist uns also seit der Mitte des 6 Jahrhunderts fest bezeugt, aber sicherlich viel alter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die alte Calcuttaer Ausgabe der Siddhantakaumudi, die Bohtlingk in seinen Unädi Affixen abgedruckt hat, liest Harir Haraś ca anstatt svāmī Haraś ca

Das PW, verzeichnet auch noch die Bedeutung 'Meer' nach der Unadivr im Samksintas

<sup>3)</sup> Siehe Lévi, B É Г E O V, 261 Der Name ebenda S 263, 268, 284

Ich wurde es vielleicht nicht gewagt haben, diese Ansicht über die Entstehung des Namens Bharuka vorzutragen, wenn sich nicht noch der Name einer zweiten Stadt des westlichen Indiens, die sogar zu Bharukaccha ın naher Beziehung zu stehen scheint, in Ostturkestan nachweisen ließe In der Beschreibung seiner Ruckreise nach China durch den Suden Ostturkestans bemerkt Huen tsang1) daß auf dem Wege von Khotan nach Ni jang eine Stadt namens Pi mo war Sie lag ungefahr 330 li östlich von Khotan ungefahr 200 h westlich von Ni jang dem heutigen Niya Yule, The Book of Ser Marco Polo I, 191f, hat mit diesem P'i mo das von Marco Polo erwahnte Pein oder Peym identifiziert und Sir Aurel Stein, Ancient Khotan I. 452ff , hat starke Grunde dafur vorgebracht, daß P'ı mo oder Pein auf der Statte von Uzun Tati und Ulugh Ziarat zu suchen ist. In Pa mo war nach Huen tsang eine Statue des stehenden Buddha aus Sandel holz ungefahr 20 Fuß hoch die bestandig ein helles Licht ausstrahlte. Wunder wirkte und Gebete erhörte Kranke wurden geheilt wenn sie den der Stelle ihres Leidens entsprechenden Körperteil der Statue mit Blattgold bedeckten Nach der Lokal Sage hatte noch zu Lebzeiten des Buddha König U t'o yen na (Udayana) von Kiao šang mi (Kauśambi) diese Statue herstellen lassen Bei dem Tode des Buddha hatte sie sich von selbst in die Luft erhoben und war nach der Stadt Ho lao lo kia im Norden des Khotan Reiches gelangt. Das war eine reiche blubende Stadt, aber die Bewohner waren Unglaubige und niemand kummerte sich um die wundertatige Statue Einige Zeit spater kam ein Arhat dahin der dem Bilde seine Verehrung erwies Die Leute von seiner seltsamen Erscheinung betroffen meldeten die Sache dem König und dieser befahl, den Fremden mit Sand zu bedecken. Das geschah und der eingegrabene Arhat ware verhungert, wenn nicht ein Mann der das Bild ebenfalls schon verehrt hatte ihn heimlich mit Nahrung versehen hatte. Als der Arhat im Begriff war sich davon zu machen prophezeite er seinem Wohltater, daß zum Entgelt fur die Behandlung die er erfahren in sieben Tagen ein Sandregen die Stadt bedecken und niemand am Leben bleiben werde er rate ihm. sich schleunigst zu retten Darauf verschwand er in einem Augenblich Der Mann kehrte in die Stadt zuruck und erzahlte seinen Verwandten und Freunden was der Arhat ihm mitgeteilt hatte, allein sie lachten ihn aus Am zweiten Tag erhob sich ein Sturm, der allen Schmutz wegblies, darauf fiel ein Schauer von Juwelen hernieder Das letztere veranlaßte die Leute noch mehr, den Mann wegen seiner Leichtglaubigkeit zu verspotten Dieser heß sich aber nicht beirren, er grub einen unterirdischen Gang, der außerhalb der Stadt mundete, und verbarg dort Kostbarkeiten In der Nacht des siebenten Tages nach Mitternacht, setzte dann wirklich ein Sandregen em, der die Stadt begrub Der Mann entkam durch seinen unterirdischen

Die Stello ist in der Übersetzung Juliens, aber mit Verbesserungen abgedrückt von Huber, B F F F O VI 335ff

Gang und wandte sich nach Osten, bis er nach der Stadt Pimo kam Kaum war er angelangt, als auch die Buddha Statue dott erschien. Er bezeugte ihr seine Verehrung und wagte nicht, sie anderswohn zu schaffen Nach einer Prophereiung wird die Statue, wenn die Lehre Sähas erloschen ist, in den Palast der Nägas eingehen. Huen tsang fügt hinzu, daß die Stelle des alten Ho lao lo kin jetzt ein großer Sandhugel sei. Die Könige der benachbarten Lander und machtige Personen aus fernen Gegenden hatten oft versucht, die verschutteten Schafze naszugraben allein, sobild sie an die Grenzen der Stadt gekommen waren, hatte sich ein fürchtbarer Sturm erhoben, dunkle Wolken hitten den Himmel verhullt und die Schafzgraber hitten ihren Weg verloren.

It's ist von Interesse daß die Legende von dem Untergang Ho lao lo kas in leichter Ver inderung noch heute im Munde der Bewähner der Gegend lebt. Sie erzihlen, wie Sir Aurel Stein angibt von der Vernichtung der alten Stadt, die einst auf der Statte von Uzun Tati lag. Ein Heiliger wurde einmal von den Einwohnern der Stadt verachtlich behandelt. Sie weigerten sich, ihm Wasser zu geben — nach einer Version weil er sie wegen unnatur licher Laster getadelt hatte. Der Heilige verflüchte die Stadt und prophezite ihre baldige Zerstörung. Wahrend die Leute noch darüber spotteten, stellte sich ein Sandregen ein der sieben Tage und Nachte dauerte, bis alle Gebiude verschüttet waren. Nur sieben fromme Leute die den Heiligen mit Achtung behandelt hatten retteten ihr Leben undem sie sich an Seilen festhielten die von einem hohen Pfahle herablingen nach Art eines Rundlaufs wie er noch heute in Ostturkestan beliebt ist. Der Sturm trieb sie herum und so erhoben sie sich immer höher über dem sich anhaufenden.

Von dem wundertatigen Buddha Bilde das Huen tsang beschreibt berichtet schon ein Jahrhundert früher Sung yün der von 518—522 eine Reise nach Udyāna und Gandhāra machte¹) Das Bild befand sich nach ihm in einem großen Tempel 15 h sudlich von der Stadt Han mo die angeblich 878 h östlich von Khotan lag Es war eine vergoldete 16 Fuß hohe Statue des Buddha mit samthehen Körpermerkmalen. Ihr Gesicht war immer nach Osten gewandt und es war unmöglich sie nach Westen zu drehen. Nach den Erzahlungen alter Leute sollte sie ursprunglich durch die Luft aus dem Suden gekommen sein. Der König von Khotan kam um sie zu verehren und versuchte sie in seine Stadt zu bringen. Als aber der Zug bei Einbruch der Nacht unterwegs Halt machte verschwand die Statue plötzlich und Nachforschungen ergaben. daß sie an ihren alten Ort zurückgekehrt war. So errichtete der König einen Schrein über dem Bilde und überwies ihm 400 Heimstatten zur Bestreitung seines Unterhalts. Wenn die Leute aus diesen Familien irgendeine Krankheit hatten, legten sie der Statue ein Goldblatt auf den Körperteil an dem sie litten und

<sup>1)</sup> Chavann v Vojago de Song Yun B É F E O III 392f

wurden so geheilt. Spiter errichteten Tausende Statuen und allerlei Gebande und Tempel an dem Ort Die gestiekten seidenen Binner und Baldachine zahlten nach Zehntausenden mehr als die Hallte davon waren Standarten der Wei Die Daten der Inschriften auf diesen Standarten gingen von 495-513 n Chr, eine der Standarten ging nach der Inschrift in die Zeit der Yao Ts'in (384-417 n Chr.) ruedek. Dieser Bericht Sungvuns stimmt mit dem Huen tsangs in allem Wesentlichen so genau überein. daß bereits Beal, Travels of Fah Hian and Sung Yun (1869), S 177, annahm, beide bezögen sich auf eine und dieselbe Statue. Auch Stein halt thre Identitat fur zweifelles, wenn sich auch die Verschiedenheit der Orisnamen. Han mo auf der einen, Pa mo auf der anderen Seite, vorlaufig nicht genugend erklaren laßt und die Angabe über die Entfernung Han mos von Khotan unmöglich richtig sein kann. Auffallend ist, daß Sung yin nur von der Ankunft des Bildes durch die Luft erzahlt, die Vorgeschiehte der Statue in Ho lao lo kia aber verschweigt. Das laßt immerhin die Möglichkeit offen daß diese Legende im Anfang des 6 Jahrhunderts wenigstens noch nicht mit jener Statue verknupft war Huber. B E F E O VI 339 glaubt allerdings aus einer Stelle des von Narendravasas im Jahre 592 ubersetzten Sürvagarbhasütra¹) folgern zu durfen, daß die Legende schon fruher in Khotan bekannt war. In dem Sütra wird erzahlt, daß zur Zeit des Buddha Kāśvapa das Reich von Khotan Kia lo ša mo hieß Es war em überaus fruchtbares Land in dem sich Hunderttausende von Hei hgen aufhielten. Unter den Bewohnern des Landes riß aber infolge des Wohlstandes, in dem sie lebten Zugellosigkeit ein. Sie verleumdeten die Heiligen und besudelten sie mit Staub Infolge dieser schlechten Behand lung zogen die Heiligen fort. Die Leute freuten sich darüber, aber die Gatter des Wassers und die Götter des Feuers ergrimmten Alles Wasser im Lande verschwand und dies weder Wasser noch Feuer mehr gab, gingen alle Geschöpfe zugrunde und der Boden wurde unfruchtbar Die Bewerfung der Heiligen mit Staub und die Unfruchtbarkeit, die als Strafe dafur das Land befallt, sind allerdings zwei Punkte die diese Sage mit der von Huen tsang erzahlten Legende gemein hat aber sie genugen nicht, um ihre Abhangigkeit von jener Legende zu erweisen. Wir haben in der indischen Literatur eine andere alte, auch den Buddhisten wohlbekannte Sage, die die gleichen Zuge aufweist und die daher sehr wohl das Vorbild fur die Geschichte von der Verödung Khotans gewesen sein kann, das ist die Sage von der Entstehung des Dandakawaldes?)

Im Sarabhangajataka (V. 133 27ff ) wird erzahlt, wie ein Asket Kisa Vaccha in das Reich des Königs Dandaki in die Stadt Kumbhavati, zieht

<sup>1)</sup> Übersetzt von Lévi B É F E O 1, 257

Das Vateral fur die Geschichte der Sage ist von Charpentier, WZKV XXVIII,
 gesammelt ische auch Uttaradhya janasutra S 238, seiner Beurteilung lann eht nicht immer zustummer

und sich bei einem General in einem Park niederlaßt. Eine Hetare, die bei dem König in Ungnade gefallen ist, sieht ihn und beschließt, ihr Ungluck auf ihn abzuladen. Sie zerkaut Holz, das zum Reinigen der Zahne dient, speit den Speichel dem Asketen auf seine Haarflechten und wirft ihm schließlich auch noch das Holz auf den Kopf; dann badet sie und geht heim. Als sie in der Tat nach einiger Zeit wieder zu Ehren kommt, ist sie uberzeugt, daß ihr Mittel geholfen hat, und als einmal der Hauspriester seine Stellung verloren hat, rat sie ihm, das gleiche Mittel anzuwenden. Auch der Hauspriester hat guten Erfolg mit der Sache, und als der König einen Aufruhr in einem Grenzland dampfen muß, überredet der Hauspriester den König, um sich den Sieg zu sichern, sein Ungluck in der bewahrten Weise auf den Asketen zu ubertragen Der König und sein ganzes Heer bespeien den Asketen; der General aber laßt ihn saubern, und zum Dank dafur verkundet ihm der Asket, daß am siebenten Tag das Reich. weil die Gottheiten erzurnt seien, zugrunde gehen wurde, und rat ihm, sich schleunigst davonzumachen. Der General meldet die Sache dem König, aber der glaubt seinen Worten nicht, und so flieht er allein mit Weib und Kind aus der Stadt in ein anderes Land Den Kisa Vaccha laßt sein Lehrer durch zwei junge Asketen in einer Sanfte durch die Luft fortschaffen. Als der König siegreich in die Stadt zuruckgekehrt ist, lassen die Gottheiten zunachst einen Regen strömen, durch den alle Kadaver aus der Stadt weggeschwemmt werden Dann geht auf den reinen Sand ein Regen von himmlischen Blumen nieder, auf die Blumen ein Regen von Māsakas, auf diese em Regen von Kahāpanas und auf diese em Regen von himmlischen Schmuckstucken Als die Leute das Geld und den Schmuck sammeln, fallt ein Regen von feurigen Waffen auf sie nieder, die sie in Stucke schneiden Dann regnet es gluhende Kohlen und feurige Felsstucke, und endlich fallt ein feiner Sandregen, der im Umkreis von sechzig Meilen das ganze Land zudeckt. Die Geschichte von dieser Zerstörung wird in ganz Jambudvipa bekannt.

Zwei Gāthās, in denen auf diese Sage angespielt wird, zeigen, daß die Freveltat des Königs in der Form, in der sie hier erzahlt wird, die Erfindung des Verfassers des Jātaka-Kommentars ist, also aus spaterer Zeit stammt. Im Sarabhañgajātaka wird Sakka auf die Frage nach dem Schicksal des Dandaki die Antwort (522, 21)

Kısam pi Vaccham aralıriya Dandali ucchinnamülo sajano sarattho Kulkulaname nirayamlı paccati tassa phulingā nipatanti kāye<sup>1</sup>)

40\*

<sup>1)</sup> Text tassa pullingāni patanti kāye, aber C<sup>k</sup>, im Kommentar auch C<sup>k</sup>, lesen puli-, B<sup>3</sup> phulli . Der Kommentar verbindet -ni mit phulingā phulingānlii vitacci-kangārā.

628

'Weil Dandahi den Kisa Vaccha beworfen hatte, ward er an der Wurzel abgeschmitten samt seinen Leuten und seinem Reiche, er brennt in der Kukkula genannten Hölle Funken fallen auf seinen Körper meder'

Der Kommentator erkirt allerdings arakiriya in Übereinstimmung mit der Prosaerzahlung durch nutlhubhanadantakuthapidanena tassa saurie kalim parakirti, aber das kann kaum die Bedeutung des Wortes sein Der richtige Sinn ergibt sich aus G 27 des Samkiccaitata. (530)

arayam rayasā Vaccham Kısam avakırıya Dandaki tālo va mūlato chinno sa rājā vibhavam gato

'Weil Dandahi den leidenschaftslosen Kisa Vaccha mit Staub be worfen hatte ging dieser König wie ein Palmbaum der an der Wurzel ab geschnitten ist, zugrunde '

Daß nach der alteren Sage Dandaki den Asketen mit Staub über schuttete wird durch die Fassung der Geschichte im Mahavastu bestatigt Sie wird dort zweinal erzahlt zuerst in Prosa (3 363, 3ff) und dann in Versen (3 364, 12ff) Der Rei Vatsa wohnt am Himavat Er leides an der Windkrankheit magert ab (króo abhūsi) kann die Kalte micht ver tragen und zieht deshalb nach dem Daksinäpatha in die Stadt Govardhana, wo der ungerechte Konig Dundaki herrscht. Der laßt den harmlosen Rsi mit Staub überschutten. Ein Mimister namens Vighusta, der die Gewalltat des Königs mißbiligt lißt ihn aus dem Staubhaufen ausgraben und zum Dank dafur gibt ihm der Rsi den Rat schleunigst zu flieben, er selber wurde am sebenten Tage sterben und dann wurde dem Reich eine große Gefahr drohen. Der Mimister macht sich mit seinen Verwandten davon Am siebenten Tage stribt der Rsi und die Stadt wird in der Nacht durch des aufgereigten Bhütsan in Asche verwandtelt.

Die Jat 522 21 entsprechende Strophe lautet hier (369, 2ff )

rsım ca Vatsam ākramıyana Dandaki') ucchınnamulo sadhano sarastro Kukkulam nāma narakam prapanno sphulingajalavatato samucchrayah')

Daß die Buddhisten sehr wohl wußten, daß die Dandaki Sage die Sage von der Entstehung des Dandakawaldes ist, obwohl das in den an geführten Stellen micht augesprochen ist zeigt die Bemerkung des Kommentators Jät V, 29 18! In der Gäthä (Jät 513, 17) ist von Rama, der in den Dandakarañia gegangen war, die Rede, der Kommentator erklart Dandakrañio vyile Kumbhauvitmagarum ganloï

b) Senart hest 181 pămânuâlrami yena Dandall aber d o Lesung der Hand schriften BM 1811pum (V 1811pun) cu valol âlrami sona (B sone) dandali (B dandali) fahrt chet auf den oben gegebenen, Test.

b) Der Text ist nicht ganz sieher, der Sinn ist wohl '(Sein) Korper ist mit einem betz von Feuerfunken überdeckt' Senart liest sphul manjald en into sommitchrandh.

hier Bhargava und die Frist von den sieben Tagen bis zur Katastrophe wird nicht erwahnt dafür wird hinzugefugt daß die Statte noch heute als der Dandskawald besungen wurde

Ausführlicher wird die Geschichte im Ramayana 7 79 5ff erzahlt Konig Danda der jungste der hundert Söhne des Ilsvaku hat von seinem Vater die Gegend zwischen Vindhya und Saivala als Reich erhalten und grundet dort eine Stadt Vadhumanta Sein Purohita ist Usanas Bhargiva Eines Tages kommt Danda in die Einsiedelei des Bhargava erblicht dort dessen Tochter Araja vergewaltigt sie trotz der Warmungen des Madchens und kehrt in seine Stadt zuruck. Als der heimgekehrte Rii die Sache er fahrt verflücht er den könig nach sieben Tagen soll ein Staubregen im Umkreis von 100 Meilen das Reich vertrennen und den König samt den Seinen vernichten Bhargava und die anderen Bewohner der Einsiedelei ziehen darauf aus dem Lande fort nur Araja bleibt auf des Vaters Geheiß an einem großen Teich in der Einsiedelei die Wesen die in der Ancht des Verderbens bei ihr sein werden sollen verschont bleiben. Der Staubregen stellt sich punktich ein und verwandelt das Land in Asche seitdem wird es der Dandakawald genannt.

Daß Danda als Name des Kömgs eine Verschlechterung gegenüber dem Dandakya der Saktras und dem Dandakya der Gathas ist hat sehon Charpenter bemerkt. Was Araja betrifft so sucht Charpenter nach einem Zusammenhang mit dem arajam von Jat 630 27 wie er selbst gesteht resultatios. Ich glaube gar nicht daß bei dem Namen an Staub zu denkeit Räm 7 81 2 beißt es von Bhargava so pakjad Arajam dinnun rajasa samabhipki tām wo das letzte Beiwort doch nicht anders verstanden werden Lann als rajasabhipkitam rajasa samabhipkitim bei Vanu 4 41 49 Araja wird also dasselbe bedeuten wie arajas Hem Abb 510 und man könnte höchstens vermuten daß ursprunglich Araja gar nicht der Name war sondern das Madehen als noch nicht mannbar bezeichnet war wodurch die Schuld des Königs noch größer erscheinen wurde

Ob die brahmanische oder die buddhistische Fassung der Sage die altere ist wage ich nicht zu entscheiden Warum die buddhistischen Geschichten albern und sinnlos sein sollen wie Charpentier sich ausdruckt verstehe ich nicht das jus talioms scheint, wie vi. einem Nanchen fürschaten berechtigt zu sein Jedenfalls kannten die Buddhisten eine Sage wonneh der ode Dandakawald dadurch entstanden war daß dort einmal ein Asket mit Staub oder Sand zugedeckt wurde!) und das Bestehen dieser Sage

<sup>1)</sup> I ne Parallelo zu der Sage von der Entstel ung des Dan lakarn inn ist do or in Fintstel ung des Mejl ärnä a. Im Matafagajataha (497) wird erzäl it, daß der we « Wätafaga im Mejlas Re che umgebnecht wurde und dad de Gotthe ten erzurot dann das Land durch einen leißen Ascheinzgen vern chieten. De Gatl a (497. °4 530 23) des darauf Eurog muntt lautet.

konnte leicht dazu fuhren, die Verödung Khotans in ähnlicher Weise zu erklaren<sup>1</sup>)

Wenn ich somit auch den Zusammenhang der im Süryagarbhasütra überheferten Sage mit der Legende von dem Untergang Ho lao lo kias micht für wahrscheinlich halte und jedenfalls micht als bewiesen ansehen kann, ist Huber (a a O S 337) unzweifelliaft der Nachweis gelungen, daß sich eine Version jener Legende bereits in dem sogenannten Rudräyanävadäna (37) des Divyävadäna fundet?) Der Text steht wie die meisten der m Divyävadäna gesammelten Erzahlungen auch in dem Vinnya der Mülasarvästivädins, der uns in der chinesischen Übersetzung I-tsings vorliegt, fraglich ist nur, ob wir mit Huber und Lévi?) den Vinaya als die Quelle des Divyävadäna ansehen müssen, oder ob umgekehrt, wie neuerdings Przyluski annummt!), die Kompilatoren des Vinaya Erzahlungen aus dem Divyävadäna oder einer älteren Rezension des Werkes aufnahmen

The wir uns aber dem Inhalt des Avadana zuwenden, miß ein Tehler berichtigt werden Der Name des Helden der Erzahlung ist gar nicht, wie man bisher angenommen hat, Rudräyana. An den meisten Stellen erscheint allerdings der Name in dieser Form, aber 565, 29 steht gackodräyana, 567, 30, 566 I 191 27 äyusmän Udräyanah in simtlichen Handschriften, 559, 3 upskamkramyodräyanam in ABC mit der kontaminierten Lesart upsaamkramyo Rudräyanam in Dis Udräyana die allein richtige Namensform ist beweisen die metrischen Stellen in denen der Name erscheint 567 20 steht richtig in allen Handschriften adyäry Udräyano bhika räschlari yurtäd tyaparopitah. Die Entstellung von Udräyana zu Rudräyano bhikar jurtäd tyaparopitah. Die Entstellung von Udräyana zu Rudräyana

Weil er böse Absichten gegen den ruhmvollen Måtanga gehegt, wurde Mejjha samt seiner Gefolgschaft vernichtet. Da entstand der Mejjhawald

<sup>9)</sup> Lévi JA XI, 5, 76f, hat den Namen Kia lo 5s mo den Khotan zur Zeit des Buddin Kilyapa geführt haben soll sehr gestreich als Khara Syamāka erklairt, d h als eine Jusammenseizung von zwei Namen von Örtlichkeiten, die in dem gleich zu besprechenden Udräyanävedana vorkommen. Mir sehent diese Erklärung nur delarinel etwas unsicher zu werden, daß wie bei bemerkt in dem Glossar fan fan yu der Name Kia lo 5a mo, der aus dem Berielt des Ci möng übernommen ist, als plein augle or interpretiet wird. Man sieht nicht ein, wie Kharaša finaka in dieser Weise gedeutet werden konnte zumal auch khora in der Bedeutung "Meeradler, Reiher, Kräho" nur unzureichend im Rajanirghanja bezeugt ist. Allein wie dem auch sem mag auf keinen Fall kann die Legende des Surgagarbhasutra beweisen daß die in dem Avadana erzahlte Legende des Unterganges von Ho lao lo kin oder Rauruka in Serindien seit dem Anfang des 5 Jahrhunderts lökalisiert war Weder in dem Avadäna noch sonst wo ist von einer Katastrophe, die über Khara und Syamaka hereingebroehen ist, die Rede

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Eine Inhaltsangabe nach dem Sanskrit Text hat Huber, B É F E O VI, S 12ff gegeben Ein Stuck übersetzte schon Burnouf, Introduction à I histoire du Buddhisme Indien S 341-344

<sup>1)</sup> Huber, B É F F O VI, 3, Lévi, Toung Pao II, 8, 105ff

<sup>1)</sup> Indian Historical Quarterly V. p 5

erklart sich aus der Schrift, in der nördlichen Brähmi sind vom 4 bis etwa zum 7 Jahrhundert is und 7s meist überhaupt nicht zu unterscheiden 1) Daher kommt auch das Schwanken der Handschriften zwischen Udrika und Rudrika (z. B. Buddhae 12, 82 63 66), Urumunda und Rurumunda (z. B. Divy 349, 8 9 12 19, 350, 25, 364, 15 385 10 18 27) usw. Ich brauche daher im folgenden die richtige Namensform Udräyana

Das Avadana beginnt mit den Worten 'Es gibt zwei große Stadte, Patahputra und Rauruka2) Als Patahputra sich erhebt, geht Rauruka zugrunde' In Rauruka herrscht König Udrayana seine Gemahlin ist Candraprabhā sein Sohn Sikhandin seine Hauptminister Hiruka und Bhruka3) In Rajagrha regiert Bimbisara Eines Tages kommen Kaufleute mit Waren von Rajagrha nach Rauruka Udrayana fragt ob es noch em anderes so bluhendes Reich gabe wie das seine. Die Kaufleute beiahen es im Ostlande (purradese) liege die ebenso bluhende Stadt Rajagrha, wo Konig Bimbisāra regiere Udrayana beschließt mit Bimbisāra in freund lichen Verkehr zu treten Er sendet ihm einen Kasten voll Edelsteinen Bimbisara schickt ihm als Gegengabe feine Stoffe Udrayana setzt diesen Austausch von Geschenken durch Ubersendung eines Panzers aus Edelsteinen fort. Bimbisara ist in Verlegenheit wie er diese kostbare Gabe ern idern soll. Auf Rat des Buddha beschließt er ein Bild des Tathägata zu senden Aber kein Maler ist imstande den Buddha zu malen da niemand. der ihn anblickt die Augen von ihm wenden kann. So laßt der Buddha ein Tuch bringen und seinen Schatten darauf fallen den die Maler dann mit Farben ausfullen. Unter das Bild werden vier kurze Texte geschrieben. das saranagamanam oder die abhyupapattih die Formel mit der man den Anschluß an den Orden erklarte die sil sa oder das silsapadam, die zehn Gebote die der Mönch zu halten verpflichtet ist der anulomagratilomadra dasangah pratityasamutpadah auch lokasameritih oder lokasya pracritimiurth genannt, die Formel vom Kausalnevus des Entstehens, vorwarts und ruckwarts, zwei Gathas die zum Eifer ermalinen und als atuutsahana 1) be zeichnet werden Udanavarga 4,37 38 Dem Bild wird ein Schreiben vorausgesandt in dem der könig gebeten wird dem Bild die höchsten Ehren zu erweisen Udrayana, anfanglich durch diese Zumutung beleidigt, folgt doch auf Rat seiner Minister der Aufforderung aber die Bedeutung des Bildes bleibt ihm unklar Erst Kaufleute aus Madhyadesa, die nach

<sup>1)</sup> Schon Speyer, WZKM XVI 355 erklart die Verwechslung von u und ru aus der Ähnlichkeit der Zeichen in der nepale-sehen Schrift beurteilt aber das Verhaltus von Udrayana und Rudrij ang falsch.

In I tengs Überectzung wird hinzugefügt in Jambudvipa Die Hand sehriften schwanken zwiechen Rauruka und Roruka

<sup>)</sup> No 573 25 26 28, 576 22 24 Im hompositum wird immer Hirubhirulau geagt, 535 8 562 15 563, 25 usw Nur 545 5 findet sich Hirur Bhiruh (MSS Hrubhirus Bhirubhirus)

<sup>\*)</sup> atyutsahata 547, 26 ist zu verbesern

Rauruka gekommen sind, unterrichten ihn über die Persönlichkeit des Buddha und den Sinn der untergeschriebenen Texte Er überdenkt die Formel vom Kausalnexus, die Wahrheit geht ihm auf, und er wird ein stotäpanna Er richtet an Bimbisära ein Schreiben mit der Bitte, ihm einen Mönch zu senden Auf Vorschlag des Buddha wird Mahäkätyayana in Begleitung von 500 Mönchen als Apostel nach Rauruka gesandt Er wird mit den größten Ehren empfangen und hat auch mit der Bekehrung der Leute gewaltigen Erfolg Unter anderen treten zwei Hausvater, Treya und Pusya, in den Orden ein, und erlangen die Arhatschaft Bei ihrem Tode errichtet man für jeden einen Stüpa Um das Bekehrungswerk im Harem des Königs und unter den Frauen des Landes fortzusetzen, wird spater dann die Nonne Sailä mit 500 Gefahrtinnen von Räjagrha nach Rauruka berufen und mit den gleichen Ehren wie Mahäkätyäyana auf genommen.

Eines Tages spielt König Udrāyana die vīnā und seine Gemahlin Candraprabhā tanzt dazu Plötzlich bemerkt der König an ihr die Zeichen des Todes, er erkennt, daß sie in sieben Tagen sterben wird. Die una gleitet ihm aus der Hand zu Boden Die Königin fragt erschrocken, ob sie schlecht getanzt habe Der König klart sie über ihr Schicksal auf Candra prabha benutzt die kurze Spanne, die ihr zum Leben geblieben, um sich durch Saila in den Orden aufnehmen zu lassen und verspricht dem König. wenn sie in der Götterwelt wiedergeboren werden sollte, ihm zu erscheinen Nach ihrem Tode als Göttin unter den Caturmaharanka Göttern wiedererstanden, begibt sie sich zu dem Buddha und erlangt durch seine Belehrung den Stand einer srotaāpannā. Dann begibt sie sich nach Rauruka zu Udrāvana und ermahnt ihn, in den Orden zu treten, um nach dem Tode in der Götterwelt wiedergeboren und wieder mit ihr vereinigt zu werden Am nachsten Morgen übergibt Udravana seinem Sohne Sikhandin die Herrschaft, empfiehlt ihm seine alten Minister Hiruka und Bhiruka und zieht nach Rajagrha wo ihn der Buddha in den Orden aufnimmt Auf einem Almosengange begegnet er dem Bimbisara, der sich vergebens bemuht, ihn in den weltlichen Stand zuruckzulocken

Sikhandın regiert eine Weile in Gerechtigkeit, gerat dann aber auf Abwege Die treuen Minister Hiruka und Bhiruka, die ihm Vorhaltungen machen, werden entlassen und durch zwei schliechte Menschen ersetzt, die das Volk bedrucken Durch einen Kaufmann erfahrt Udräyana in Räjagrha von der Mißwirtschaft seines Sohnes Er tut seine Absicht kund, nach Rauruka zu kommen und den Sohn wieder auf den rechten Weg zuruck zufuhren Als das in Rauruka bekannt wird, stellen die beiden schlechten Minister, für ihre Stellung fürchtend, dem Sikhandin vor, sein Vater wurde kommen, um ihn des Thrones zu berauben, und überreden ihn schließlich, den Vater töten zu lassen Auf dem Wege nach Rauruka trifft Udräyana seine Henker Sie gewähren ihm noch die Zeit, sich der Meditation hinzu-

geben und die Arhatschaft zu erlangen Er prophezeit, daß Sikhandin als Vatermörder und Arhatmörder zur Hölle fahren werde, dann wird ihm der Konf abreschlagen

Als Sikhandin den Tod des Vaters und seine Prophezeiung erfahrt, wird er von Reue ergriffen Er verbannt die beiden schlechten Minister von seinem Angesicht, setzt Hiruka und Bhiruka wieder in ihre Amter on and bringt seine Tage in Trubsinn hin Um ihn von seinen Gewissensbissen wegen der beiden Todsunden, die er auf sich geladen hat, zu heilen. veranlassen die beiden schlechten Minister seine Mutter, ihm zu erklaren. daß er gar nicht der Sohn des Udravana sei, sie habe ihn im Chebruch empfangen Seine Bedenken wegen des Arhatmordes wissen sie durch eine Last zu zerstreuen Sie machen in den Stüpas des Tisya und des Pusya je ein Loch und setzen zwei junge Katzen hinein, die sie abrichten, auf eine an Tisva und Pusya gerichtete Beschwörung hin hervorzukommen ein Stuck Fleisch zu nehmen ihren Stüpa zu umwandeln und wieder in ihrem Loche zu verschwinden Dann gehen sie zum König und stellen ihm vor. es gebe gar keme Arhats, auch Tisya und Pusya seien Betruger gewesen und darum als Katzen wiedergeboren worden. Dann fuhren sie vor dem König und vielem Volk die Katzenbeschwörung auf Das Mittel wirkt Die meisten Leute fallen vom Glauben ab Der König gewahrt den Mönchen und Nonnen keine Almosen mehr, so daß alle bis auf Mahākatyayana und Saila das Land verlassen

Eines Tages begegnet Mahâkatyāyana als er auf seinem Almosengange nach Rauruka hineingeht dem König der gerade die Stadt verlaßt Er tritt beiseite um nicht von dem König ein unfreundliches Wort zu hören Hıruka und Bhıruka die sich im Gefolge des Königs befinden, klaren den König auf Befragen über den Grund der Zuruckhaltung des Mönches auf Als aber die Szene sich bei der Ruckkehr des Königs und Mahākatyāyanas wiederholt, da wissen die beiden bösen Ratgeber dem König einzureden Mahākatyāyana halte sich von ihm fern um nicht von dem Staube des Vatermörders besudelt zu werden. Da ruft der König zornig 'Ihr Herren wer mich heb hat der werfe je eine Hand voll Staub auf diesen geschorenen Bettelmönch" Die ganze Umgebung des Königs cehorcht der Aufforderung und Mahākātyāyana wird unter einer Staub masse begraben, durch seine übernaturliche Macht schafft er sich aber eine Laubhutte unter der Staubdecke Hirten haben den Vorgang mit angesehen Sie berichten Hiruka und Bhiruka, die hinterher kommen, was geschehen, und mit ihrer Hilfe graben die beiden den Mönch aus Der prophezeit, daß in sieben Tagen zur Strafe fur die Untat des Königs ein Staubregen Rauruka verschutten werde Am ersten Tage werde ein Sturm die Steine, Kies und Scherben aus der Stadt blasen am zweiten Tage werde ein Blumenregen fallen, am dritten ein Regen von Kleidern am vierten ein Regen von gemunztem Gelde am funften ein Regen von Gold am

sechsten ein Regen von Edelsteinen, und endlich am siebenten werde der Staubregen kommen. Auf die angstliche Frage der beiden, ob auch sie das Schieksal der Bewohner der Stadt teilen wurden, berulugt Mahākā tyāyana sie und gibt ihnen den Rat, sie sollten einen unterirdischen Gang (surungā) von ihrem Hause bis zum Flusse graben und in der Nahe ihres Hauses ein Boot bereithalten. Wenn der Edelsteinregen falle sollten sie das Boot mit Edelsteinen fullen und sich davonmachen. Die beiden Minister bergeben sich zum König und berichten ihm alles finden aber keinen Glauben. Da kehren sie nach Hause zuruck.

Hiruka übergibt seinen kleinen Sohn Syāmāka dem Mahākātyāyana und bittet ihn, wenn er die nötigen Anlagen dafur zeige, ihn in den Orden aufzunehmen, im anderen Falle ihn als seinen Diener zu behalten Ebenso übergibt Bhiruka seine Tochter Syāmāvatī der Nonne Sailā, ebenfalls mit der Bitte, sie, wenn sie im Besitz der nötigen Anlagen sei zur Nonne zu machen, sonst aber sie seinem Freunde, dem Haussater Ghosila in Kausāmbī, zu übergeben Saila verlaßt darauf Rauruka und bringt die Syamāvatī zu Ghosila Im übrigen treffen Hiruka und Bhiruka ihre Vorkehrungen zur Flucht, wie Mahākātyāyana es ihnen geraten hat und am sechisten Tage nachdem alles genau der Prophezeiung gemaß eingetreten ist, entkommen sie glucklich Hiruka grundet in einem anderen Lande eine Stadt namens Hiruka Bhiruka in einem anderen Lande eine Stadt blirika, die auch den Namen Bhirukacha empfangt Am siebenten Tage beginnt der Staubregen zu fallen übernaturliche Wesen halten die Tore der Stadt verschlossen so daß memand entsheben kann

Mahākatyayana fliegt durch seine Zauberkraft auf seinem Mantel, an dessen Zipfel sich Syamāka festhalt, aus der Stadt Die Stadtgottin schließt sich ihnen an Die drei kommen nach einem Marktflecken (Larva tala) namens Khara und machen bei der Scheuer¹) des Ortes halt Mahā kātyāyana macht sich zum Bettelgang in dem Flecken auf und laßt den Syamāka und die Göttin bei der Scheuer zuruck. Durch die Macht der Göttin faugt das Korn an, sich zu vermehren Der Aufseher der Scheuer bemerkt das Er erfahrt von Syāmāka die Ursache und beschließt die Göttin durch eine List dauernd an den Ort zu fesseln Er übergibt ihr Schloß und Schlussel mit der Bitte, sie bis zu seiner Ruckkehr aufzu bewahren und keinem anderen als ihm selbst zuruckzugeben. Der Mann beruft darauf eine Versammlung der Bewohner des Fleckens, berichtet ihnen von dem Wunder in der Scheuer und fordert sie auf, seinen Sohn zum Oberhaupt (sresihin) zu machen, dann werde er sich selbst töten, und da die Göttin ihm Schloß und Schlussel micht zuruckgeben könne, werde sie dauernd zum Wohle des Fleckens dort bleiben. Die Leute sind damit einverstanden. Der Sohn wird zum Oberhaupt gewählt, der Mann begeht Selbstmord, und die Göttin erklart sieh bereit, ihren dauernden

<sup>1)</sup> Statt khalābhīdhāna ist wie Huber gezeigt hat khaladhana zu lesen

Sitz in dem Flecken zu nehmen. Sie gerat spater in den Verdacht, die Gehebte des Mahäkätyäyana zu sein. Das erregt ihren Zorn; eine Seuche ist die Folge, aber es gelingt, sie wieder zu besunftigen. Am Ende der Regenizeit beschließt Mahäkätyäyana, weiterzuziehen. Er uberlaßt der Göttin als Andenken seinen Becher!) Sie erbaut darüber einen Stüpa, den noch heute die Mönche, die Cautya Verehrer sind, verehren, und richtet ein Fest, den kämäinnäha, das Becherfest, ein

Mahākātyāyana setzt mit Syāmāka seine Luftreise fort Die Rinderund Schafhirten (gopālalapasupālalauh) sehen, wie der Knabe an dem Mantelapfel hangt Sie rufen 'Er hangt'! Er hangt'! (lambate, lambate) Danach werden die Leute in jenem Lande Lambākapāla¹) genannt Dann kommen die beiden zu einem anderen Markfliecken (karvatala) Mahākā tyāyana laßt den Syāmāka unter einem Baum zuruck und tritt seinen Bettelgang an In dem Flecken ist gerade der König, ohne einen Sohn zu hinterlassen, gestorben Die Leute suchen nach einem Nachfolger Sie bemerken, daß der Schatten des Baumes, unter dem Syāmāka schlaft, den Körper des Knaben nicht verlaßt, und selhießen aus diesem Wunder, daß er die geeignete Person sei Mit Erlaubins des Mahākātyāyana ninnit Syāmāka die Kongswurde an Das Reich wird danach das Syāmāka-Reich (Syāmālaurājya) genannt

Mahākātyāyana, nun allem, gelangt nach Vokkāna, wo seme Mutter wiedergeboren ist Nach zurthcher Begrußung halt er ihr eine Predigt mit dem Erfolg, daß sie bekehrt wird und den Grad einer srotaāpanā erlangt Beim Abschied übergibt er ihr auf ihre Ritte seinen Stab (gasti). Sie erbaut einen Stüpa, der als Yastistüpa bekannt ist und den noch heute die Mönche, die Caitya Verehrer sind, verehren

Mahākātyāyana will dann nach dem Madhyadeśa zuruchkehren<sup>2</sup>) Er kommt an die Sindhu Die Gottheit des Nordens (*Uttarāpathanirāsinā* deratā) bittet ihn um ein Andenken Mahākātyāyana erinnert sich daran, daß im Madhyadeśa das Tragen von pula, einer Art Schuhe, micht erlaubt ist Er laßt der Gottheit daher seine pula Das ist der Ursprung des Pula-

¹) Die richtige Deutung von kāšikā und kāšimahah des Textes wird Huber verdankt, es ist kāmši zu lescu

J) De Handechriften haben tannun jauapade manungånäm Lambakapāla (so F. A Lambayāl-pāla, BC Layak-pāla, D Lambak-pāla) its samyād samyatta Vor ett samyād samurtād wurd sonat dar Name meest westerhold (s. 676, 23 25, 383, 31), aber meht 531, I Auch harr arbent das meht der Fall zu sem Auch wurd hier meht der Name der Leuten dem Lande, es wurd also Lambākarpālā zu lesen sem, und der zweite Bestandiel der Namens soll öffenbar dadurch ferklart werden, daß die spoljala und padapālaa "lambate lambater zufen. Due chine sieche Überectzing I beinge hat nach Lévi, JA NI, 6, 90 "pour cette raison l'emplacement du territoire qui it tracersèment ams s'appelle Lan po".

<sup>3)</sup> Mad yadeśam āgantukāmah, āgam hat hier sicherlich wie so oft den Sinn 'zuruckkehren'

caitya, den andere Puleśvara nennen¹) Mahākātyāyana gelangt dann all-mahlich nach Śrāvastī und berichtet den Mönchen von seinen Erlebnissen

Die Mönche wunschen schließlich noch zu erfahren, weshalb Udräyana den Tod durch Henkershand erlitten habe, weshalb Sikhandin und die Bewohner von Rauruka unter Staub begraben seien und Mahäkätyäyana mit Staub überschuttet sei und weshalb Hiruka und Bhiruka glucklich davon gekommen seien Der Buddha erklart ihnen, daß es die Tolgen ihrer Taten in einer fruheren Geburt seien Auf diese Geschichten braucht hier nicht eingegangen zu werden 19

Das Udrāyanāvadāna ist von Ksemendra in seiner Bodhisattvāvadānakalpalatā (Nr 40) bearbeitet worden Ksemendras Darstellung stimmt in allem Wesentlichen genau mit dem Avadana überein, wenn er an emigen Stellen kurzt, an anderen ausfuhrlicher ist, so erklart sich das aus den allgemeinen Tendenzen seines Werkes Selbstverstandlich heißt auch bei ihm der Held Udrāyana (tib 'U dra ya na) Der Name seines Reiches schwankt auch hier zwischen Rauruka (4) und Roruka (100), tib Sgra sgrog(s) Anstatt Hiruka (6, 69, 112) findet sich öfter Heruka (153 164 170 199) wie die tibetische Übersetzung stets liest. Auch der Name der von ihm gegrundeten Stadt lautet hier Heruka (170) die von Bhiruka gegrundete Stadt heißt Bhiruka (170) Der Sohn des Heruka heißt hier Syāmaka (164 178), tib Sno bsans Die Einwohner von Lampāka werden hier nicht Lambakapāla, sondern einfach Lambaka (177) genannt, tib Hphyan ba no Fur Volkana wird hier Bhokkanaka (179) geschrieben, tib Bog ka na ka Der karrataka Khara wird Kharavanikarvata genannt (173). das Tibetische hat hier kar pa tahi sa rihi nags su 'in dem Sari Walde eines larnata' Einigen der Personen die im Avadana namenlos sind, werden hier Namen beigelegt. Die beiden schlechten Minister heißen Danda und Mudgara, tib Dhyug pa und Tho ba (70 83 1723) Die Mutter des Si khandın wird Taralıkā, tib Ta ra li ka genannt (120)4 Den Rat, das Buddha-Bild nach Rauruka zu senden, gibt hier nicht der Buddha selber,

halter Nanda und seine Tochter Madalekha (191)

Das ist nach Levi, JA XI, 5, 113 der Sinn der im Sanskrit verderbten Stelle
 Der Stoff dieses Avadana hat auch die buddhistischen Kunstler zur Dar

<sup>\*)</sup> Der Stoft dieses Avadana hat auch die Guddinstischen Aufstier zur Darstellung gerenzt Foucher, B É F E O IX, 23 Beginnings of Buddhirt Art and Other Essays 231ff, hat nachgewieven, daß eine fortlaufende Reihe von 25 Rehefs an dem Stupa von Birlbudur die Geschiehte des Udrayana im genauen Anschluß an das Divyavadina illustriert, vgl Krom und van Erp Birlbudur, Textband 256ff, 21f Ser IB 64—88 In der Schatzbohle Oz zu Gyzu ist, we Waldschmidt, Gandhara, Kutscha, Turfan S 63, Taf 34 crkannt hat, auf einem Fresko die Szene dargostellt, wie Candraprabhä vor Udrayana tanzt, links davon werden die beiden als Mönch und Nonne eingekledet Vgl Grunwedel, Kultstatten S 100, Alt Kutscha II, 97, Fig 12 und Tafel XL, XLI, v Le Coq Buddh Spatantike IV, Taf 3, VI, S 37 % Hier im Texte Dandin was durch das Thetsiche als fabeh erwiesen wird

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Hier im Texte Dandin was durch das Tibetische als falsch erwiesin wird <sup>5</sup>) Auch in den Vorgeburtsgeschichten am Schluß des Avadāna zeigt sich diese Tendenz zur Spezialisierung Der Jager wird hier Kalapiss genannt (183) der Haus-

638

sondern der Minister Varşakara (15) Das Lautenspiel des Udräyana und der Tanz der Candraprabha werden hier nicht erwähnt (41) Udrayanas Begegnung mit Bimbisara erfolgt hier vor seiner Ordimerung durch den Buddha (50ff) Die Flucht des Hrunka und Bhruka findet auch hier zu Schiff istatt aber der unterirdische Gang fehlt (169) dagegen wird hinzu gefügt daß sie sich nach Suden wenden (170) Anstatt der Errichtung des Stupa über dem Beicher des Mahakatyayana in Khara und der Errichtung des Beicherfestes wird hier (175) erzahlt daß die Göttin ein Caitya des Katyayana in Suravati tib Lha Idan erbaute und daß die Caitya Verehrer dies noch heute verehren Von der Erbauung des Pulacaitya wird hier nichts gesagt von Bhokkanaka geht Mahakatyayana sogleich nach Sravasti (181) Dagegen wird bei der Erwahaung der Stupas des Tisya und Pusya hinzugefügt daß die Caitya Verehrer sie noch heute verehren (39) Es ist angesichts dieser Verschiedenheiten wohl möglich daß sich sichn Asemendras Vorlage ein weing von dem Text des Avadana ent fernte aber diese Abweichungen können auch auf Neuerungen Ksemendras berühen Fur die folgende Untersuchung kann seine Fassung als sekundar beseite gelassen werden

Eine Lurzere Version der Udrayana Sage findet sich in dem von ki kia ve zusammen mit Tan yao im Jahre 472 n Chr ubersetzten Tsa na tang ke zasaminen mis i an yao ini beame 7.2 n om toersetzten 183 pao tsang king Chavannes hat sie in seinem Cinq cent contes et apologues unter Nr 420 (III 127ff) ubersetzt Der Held der Erzahlung ist auch hier König von Lu hu (Rauruka) aber er wird nicht Udravana sondern Yu to sien Udasena genannt Seine Gemahlin heißt hier Yu siang (La Yu to sien Udasena genamt Seine Gemahlin neint nier iu siang Lia-kaanavath) sein Sohn Wang kun (Rajasena) Der ganze erste Tell der Ge-schichte über die Beziehungen des Königs zu Bimbisara die Sendung des Buddha Bildes und des Mahakatyayana und der Saila nach Ramruka fehlt her Die Erzhlung beginnt mit dem Lautenspiel des Königs und dem Tanz der Königm In dem Abschutte bis zu der Katzenbeschwörung ist manches breiter ausgeführt als in dem Avadana manches aber auch weg gelassen oder leise verandert. Der Buddha tritt hier uberhaupt nicht auf Die als Göttin wiedergeborene Königin sucht und empfangt hier keine Belehrung von ihm und ebensowenig ist er es der den König in den Orden aufmmmt. Die Wanderung des Mönch gewordenen Königs nach Rajagrha und seine Begegnung mit Bimbisara fehlen hier. Es wird nur kurz gesagt daß der könig die Welt verließ die Lehre studierte und Arhat wurde er erlangt die Arhatschaft also nicht erst wie im Avadana unmittelbar vor seinem Tode Die treuen Minister Hiruka und Bhiruka erscheinen hier nicht Von der doppelten Sunde des Vatermordes und des Arhatmordes die König Wang kun auf sich ladt wird auch hier gesprochen wie er von der Schuld des Vatermordes befreit wird wird hier aber nicht erzahlt Von den Gewissensbissen wegen des Arhatmordes wird er durch die Gaukelei an den Stupas der bei len Arhais geheilt die hier aber Tie ši (Tisya) und

Yu po tie ši (Upatisya) heißen und im burgerlichen Leben nicht einfache Hushalter, wie im Avadāna, sondern große Minister gewesen sind. Nur gelegentlich erfahrt man hier auch, daß Śailā in Rauruka weilt, die Königin begrundet ihren Wunsch, Nonne zu werden, damit, daß sie von Šī šī (Śajlā) gehört habe, daß ein Mensch, der glaubigen Herzens auch nur für einen Tag in den Orden getreten sei, unter den Göttern wiedergeboren werde Die Erzahlung von der Mißhandlung Kätyäyanas und dem Untergange der Stadt ist gedrangter als im Avadāna Hiruka und Bhiruka erscheinen auch hier nicht als Retter, ihre Stelle nimmt ein 'großer Minister' ein Die Anweisung zur Flucht gibt hier nicht Katyayana, sondern der Minister faßt selbst den Plan, einen unterirdischen Gang zu graben, der außerhalb der Stadt mundet Von einer Flucht zu Schiff ist nicht die Rede Der Sandregen tritt auch hier am siebenten Tage ein, auch hier laßt der Himmel vorher duftende Blumen, Edelsteine und Kleider regnen, aber dieser Regen von Kostbarkeiten ist nicht auf die vorhergehenden Tage verteilt, sondern findet unmittelbar vor dem Sandregen statt. Als der Minister sich mit den Seinen durch den unterirdischen Gang gerettet hat, begibt er sich zu Kätyäyana und legt ihm die Frage vor, warum die Bewohner Raurukas durch den Sandregen begraben seien. Das ist dieselbe Frage die in dem Avadāna die Mönche in Śrāvasti, als sie von den Ereignissen in Rauruka gehört haben, an den Buddha stellen, und die Geschichte aus der Vergangenheit, die Katyayana zur Erklarung erzahlt, ist genau die gleiche wie die von dem Buddha vorgetragene Im Avadana ist sie nur noch etwas ausfuhrlicher, weil hier auch noch die Frage gestellt und beantwortet wird, warum Mahākatyāyana mit Staub zugedeckt und Hiruka und Bhiruka gerettet wurden Die Reise des Katyāyana wird hier ganz kurz abgetan Es wird nur gesagt daß er sich, nachdem er den Minister über die Ursache des Schicksals der Bewohner von Rauruka aufgeklart hatte, in Begleitung der Stadtgöttin nach Hua ši (Pātaliputra) begab Dem wird die Begrundung hinzugefugt 'Depuis l'antiquite, cette derniere ville (Pătaliputra) et la ville de Lou heou (Roruka) etaient alternativement l'une en prospérité et l'autre en décidence, celle ci ayant été détruite, l'autre devait redevenir florissante, telle était la raison pour laquelle Kia tchan yen et ses com pagnons') se rendirent dans la ville de Houa che'

Im Anschluß daran wird dann noch erzahlt, daß der angesehene Burger Hao vin šong ('Mit der schönen Stimme' = Ghosila) sich an die Grenze des Reiches begab und dem Ehrwurdigen Gaben darbrachte Dieser Gho sila, seit langem wohlhabend, wurde, als der Ehrwurdige sein Haus be war, fragte er den Buddha, warum Ghosila sich einer schönen Stimme und ımmer wachsenden Reichtums erfreue Der Buddha erklarte ihm, daß in

Vorher ist aber nur die Stadtgöttin als seine Begleiterin erwähnt
 Ls scheint Pataliputra gemeint zu sein

der Vergangenheit ein Burger taglich 500 Pratyckabuddhas zur Mahlzeit einzuladen pflegte Der Mann, den er als Boten sandte war immer von einem Hunde begleitet Eines Tages vergaß der Mann die Einladung zu uberbrugen Da hef der Hund allem zu den Pratyekabuddhas und bellte sie an Die Buddhas erkannten daß der Hund sie einladen wollte, sie be gaben sich zu dem Burger der sie hocherfreut bewirtete Jener Burger war der Buddha selbst in einer fruheren Geburt der Bote war Aniruddha der Hund war Ghosila dem zum Lohn fur seine Tat eine schöne Stimme und Reichtum zuteil ward

Diese Erzahlung des Tsa pao tsang king ist offenbar nichts weiter als ein vielfach ungenauer Auszug aus dem Avadana Daß sie unursprunglich 1st zeigt sich vor allem in der Veranderung des Namens des Helden zu Udasena zweifellos war wie wir spater sehen werden sein alter Name Udrāvana Aus zwei Stellen konnen wir sogar schließen daß die Quelle der Erzahlung nicht das Divyavadana war sondern der Text wie er im Vinaya zu Prayaścittika 82 lautete Dahin weist zunachst die Angabe uber das abwechselnde Bluhen und Verfallen von Pätaliputra und Rauruka Sie beruht auf der Bemerkung im Anfang des Avadana die in der chine sischen Übersetzung des Vinaya ebenso lautet "Wenn Pataliputra auf bluht verfallt Rauruka wenn Rauruka aufbluht verfallt Pataliputra'. wahrend es im Divyāvadana heißt yada Pataliputram samvartate tada Rorulam martate was man in dieser Form doch nur als historische Zeit angabe auffassen kann Immerhin ware es möglich daß die Umkehrung des Satzes die den Sinn so ganzlich verandert im Divvävadāna erst m Laufe der schriftlichen Überlieferung geschwunden ware, völlig be weisend aber ist der von Ghosila handelnde Schluß der Erzahlung Er ist mit der Geschichte von Rauruka so lose verknupft daß man sein Er scheinen an dieser Stelle überhaupt nur begreift wenn man weiß daß im Vinaya die Geschichte des Ghosila unmittelbar auf die des Udravana folgt") So erzahlt denn auch dort der Buddha den Mönchen die Geschichte aus dem fruheren Dasem des Ghoula um ihnen zu erklaren wie er zu seiner schönen Stimme gekommen ist. Kleine Verschiedenheiten in der Darstellung sind vorhanden aber sie sind nicht von Bedeutung Es kann also auch die Erzahlung des Tsa pao tsang king in Anbetracht ihrer Ab hangigkeit von dem Avadana wenigstens zunachst hier unberucksichtigt blerben

Daß das Udrāyanāvadana im letzten Grunde mit der Legende des Huen tsang vom Untergange Ho lao lo kias identisch ist, wird niemand bestreiten wollen Die Abnlichkeiten der beiden Erzahlungen hat schon Huber a a O S 337f bervorgehoben In beiden Fallen wird eine Stadt von einem Sandregen verschüttet und zwar zur Strafe dafur daß die Bewohner auf Befehl des Königs einen Heiligen im Sande vergraben haben

<sup>1)</sup> Siehe Hubers Inhaltsangabe B É F E O VI 17ff

In beiden Fallen ersteht dem Heiligen ein Retter Bei Huen tsang ist es eine ungenannte Person, im Avadāna sind es die beiden guten Minister Hiruka und Bhiruka Diese Retter werden in beiden Fällen zum Lohn für ihre Guttat von dem Heiligen vor dem Untergang dadurch bewahrt, daß er ihnen die Vernichtung der Stadt am siebenten Tage vorhersagt, und sie retten sich auf dieselbe eigentumliche Weise durch einen unterirdischen Gang Auch die Einzelheiten der Geschichte der Vernichtung der Stadt stimmen zum Teil genau zusammen. Der Sandregen setzt am siebenten Tage ein Voraus geht ein Sturm, der allen Schmutz aus der Stadt weg fegt. und ein Schauer von Juwelen In beiden Fallen spielt ferner ein Buddhabild, das aus der Terne gekommen ist, eine Rolle in der Geschichte. und zwar als Ausgangspunkt der Katastrophe Im Avadāna wird es der Anlaß, daß Mahākatyāyana ins Land kommt, bei Huen tsang daß der Arhat durch die Verehrung, die er ihm zollt, die Strafe des Königs auf sich zieht Daß es im Avadāna ein Gemalde, bei Huen tsang eine Statue ist. ist allerdings ein beachtenswerter Unterschied, für den Gang der Erzahlung macht es aber nichts aus Über die Schicksale des Portrats beim Untergange der Stadt erfahren wir nichts die Statue rettet sich selbst auf wunderbare Weise nach Pi mo Ob man damit die Flucht der Stadt göttin in dem Avadana zusammenstellen darf wie Huber es tut, ist mir zweifelhaft Man darf auch nicht verkennen, daß die Übereinstimmungen in der Geschichte der Vernichtung der Stadt fast alle dadurch an Beweis kraft verlieren, daß sie sich schon in der Sage von der Entstehung des Dandakawaldes finden, die aus viel alterer Zeit bezeugt und wahrscheinlich das Urbild aller dieser Sagen von der Vernichtung einer Stadt oder eines Landes durch einen Sandregen ist. Ein besonderer und daher beweisender Zug ist in dieser Partie nur die Herstellung des unterirdischen Ganges Dazu kommt weiter noch das Buddhabild und schließlich wird ieder Zweifel an dem Zusammenhang der beiden Geschichten dadurch beseitigt. daß Ho lao lo kia wie Huber gezeigt hat, die regelrechte chinesische Wiedergabe von Rauruka ist die Stadt also in beiden Erzahlungen den selben Namen tragt

Es erhebt sich also die Frage ob wir es hier mit einer Geschichte indischen Ursprungs, die nach Turkestan gebracht und dort lokalisiert wurde, zu tun haben oder ob eine turkestanische Lokalsage in den Vinaya der Mulasarvästivädins aufgenommen wurde. Huber hat sich fur das letztere entschieden. Er beruft sich darauf daß das Avadäna selbst Rau ruka in eine Gegend, die außerhalb des eigentlichen Indiens liegt, also nach Turkestan versetze. Man brauche, um sich davon zu überzeugen, nur die Ruckreise Mahäkätyayanas nach der Zerstörung Raurukas zu ver folgen. Mahäkatyayana kommt über Khara nach Lambäka¹, dann nach Syämaka und weiter nach Vokkäna und endlich 'descendant vers le

<sup>1)</sup> Huber schreibt Lamba

Sud')' an den Indus, wo er den Bereich der Gottheit des Nordens verlaßt Von den genannten Örthehkeiten sind zwei bis jetzt lokalisiert! Lambāka oder Lampāka entspricht dem heutigen Lamphān, Vokkāna ist das heutige Wakhān Die beiden Örthichkeiten liegen im Suden des Pamir, d h zwischen Turkestan und Indien

Ich brauche kaum darauf hinzuweisen, daß, falls Huber mit seiner Ansicht, der sich auch Lévi JA XI, 5, 76 angeschlossen hat, recht haben sollte sein Nachweis von einschneidender Bedeutung für die Geschichte des Kanons der Mülasarvastı adıns sein wurde, ganz gleich, ob man annehmen will, daß die turkestanischen Elemente dem Kanon von Anfang an angehörten oder erst spater, jedenfalls aber vor der chinesischen Übersetzung, in Turkestan aufgenommen wurden. Die Sache hat sogar noch em weitergehendes Interesse Gegen den Schluß seines Aufsatzes bemerkt Huber 'Dans la formule meme par laquelle le Divyaradana commence le récit de la destruction de Roruka ,Quand Pataliputra monte. Roruka tombe en decadence, ne faut il pas trouver l'expression de cette rivalité historique qui fit passer tour à tour la preponderance des royaumes fondés sur les bords du Gange aux royaumes de l'Asie centrale " Auch wenn man sich diesen etwas kuhnen Folgerungen nicht ganz anschließen will. wird man zugestehen mussen daß jener einleitende Satz und alles, was uns in dem Avadana von dem Verkehr zwischen Rauruka und dem Madhvadesa berichtet wird auf die engsten Beziehungen zwischen Indien und Ostturkestan schon in einer sehr fruhen Zeit hinweisen wurde

Ich glaube nun allerdings, daß eine genauere Prufung der Texte zu tieme ganz andern Resultate fuhrt Ich will gar kein Gewicht darauf legen, daß es von vornheren meht gerade sehr wahrscheinlich ist, daß das Avadana eines der interesantesten der ganzen Sammlung aus der etwas mageren Lokallegende herausgesponnen sein sollte Man darf naturlich de Natur der Berichte dabei micht außer acht lassen Dis Avadani ist das Werk eines gewandten Erzahlers die Angaben Huen tsangs berühen öffenbar auf den mundlichen Mitteilungen der Ortseungesessenen, und wir können micht wissen wie wert diese selbst unterrichtet waren, werdel sie dem Pilger erzählten und wie vie er selbst vielleicht wegelassen hat

Wichtiger ist schon etwas anderes Die turkestanische Lokalsage hattet an der Buddhastatue, die in Fi mo verehrt wurde Warum sollte der Verfasser des Avadian diese Statue ganzlich ausgeschaltet und durch ein Potträt des Buddha ersetzt haben, über dessen Verbleib er nichts berichtet. Umgekehrt mußte naturlich, wenn man die Lokalsage nach dem Vorbilde des Avadian gestaltete, das Gemalde aus der Geschichte verschwinden, und nichts war im Grunde naturlicher, als daß man dann die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Drese Bernerkung findet sich nur in der chinesischen Übersetzung nicht im Sanskrit Text der Divideadana

<sup>2)</sup> Auch Syāmāka ist jetzt lokalisiert

bei der Verschiedenheit des Verhaltnisses, in dem Udayana und Udräyana zu dem Buddhabilde stehen, der angenommene Zusammenhang zwischen beiden nur als eine Möglichkeit bezeichnet werden. Man braucht darauf auch kein Gewicht zu legen, die Hineinbeziehung des Udayana in die Lokallegende wurde sich meines Erachtens, wie oben bemerkt, sehon durch die Popularität der von ihm erzichten Geschichte zur Genugo erklaren

Es gibt nun aber auch, abgesehen von solchen allgemeinen Erwagungen, em paar Angaben in dem Avadāna, die gegen die Lokalisierung von Rauruka in Ostturkestan sprechen Hiruka und Bhiruka entfliehen zu Schiff durch einen unterirdischen Kanal, der von ihrem Hause bis zum Flusso reicht, aus der Stadt So hat es ihnen Mahākātyāyana geraten yuvām yārac ca grham yāvac ca nadi atrāntare surungām khānayitvā grhasa mipe navam sthapayıtva tısthatah | yada ratnavarsam patet tada ratnanam nāram pūramtvā nispālautavyam iti (574 28ff , 575, 17ff ) Genau so fuhren sie es aus Hiru Bhirulābhyām agrāmātyābhyām yāvac ca grham vārac ca nadr atrāntare surungām khānayıtvā grhasamīpe ca nauh sthāpptā (576, 5f ), Hıru Bhırukāv agrāmātyau ratnānām nātam pūrayıtvā nispalantau (576 21f) Wenn der Erzahler die Minister das Schiff bei dem Hause verankern laßt, so stellt er sich die surunga offenbar als mit Wasser gefullt dar Die Herstellung eines solchen unterirdischen Kanals durfte etwas schwierig gewesen sein aber solche Bedenken sind bei einer Legende. die so viel Wunderbares berichtet, kaum berechtigt. Wichtig ist nur, daß der Erzahler die Minister die Fahrt offenbar auf dem Flusse fortsetzen laßt Es ist doch ganz unwahrscheinlich daß ein Erzahler, der nur einigermaßen mit den Verhaltmissen Ostturkestans bekannt war auf den Gedanken ge kommen sein sollte seine Helden eine Reise zu Schiff machen zu lassen 1) Seine Angaben lassen eher darauf schließen, daß das Rauruka, das er im Sinne hatte, in der Nahe eines großen schiffbaren Flusses lag

Seltsam ist es ferner auch daß die Kausseute aus Rājagrha dem Udrā yana erklaren, Rājagrha hege im östlichen Lande ast deva pūrvadeke Rājagrhan ingaram (645 17) Nun hegt allerdungs Rajagrha etwa 4 Grad östlicher als die Statte, wo man das turkestanische Rauruka anzunehmen hat, aber das spielt fur die Lage der beiden Orte zueinander doch keine Rolle im Verhaltnis zu den mehr als 1200 Kilometern, die Rājagrha sud licher hegt Man sollte statt pārvadeke also eher dalsanadeke erwarten Allensfalls könnte inna nanchmen, daß pārvadeke vom renn undischen Stand punkte aus gedacht sei und das ostliche Indien bezeichnen solle, aber diese Annahme ist em Notbehelf, und besser wurde sich der Ausdruck, jedenfalls erklaren, wenn Rauruka wirklich westlich von Rājagrha hegen wurde

<sup>1)</sup> Auch Foucher, B f F F E O IA, 31, Beginnings of Buddhist Art, p 238 hat schon bemerkt, daß die Reve zu Schiff nicht zu der Lokalisierung von Rauruka in Zentraliseu passe, obwohl sie, wie er meint, dem Verfasser des Avadana sieherlich bekannt war.

Mır scheint endlich auch die Reiseroute Mahākātyāyanas mit der Lokalisierung Raurukas in Ostturkestan unvereinbar zu sein, obwohl Huber sie gerade als Beweis dafur verwendet hat Die vier Stationen, die im Texte genannt sind, sind Khara, Lambāka, Syāmāka, Vokkāna Khara läßt sich vorlaufig nicht lokalisieren Lambāka ist, wie schon bemerkt, das heutige Lamghān, Vokkāna das heutige Wakhān Das dazwischenliegende Syāmāka, das auch bei Varāhamihira, Brhats 14, 28 und in der Form Syāmaka Mārk Pur. 58, 47 erscheint, kann nur in der Gegend des heutigen Chitrāl gesucht werden Lévi, JA XI, 5, 76f hat Syāmāka in dem Šö-mi des Sung-yun (Chavannes, B Ē F E O III, 406), des Pei šī (ebd ) und des Tang šu (Chavannes, Documents p 159) und dem Šang-mi des Huen tsang (Mem II, 206) wiedererkannt, die schon fruher mit Chitrāl identifiziert waren?)

Betrachtet man nun die Lage der genannten drei Örtlichkeiten auf einer Karte, so zeigt sich, daß Mahäkätyäyana, wenn er, von Khotan kommend, zuerst nach Lambäka, dann nach Syšmäka und schließlich nach Vokkäna gezogen sein sollte, eine höchst unpraktische Reise gemacht haben mußte, denn Lambäka ist der sudlichste, Vokkäna der nördlichste Punkt Das Naturliche ware gewesen, die Reise in genau umgekehrter Richtung zu machen Die Reise von Lambäka nach Vokkäna, die im wesentlichen in nördlicher Richtung verlauft, macht es daher wahrscheinlich, daß der Ausgangspunkt Rauruka sudlich von Lambäka lag<sup>2</sup>)

Aus den bisherigen Untersuchungen hat sich ergeben, daß das Rauruka des Avadāna eine Stadt gewesen sein muß, die westlich von Rājagrha, sudlich von Lambāka am Ufer eines Flusses lag Was wir sonst von ihr erfahren, laßt darauf schließen, daß es eine bedeutende Stadt war, die in Handelsbeziehungen zu Magadha stand, die aber fruh — nach der Erzahlung schon zur Zeit des Buddha — zugrunde ging Es fragt sich, ob wir eine solche Stadt nachweisen können

Im Mahā Govindasutta des Dīghamkāya (II, 235) wird erzahlt, wie nach dem Tode des mythischen Königs Disampati der Brahmane Govinda das Reich zwischen Renu, dem Sohne des Königs, und den anderen Ksa-

<sup>1)</sup> Vgl Marquart, Eranshalır, S 63, 243ff

<sup>&#</sup>x27;) In der von I tsung herruhrenden ehmessehen Übersetzung des Vunaya ist die Risse des Vlahälätjä anns, wie Lévi, JA XI, 5, 1137, angist, noch etwas weiter ausgeführt. Er will von Vokkäna weiter in den Vadih adesa gehen und überschreitet den Sue Img (Hindukussch) Dann folgt die Erzahlung von der Errichtung des Pulatitya Darauf überschreitet er den Flah Fu e'a (Ovas) und kommt nach der Stadt Pu äa. Dort schert er sich Bart und Haupthaar und schneidet sich die Nagel. Über dem Haar und den Nageln errichten die Leute ein nach diesen benanntes Caitya Von da wendet sich Mahäkätjä ana nach dem Stiden und gelangt nach Srävasti. Da es sich um der Verlangerung der Ruckreise handelt, hat sie für die Frage, die uns her beschäftigt, keine Bedeutung.

triyas verteilte Taira sudam majihe Renussa rañño janapado holi, heißt es, und dann folgen die sicherlich alten Verse

Dantapuram Kalıngānam Assalānam ca Potanam Māhissati Arantinam Sovirānañ ca Rorulam Mithita cu Vedehānam Campā Angesu māptlā Bāranasī ca Kāsinam ete Govindamāpitā ti Sattabhā Brahmadatto ca Vessabhā Bharato saha Renu dee ca Dhataratthā tadāsum satta Bhāratā ti

Renu dee ca Dhalarathà tadàsum satla Bhàratà ti Diese Verse kommen auch im Mahāvastu III 208 im Govindiyasūtra vor, wa anstatt des Senartschen Textes zu lesen ist

Dantapuram¹) Kalıngānām Aśmakānām ca Potanam²) Māhismatim³) c Ātuntinām⁴) Sautīrānām ca Rorulam³) Mithilām ca Videhānām⁴) Campām³) Angeşu māpaye²) Vārānassim³) ca Kassu etam Govindamānilam¹s)

Hier wird also Roruka sk. Rauruka, unter den sieben alten Stadten Indiens aufgezahlt die im Mahāvastu in M erhaltene Lesart Lolalam geht naturhen auf Loluram die alte östliche Namensform, zuruck Rauruka ist die Hauptstadt der Sovīras sk. Sauvīras und ihr Herrscher führt den Namen Bharita. In genauer Übereinstimmung damit wird such in der Prosa der Adittajātaka (124 III, 470 6) berichtet, daß im Sovīrareiche in der Stadt Roruva der Großkömg namens Bharata lebte (Soiīraraithe Roruvanagare Bharatamahārājā māma)." In der Einleitung zum Sivijataka (UV, 401, 12) wird das Äduttajataka daher auch als Sovīrajātaka bezeichnet.")

Die Sauviras sind Panini wohl bekannt. Er gibt Regeln über die Bildung von Studtenamen die im Lande der Sauviras liegen (4, 2, 76), und 
über die Bildung von Geschleichtsnamen bei den Sauviras (4, 1, 148—150),
die eine sehr genaue Kenntnis der Eigentumlichkeiten ihrer Sprache ver
raten. In der Literatur erscheinen die Sauvras fast immer in Verbindung
mit den Sindius. Es scheint daß nicht so sehr freiwillige Vereinbarung
als vielnicht die Unterwerfung der Sauvras durch die Saundhavas zu diesem
engen Zusammenschluß gefuhrt hat. In einem alten Hithäss", dem Viduläputränusäsna im Mibb 5 133—136 wird erzahlt, daß Sanjava der Sohn

<sup>1)</sup> B antahpuram M amtahpuram Senart atah puram 1) BN nam ca asmalanam yotanam (N yottanam)

<sup>3)</sup> B māhisyati M mohasyati 4) BM cavartti(M rti)nām

<sup>1)</sup> M lolakam 9 BM videhām 1) BM cayā

N māmaye
 B vārānasi, M vārānamsi
 M govimdamāropilam

<sup>11)</sup> Die birmanische Handschrift B<sup>4</sup> hat Sotlraratitle durch Siviratite und her und 474 18 den Namen des Königs Bharata durch Rorura ersetzt Rorura erklärt sich wiederum aus der allem östlichen Namensform Lolura in) B<sup>4</sup> hiert hier Sivirajdaka Sicherlich ist auch wie sehon Andersen, Index,

erkannt hat, in der Einleitung zum Dasabrahmang (14, 360 24) Souropidale an statt des von Fausbell in den Text aufgenommenen Sucrinjalale von Ca, Vidura jalale von B\* zu lesen Auch hier ist Jät 424 gemein.

der Vidulā, em Sauvīra, von dem Sindhurāja besiegt worden war (133, 4: 134, 4) Der Gegensatz zwischen Saindhavas und Sauviras zeigt sich deutlich in der Aufforderung der Mutter an den Sohn, sich mit den Sauvira-Madchen zu vergnugen, nicht den Saindhava-Madchen zu folgen (134, 32). die Saindhavas zu erschlagen (135, 21)1) Die dominierende Stellung der Saindhavas tritt auch in der Bezeichnung zutage, die Jayadratha, der König der Sindhu-Sauvīras, im Epos erhalt Er wird für gewöhnlich Saindhava genannt (1, 186, 21, 2, 34, 8, 4, 18, 4, 6, 45, 55, 14, 77, 9), Saindhavako rājā (6, 45, 56), Sindhurāja (1, 67, 109, 5, 55, 43, 14, 77, 11) In der Schilderung des Kampfes seines Volkes gegen Arjuna wegen des Opferrosses in 14,77f wird stets von Saindhavas gesprochen Auch im Abhi manyuvadha-, Pratijñā- und Jayadrathavadhaparvan des 7 Buches (7, 33 bis 152) wird er meistens Saindhava genannt, daneben findet sich Sindhu rāra, Sindhurāran, Sindhurāj, Sindhupati, Saindhavako rārā oder nevah Ebenso ist sein Vater Vrddhaksatra der Sindhuraja (146, 110) Nur 75, 11 wird Javadratha als Sauvīra Sindhūnām išvarah bezeichnet Im Draupadī harana- und Jayadrathavımoksanaparvan des 3 Buches (3, 262-272) ist allerdings der Unterschied zwischen Saindhava und Sauvira ziemlich ver wischt Jayadratha ist hier patih Sauvīra Sindhûnām (267, 8), er bietet Draupadī an, die Herrschaft über alle Sindhu-Sauvīras mit ihm zu teilen (267, 20), sein Heer sind die Sindhu-Sauvīras (271 50), zwölf Sauviraka-Prinzen folgen ihm (265, 9, 271, 27) Am haufigsten wird er auch hier einfach Saindhava genannt, daneben Sindhurāra rārā Sindhūnām, Sindhupati, Saindhavo räjä, Saindhavako nrpah Aber dieser Titel wechselt hier mit Suvīrarāstrapa (268 1), Sauvirarāja (265, 12, 268, 12 13) Sauvīra (267, 7, 271, 8) Sauvirala (267, 2), Suvira (268, 3) Auch seine Bruder werden Sauvirairah genannt (265, 13) Sein gesamtes Heer ist Saindhava dhvannı (271, 7), Saındharasaınıkāh (271-36), aber auch Suvirāh (271, 9)

Jayadrathas Herrschaft reicht über die Grenzen der Sindhu Sauvīras hmaus Nach Mbh 8, 5, 11 gebietet er über zehn Reiche, von denen das Sindhu Reich das erste ist

> Sındhurüstramulhüniha dasa rüstrünı yünı ha vase tısthantı vırasya yah sthıtas taıa süsane || al.sauhınir dasaıkâm ca vınırıjıya sıtası saraıh | Arınının hato rüyan mahäviryo Javadrathah ||

Die Namen der zehn Reiche werden, soviel ich weiß, nirgends angegeben, In der Erzahlung vom Raube der Draupadi erscheinen im Gefolge der

¹) Daß Samdhavas und Sauviras zwei verschiedene Volker waren, zeigt sich auch Märkandoyap 132, 45ff, wo von Marutta erzahlt wird, daß er Sauvirt, die Tochter des Buvira und Vapusmati, die Tochter des Herrn der Sindhu (Sindhubhartr), zu Gemahlinnen hatte Damit kann die von Pargiter, Märkandeyap Übersetzung, S 315, geaußerte Vermutung, daß Sauvira der Volksname, Sindhu der Name des von ihnen bewohnten Gebietes sei, wohl als erledigt gelten

Sindhu Sauvīras die Kulindas, Trigartas, Iksvākus und als die bedeutendsten die Sibis Kotikāsva, der Saibya, ist der Vertraute des Javadratha Sibis, Sauvīras und Sindhus bilden das Reich des Javadratha Koccid ekah Sibin adhyan Sauttran saha Sindhubhih anutisthasi dharmena ye canue riditas tiaya, fragt Draupadi den Jayadratha (267, 11), und 271, 3 werden zur Bezeichnung des gesamten Heeres des Königs die drei Völker namen verwendet Sibi-Sautira Sindhunam tisadas capu ajayata Diese nahe Beziehung der Sibis zu den Sindhu Sauviras spiegelt sich auch in der Völkergenealogie, Hariv 1, 31, 29f wieder, wo die Sauviras auf Sibi als Stammvater zuruckgeführt werden

Sibes ca putrās catvaro vīrās trailokvarisrutāh Lrsadarbhah Suuras ca Madrakah Kaikavas tatha tesam yanayadah sphilah Kaikaya Madralas tatha I readarbháh Suvirás ca1)

Nach der Darstellung des Harrvamsa unterstand auch die Kuste von Kathığwar dem Sındhu Konige Als die Yadavas Mathurā verlassen. ziehen sie nach dem Anupa des Sindhu Königs und lassen sich in Dyarayatî meder (Anumam Sindhuraiasya prapetur Ladupumgayah 2 56 22 risayam Sandhurānasya šobhitam puralaksanath 2 56 26) Naturlich darf man aus dieser Außerung nicht mit Pargiter Markandevan Übers S 315, schließen. daß das eigentliche Sindhuland sich bis nach Kathiäwär erstreckte

Durch den Zusammenhang mit den Sindhus ist das Gebiet, in dem wir die Sauviras zu suchen haben bereits einigermaßen bestimmt, es muß in der Nahe des Indus gelegen haben. Weiter führen uns zwei Reiserouten. die sich im Bhagavatapurana finden

Anarta Sautira Marums tirtva Vinasanam Harih 1 girin nadir atiyaya puragramayrayakaran tato Drsadratim tirtra Mukundo tha Sarasvatim Pañcalan atha Matsyams ca Sakraprastham athagamat | (10, 71, 21f) atha düraqatan Chaursh Kauravan esrahaturan | samnıvartya drdham snigdhan prayat svanagarım priyath || Kuruangala Pancalan Churasenan sa Yamunan 1

Brahmavartam Kurulsetram Matsyan Sarasratan atha Marudhanram atikramya Sautir Abhirayoh paran 1

Anartan Bhargaro 'pāgāc chrāntavāho manāg vibhuh | (1, 10, 33ff) Auf dem Wege von Änarta in Käthiäwär nach der Wuste von Marwar oder Jodhpur muß also das Land der Sauvīras gelegen haben, doch laßt sich von diesem Gebiet mit Sicherheit Cutch ausscheiden, da in der Inschrift

<sup>1)</sup> Warum Pargiter a. s O S 315 gerade diese Genealogie fanciful nennt, weiß ich nicht Aus Mbh I 67, 60, wo unter anderen königen ein Suvira als dem Arodharska gana entsprossen erwahnt wurd (Madrukah Karnarestas ca Siddi arthah hitakas tathā | Suriras ca Subāhus ca mahāriro tha Bāhlikah) 1st gar mehts zu ent nehmen da es ganzlich unklar bleibt ob hier der Stammvater der Sauviras gemeint ist

ander, so wird man die Sauviras, die sich mit Sicherheit östlich vom Indus nachweisen lassen, in dem heutigen Multan-District, vielleicht auch noch westlich davon im Muzaffagarh-District, ansetzen durfen, also da, wohin auch Al Beruni sie verlegt Das Land der Saindhavas wird weiter westlich zu suchen sein, es wird sich aber den Indus hinauf noch weit nach Norden erstreckt haben und vielleicht sogar den Salt Range eingeschlossen haben<sup>1</sup>) Nur so wird es begreiflich, daß in der Völkerliste des Mahābhārata 6, 9, 532) due Sindhu-Sauviras zwischen den Käsmiras und den Gändhäras genannt sınd Kāśmīrāh Sındhu Saurīrā Gāndhārā Daršalās tathā. und daß Mbh 3, 51, 25 die Saindhavas unter lauter nördlichen Völkern erschemen, hier stehen sie in einem Verse mit den Härahunas, Cīnas und Tusāras3) Nur so lassen sich auch die Angaben Kälidāsas im Raghuv 15. 87ff verstehen Er erzahlt, daß Rama auf Yudhauts Vorschlag dem Bharata das Land das den Namen Sindhu fuhrt, schenkte (Yudhantas ca samdešāt sa dešam Sindhunāmakam | dadau dattaprabhāvāya Bharatāya dhrianraigh) Bharata besiegte dort die Gandharvas und zwang sie, den Waffen zu entsagen und sich ganz der Musik zu widmen Darauf weihte er seine beiden Söhne Taksa und Puskala in den beiden Hauptstridten. die ihre Namen trugen, zu Königen und begab sich wieder zu Rama isa Taksa Puskalau putrau rājadhānyos tadākhyayoh | abhisicuābhisekārhau Ramantilam goat pungh) Aus den Worten geht meines Erachtens nicht. hervor, daß man das Land von Taksasıla und Puskalavatī als Sındhudesa bezeichnete, wohl aber, daß nach der Vorstellung Kälidäsas der Sindhudesa bis an die Grenzen von Gandhara reichte\*) Die Frage, was die Inder unter dem Sindhu Lande verstanden, bedarf aber noch der weiteren Auf-

<sup>1)</sup> Hag a a O S 35 folgert das aus der Bemerkung Huen tsangs, daß Sin tu Steinsalz erzeugte, sudich des Salt Range wird am Indus nirgends Steinsalz gefunden Mit den übrigen Angaben Huen tsangs über Sin tu läßt sich aber der Einschluß des Salt Range nur sehwer in Einkland bringen

<sup>2)</sup> Die Liste des Mahabharata findet sich auch im Padmapurana 3, 6, 10ff

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Im ubrigen ut aus der Reibenfolge der Namen in den Völkerlisten der Puragas und bei Varabambiras für die Lage der Länder zusenander nicht welt zu entnehmen In der Laste der Brhats 14, 171f die Varkandeyap 53, 301f reproduziert wird, werden die Sündhu Sauviras unter den Völkern des Sudwestens aufgezählt, in der Laste, die seit, gleichlautend im Brahma, Kurma und Vigsupupräns findet (Kürfel, Kosmographie der Inder, S 701) ersehennen die Sauviras und Samdhavas unter westlichen Völkern. In der zweiten Laste, die im Brahmagad, Brahma, Markagdeja, Matiya, Vämana und Vayupuräns enthalten ist (Kürfel a a O S 71ff), werden de Sindhu Sauviras unter dem Völkern des Kordens genande.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Wan darf sich für das Bestefen dieses Sindhudes nicht etwa auf Al Barüni berufin, der 1, 261 der Sachwaschen Übersetzung eine Stelle des Matsjapuräng zitiert the rurer Sindh flows through the countries Sindhu, Darada, Zindutunda (1). Gan dhära, Rürese (1) Krura (1) uwv Die Stelle muß fehlerhaft sein Weder im Matyap 121, de, noch in der entsprechenden Strophe des Vayu 47, 45 steht etwas von einem Lande Sindhu, in beiden Eallen beginnen die Listen, die im ubrigen viel fach entstellt isnd, mit den Pazalas.

klarung Ich möchte hier nur darauf hinweisen, daß man den Namen zum Teil auf das westliche Uferland des Indus beschrankt hat, wobei allerdings zu beachten ist, daß sieh der Lauf des Indus gegen fruher stark nach Westen verschoben hat Vätsyäyana, Kämas 5,6 (S 301) gibt an, daß bei den Saindhavas Pförtner, Diener und andere derartige Leute freien Zutritt in den Harem haben 1) Der Kommentator Yasodhara bemerkt dazu Sin dhunāmā nadas tasva paścimena Sindhudeśas tatrahhavānām. Vasodhara gehört dem 13 Jahrhundert an, aber schon Huen tsang sagt (Mém II, 169). daß man, von Osten kommend nach Überschreitung des großen Flusses Sin tu in das Reich von Sin tu gelange Und in Übereinstimmung damit gibt er spater (Mcm II, 172) an daß man wenn man von Sin tu mehr als 900 h nach Osten gehe, nach Überschreitung des Indus am östlichen Ufer nach dem Reich von Mou lo san p'u lu komme, an dessen sach licher Identitat mit Multan nicht gezweifelt werden kann. Wenn im Laufe der Zeit der Name Sindhu gerade auch für das Gebiet üblich wurde, in dem wir mit Sicherheit die Sauviras nachweisen können?) so wird sich das daraus erklaren, daß die Sindhus und Sauviras seit alters ein Reich bildeten, dessen Schwerpunkt im Sindhu Lande lag. Der Name der Sau viras wurde dadurch allmahlich völlig durch Sindhu verdrangt

Irgendwo in dem Gebiet das sich vom Multan District sudlich an der Ufern des Chenab (Asikni) und des Indus erstreckt, muß also das alte Rauruka gelegen haben und es ist verlockend den Namen mit Aror heute auch Alor zu identifizieren?) Aror war nach den mohammedanischen Historikern die alte Hauptstadt der Hindu Rajäs von Sind die 712 n. Chr von Muhammad b Qäsim erobert wurde. Die Stadt lag am Ufer der alten Induslaufes und wurde um 962 durch ein Erdbeben zerstort, durch das auch der l'luß in ein anderes Bett abgeleitet wurde. Die Ruinenstatte befindet sieh funf englische Meilen östlich von der Stadt Rohr im Sukkur Distrikt Raverty, JASB 61 I S 200 Anm 121, bestreitet daß in dem anlautenden a von Aror der arabische Artikel stecke da Alor oder Aror schon Jahrhunderte, ebe die Muhammedaner es kennenlernten der Hindi

<sup>1)</sup> Eine ahnliche Freiheit des Verkehrs findet sieh noch heute speziell bei den Frauen von Shikarpur das westlich vom Indus legt. Ross The Land of the Five Rivers and Sind. S 56 bemerkt daß die Hindu Frauen von Shikarpur wegen ihrer Schönheit beruhmt seien und größere Freiheit genießen als die Frauen irgendeiner anderen Stadt in Sind. Sie besuchen den Bazar mit unverhulltem Haupte und unter halten seie frei mit Mannern.

i) Im Satrunjaya Mahatmya heißt es z B, daß Sura der Sohn des Yadu, seinem Sohne Suura das Reich in Mathura übergab und eine Sauvira Stadt im Sindhu Lande (puram Sindhugu Sauviram) grundete siehe Weber, Über das Çatru fitava Mahatmyam S 35

Silmen Zusammenhang zwischen Aror und Rauruka hat schon S Mazumdar Sastri Notes on Cunningham a Ancient Geography of India p 700 vermutot aller dings oline eine Berrundung zu geben.

Name der Stadt gewesen sei, aber den Beweis dafur gibt er nicht, und ich weiß auch meht, wie er sich erbringen ließe Nun schreiben aber die alteren arabischen Geographen den Namen stets Alror الرور, wofur Aldor und Alroz الروز naturheh nur Schreibfehler sind, so Al-Mas'udi (943 n Chr.), Al Istakhri (zwischen 951 und 961), Ibn Haugal (976)1), erst Al Bērūnī (1028) schreibt Aror (2012), wahrend sich bei Al-Idrīsī (1150) Ror 12) findets), wofur die Handschriften auch 123 bieten Ich halte es danach doch fur sehr wahrscheinlich, daß der alte indische Name Ror lautete, was sich ohne Schwierigkeiten auf Rauruka, Roruva zuruckfuhren laßt Naturlich könnte es sich, wenn Rauruka wirklich schon in Norchristlicher Zeit zugrunde ging, nur um ein Fortleben des alten Namens der Landeshauptstadt handeln, aber eine solche Übertragung des Namens auf die neue Grundung wurde nichts Auffallendes haben. Übrigens erklart die Sage, wie Ross The Land of the Five Rivers and Sindh, S 70f. angibt, den Untergang von Aror in abnlicher Weise wie den von Rauruka durch eine Missetat seines Königs Er soll das jus primae noctis bei den Brauten seiner Stadt für sich beansprücht haben, und da er von seiner Forderung nicht abzubringen war genau wie ein Fakir es prophezeit hatte. das Verderben über die Stadt gebracht haben. Indessen besteht kaum ein Zusammenhang zwischen den Sagen von Aror und Rauruka, da solche Geschichten, wie Ross bemerkt fast von allen Ruinenstatten in Sind erzahlt werden So wird z B die Zerstörung von Brähmanäbäd im Tharund Pärkar-District von der Sage in genau derselben Weise begrundet wie die von Aror4)

Mag nun aber der Name Raurukas in Aror erhalten sein oder micht, wir haben jedenfalls in dem Rauruka im Lande der Sauviras eine Stadt, für die soweit unsere kenntnis reicht, alle Angaben, die in dem Avadäna über Rauruka gemacht werden zutreffen Dis Rauruka der Sauviras liegt westlich von Räjagrha, sudich von dem Lande der Lambäkas Es ist hochst wahrscheinlich, daß es in der Nahe des Indus lag Es war eine der alten sieben Stadte Indiens, muß aber fruh zugrunde gegangen ein, da es in historischer Zeit keine Rolle mehr spielt. Solange Rauruka bestand, war es sicherlich als Hauptstadt auch der Mittelpunkt des Handels der Sanwuns, det wucht wer, wie des wie dem Nohmapaßin ungeführte Stelle zeigt, übersecisch war, sondern auch zu Lande nach Magadha ging, genau wie es in dem Avadäna geschildert wird Das beweist die Geschichte, die im Vimänavatthu VIII, 10 erzahlt wird. Karavanenhandler haben in Magadhu und Anga Waren geladen und ziehen in das Land der Sindhu-Sauviras, wie sie es selbets agsen.

Magadhesu Angesu ca satthavāhā āropayıssam panıyam puthuttam

<sup>1)</sup> Raverty a a O S 209, 211f, 218 1) Fbd S 221 2) Fbd S 229 4) Bellasia, J Bo Br R A S V, 414f

te yāmase Sındhu Sovirabhūmım dhanatthikā uddayam patthayānā

Sie verirren sich in der Wuste Ein Yaksa rettet sie, indem er sie auf seinem vimäna in das Land der Sindhu Sauvīras befördert, und nachdem sie dort ihre Geschafte erledigt haben, kehren sie nach Pätaliputra zuruck.

gantrāna te Sındhu Sorīrabhūmım dhanatthikā uddaya patthayānā yathūpayogā parıpunnalābhā paccāgamum Pātaliputtam akkhatam

Damit aber verhert nicht nur die Fahrt des Bhiruka zu Schiff von Rauruka bis an die Mündung der Narmadä und seine Grundung von Bharu-laccha alles Unwahrscheinhehe, es wird im Gegenteil jetzt höchst wahr scheinlich, daß Bharukacehr tatsachlich von Leuten aus Rauruka gegrundet wurde, als diese Handelsstadt durch eine der im Indus Gebiet so haufigen Naturkatastrophen versandete

Den endgultigen Beweis, daß unter dem Rauruka das Avadāna die Hauptstadt der Sauviras zu verstehen ist liefert die Jaina Version des Udrāyana Avadāna, die sich in Devendras Tikā zum Uttarajjhayanasutta findet1) Im Lande der Sindhu Sovīras (Sindhu Sauviras) in der Stadt Vīvabhava (Vitabhava) lebt der König Udavana der über 16 Lander und 363 Stadte einschließlich seines Stammlandes und seiner Hauptstadt und uber 10 Könige, Mahasena usw., gebietet Seine Gemahlin ist Pabhāvaī (Prabhavati) Der alteste Sohn des Paares ist Abhu (Abhipt) Der Schwester sohn des Königs heißt Kesi (Kesin) Ein Goldschmied aus Campā namens Kumaranandi ist nach Erlebnissen auf die es hier nicht weiter ankommt als eine Gottheit wiedergeboren als der Herr der Insel Pañcasela (Pa ñcaśaila) In seinem fruheren Dasein hat er einen Freund namens Nāila (Nagila) gehabt, einen frommen Laienbruder Dieser Naila ist nach seinem Tode im Acvita Himmel wiedergeboren Er sucht seinen alten Freund auf und ermahnt ihn ein Bild des Herrn Vardhamana zu machen um sich ein religiöses Verdienst zu erwerben. Der Herr von Pañcasela erklart sich dazu bereit Er verfertigt eine Statue aus gosirsa Sandelholz und tut sie in eine Kiste. Auf dem Meer sieht er ein Schiff, das sechs Monate lang vom Sturm umhergetrieben ist Er beruhigt das Unwetter, gibt den Kauf leuten in dem Schiff die Kiste und sagt ihnen, es sei das Bild des Ober rottes der Götter darin in seinem Namen sollten sie die Liste öffnen Die Kaufleute kommen nach Viyabhaya, zeigen dem König Udāyana die Kiste und berichten ihm was der Gott über sie gesagt hat Der König ist ein Anhanger der brahmanischen Asketen Er versammelt Brahmanen und andere Gegner der Jamas, und diese versuchen im Namen Brahmans, Visnus oder Sivas die Kiste zu öffnen aber vergebens die Axt springt zu-

<sup>1)</sup> Jacobi, Ausgewahlte Erzählungen in Maharashtri S 28ff

654

ruck Da kommt die Hauptgemahlin des Königs, eine Tochter des Königs Cedaga (Cetaka), eine Jaina Laienschwester Sie wendet sich in einem Gebet an den Arhat, der die Gestalt des Obergottes der Götter tragt, und bittet ihn er möge ihr seinen Anblick gewahren Dann schwingt sie die Axt, und die Kiste ist geöffnet Pabhaval ist erfreut, die Lehre des Jina nimmt einen Aufschwung Im Harem wird ein Schrein erbaut, in dem Pabhäval dreimal am Tage den Jina verehrt

Eines Tages tanzt die Königin vor dem König, der die vinä spielt Plotzlich sieht der König ihren Köpf nicht mehr, was ein ubles Vorzeichen ist Er erschrickt, das Plektrum enftällt seiner Hand Die Königin fragt erzunt, ob sie schlecht getanzt habe. Der König erzihlt ihr den Grund seines Schreckens. Sie antwortet, sie habe keine Furcht vor dem Tode, da sie lange treulich die Plüchten einer Laeinschweister erfullt habe. Eines Tages aber laßt sie sich im Zorn hurreißen eine Dienerin für em Versehen mit dem Spiegel zu schlagen, so daß sie to thinfalt. Da sie ihr Gelubde gebrochen will sie sich selbst den Tod geben. Der König willigt in ihren Winssch ein, wenn sie ihn nach ihrem Tode bekehren wölle. Sie fastet sich darauf zu Tode, wird als Gott wiedergeboren und es gelingt ihr, den zunachst widerstrebenden König zu bekehren indem sie ihm den Gegensatz zwischen den gewältstägen brahmanschen Asketen und den milden Jama Mönnehen handgreiflich vor Augen führt. Er wird ein Anhanger des Jina

Es folet die Geschichte seines Kampfes gegen Paulova (Pradvota) von Uneni (Unavini) Devadatta eine bucklige Sklavin, verehrt das Bild des Jina Von einem Laienbruder aus Gandhara, der ebenfalls das Bild ver chrt hat, erhalt sie Pillen, durch die sie ein wunderschönes Madchen wird Sie erhalt den Namen Suvannaguliya (Goldpille) Sie hat den Wijnsch. Paulova, den König von Unen zum Gatten zu erhalten. Eine Gottheit unterrichtet diesen von dem Wunsche des Madchens, und auf ihre Auf forderung kommt er wahrend der Nacht auf seinem Elefanten Nalagiri Sie ist bereit, mit ihm zu fliehen verlangt aber daß er das Jinabild mitnehme Palloya kommt daber noch einmal mit einem nachgemachten Jina bild wieder, bringt dieses an der Stelle des echten an und kehrt mit Suvannagulivă und dem Urbilde nach Ujjeni zuruck. An den Spuren, die Nalagin zurückgelassen hat, merkt Udayana daß Panova dagewesen ist. Als die Dienerin vermißt wird und das Welken der Blumen die Unechtheit des Bildes verrut, ist Udayana uberzeugt daß Pajjoya beide geraubt hat Er fordert ihn auf, wenigstens das Bild zuruckzugeben aber dieser weigert sich, worauf Udayana ihm den Krieg erklart Das Heer des Udāyana droht in der Wuste zu verdursten wird aber durch Pabhavai dadurch gerettet, daß sie Lotusteiche schafft Udayana fordert Pajjoya zum Zweikampf her aus Der erklart sich zu einem Kampfe zu Wagen bereit, erscheint aber verraterischerweise auf seinem Elefanten Nalagiri auf dem Kampfplatz Udāyana besiegt ihn trotzdem und nimmt ihn gefangen, laßt ihm die 656

aber die Rollen sind zum Teil vertauscht. In der buddhistischen Sage nımıt Canda-Paijota von Ujjeni den Udena von Kosambi gefangen, hier fallt umgekehrt Pajjoya in die Hande seines Gegners Udavana 1) In der buddhistischen Sage entfuhrt Udena die schöne Väsuladatta, die Tochter des Panota, die ihm zunachst als eine Bucklige vorgestellt worden ist, auf dem hernhaten weiblichen Elefanten Bhaddavati, hier entfuhrt Pailoya die schone Suvannaguliya, die ursprunglich eine Bucklige war, auf seinem Elefanten Nalaguri, der als Näläguri auch in der buddhistischen Sage erscheint

Im uhrugen ist die jainistische Udavana Sage unverkennbar der buddhistischen Udrayana Sage nachgebildet2) Wie die erste Kunde von Buddha und seiner Lehre durch ein Portrat des Meisters, das aus dem fernen Magadha kommt, in das Reich des Udrayana dringt, so gewinnt in Udayanas Reich die Jama Religion wenn sie auch hier schon bekannt ist. doch an Ansehen durch die Einfuhrung einer Statue des Mahävira aus dem fernen Götterreiche Die Geschichte von dem Tanz der dem Tode verfallenen Königin vor dem lautespielenden König stimmt in beiden Ge schichten genau überein, in beiden schließt sich daran die Bekehrung des Königs durch die als Gottheit wiedergeborene Königin und seine Aufnahme in den Orden durch den Stifter der Lehre selbst. Beide Könige werden von ihren Nachfolgern auf dem Throne ums Leben gebracht In beiden Erzahlungen wird die Stadt durch einen Staubregen verschuttet zur Strafe fur das Verbrechen des Königs, wenn dieses auch in der jamistischen Fassung nur in der Ermordung des alten Königs besteht, wahrend in der buddhistischen Erzahlung die Mißhandlung des Heiligen hinzukommt. Und endlich haben auch Hiruka und Bhiruka, die aus dem Unter gang gerettet werden, ihr Gegenstuck in dem Töpfer, der wegen seiner Guttat verschont wird

Was die Namen betrifft so zeigen die Namen der Königin, Pabhävai und Candraprabhā, wenigstens eine gewisse Ahnlichkeit. Die Namen der Helden der beiden Erzahlungen Udräyana und Udayana sind identisch. ich zweifle nicht, daß Udayana aus Uddayana entstellt ist, wie die alteste Handschrift und eine von Jacobi benutzte Handschrift der Tiha tatsach lich lesen<sup>3</sup>) In der Jama Erzahlung ist Udayana der König der Sindhu-Soviras und seme Stadt ist Vijabhaja Vijabhaja wird auch in der Liste der arischen Völker in der Panņavanā\*) und in Nemicandras Pravacanasåroddhäraprakarana<sup>5</sup>) als Hauptstadt der Sindhu Soviras genannt

<sup>1)</sup> Allerdings kennen auch die Buddhisten die Gefangennahme Pradyotas durch Udayana, aber die Begleitum-tande sind ganz verschieden, s Schiefner, Maliaka tyayana und König Tshanda Pradjota, S 40f

a) Die Bezit hungen der jamistischen Frzahlung zum Avadana und zur Udayana Sage hat richtig berijts Charpentier, The Uttaradhyayanasutra, S 346, erkannt Jacobi, Ausgewählte Erzählungen 28. ZDMG LAVII, 671

<sup>1)</sup> Ind Stud 16 398, Weber, Verzeichnis Bd 2, S 562

<sup>1)</sup> Weber, Verzeichnis Bd 2, S 854

Sottıyaıaı ya Cedi Vıyabhayam Sındhu Sovirü || Mahura ya Surasena Pava Bhanga ya Masapurı Vatta ||

Ob Vitabhaya, falls das die richtige Sanskritform des Namens ist, im Lande der Sindhus oder im Lande der Sauvīras gelegen war, laßt sich vorlaufig nicht sagen. Wie aber die jaimstische Liste der Volker und Stadte offenbar junger ist als die aus dem Dīghanikāya angefuhrte, so ist sicherlich auch Udāyana erst in spaterer Zeit zum König der Sindhu Sovīras gemacht worden. In dem alten Uttarajihayana ist er der König der Sovīras, wie 18. 48 zeitel.

Socirarăyacasabho caïttăna muni care |

Uddāyano²) pavvaio patto gaim anuttaram ||

'Uddāyana, der stiergleiche König der Sovīras, verließ die Welt und wan derte als Mönch, in den Orden getreten, erlangte er die hochste Vollendung' War aber Udrāyana der König der Sauvīras, so war auch das alte

Rauruka seme Stadt

Nach alledem kann es, glaube 1ch, als bewiesen angesehen werden. daß der Schauplatz des Udrāvanāvadāna meht Ostturkestan, sondern das Indusland ist Dieses Avadāna darf also nicht als Zeuge dafur angerufen werden, daß der Vinava der Mülasarvästivädins Bekanntschaft mit zentralasiatischen Verhaltnissen verrate. Die rein indische Sage ist vielmehr erst spater zur turkestanischen Lokalsage gemacht worden, und es kann sich hochstens um die Frage handeln, ob sie in der Fassung des Avadana oder in der oben angeführten Version des Tsa pao tsang king nach Turkestan gelangt ist Es ist richtig, daß die letztere in einem Punkte genauer zu der Geschichte Huen tsangs stimmt in beiden ist es ein einzelner Mann, der den Heiligen und damit sich selbst rettet, und er verlaßt die Unglucksstatte nicht zu Schiff, wie Hiruka und Bhiruka in dem Avadana Allein daß die Schiffsreise in Turkestan aufgegeben werden mußte, ist eigentlich selbstverstandlich und daß sich die beiden Guten von Rauruka dort selh standig in einen einzigen verwandelt haben sollten, erscheint mir eben falls keine schwierige Annahme Anderseits weist die Buddhastatue, die in Huen tsangs Geschichte eine ganz ahnliche Rolle spielt wie das Bild des Buddha in dem Avadana und die überdies in dem Namen ihres Ur hebers. Udavana noch die Erinnerung an den Namen des Udrayana des Stifters des Bildes, bewahrt zu haben scheint, doch mit Entschiedenheit darauf hin, daß die turkestanische Sage auf das ursprungliche Udrayana vadāna zuruckgeht Eine andere Frage ist es, ob auch der Name der alten

<sup>)</sup> In Malayagurs Kommentar wird Vitabhaya den Sindhus zugeteilt, Mathura den Sauviras Papa den Surasens und Masapurivatta (') den Bhangas Das ist hand greifheher Unsinn Die richtige Erklarung steht bei Nemicandra, wo aber auch die falsehe angefuhrt wird, die seltsamerweise Kurfel, Kosmologie S 226, in seine Tabelle aufgenommen hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich glaube, daß wir diese Namensform einsetzen durfen, wenn auch keine Handschrift des Uttarajjh selbst sie bietet

Suuvira Stadt erst bei der Lokalisierung in Turkestan auf die Trummerstatte eines versandeten Ortes übertragen wurde oder ob es tatsachheh ein Rauruka in Ostfurkestan gegeben hat

Bezeugt ist uns das turkestanische Rauruka nur durch Huen tsang In dem von Lévi so glanzend kommentierten Yaksa-Katalog der Mahama viri erscheint Rauruka in V 34 (JA XI, 5, 39) Trigupto Hanumatire Raurule sa Prabhamlarah Die umgebenden Verse nennen, soweit sich die Namen uberhaupt identifizieren lassen, Örtlichkeiten des nordwesthchen Indiens Voraus gehen Gändhara, Taksasıla, Bhadrasaila (Var Dasasaila, Chardasaila nicht identifiziert), es folgen Nandivardhana (zwischen Jolalahad und Peshawar, Var Hingumardana, Hinguvardhana). Vavibhumi (mit vielen Varianten nicht identifiziert), Lampāka (Lamphān) Allein es ware memer Ansicht nach falsch, deswegen hier an das turkestanische Rauruka zu denken Lampāka ist offenbar der nördlichste Punkt der Liste und use Levi bemerkt, die Grenze Indiens, das turkestanische Rauruka wurde mehr als 1000 km jenseits der Grenze liegen Schließlich ist für die Bestimmung von Rauruka maßgebend doch auch vielmehr das in demselben Vers genannte Hanumatira Hanumatira ist seiner Form wegen ein ziemlich verdachtiger Name, obwohl er durch die tibetische Übersetzung gestutzt wird. I tsing und Amoghavajra haben Anunatira vor sich gehabt und wie Levi bemerkt ist auch das Anühatira das der altere Samohavarman wiedergibt, nur ein Lesefehler für Anunatira Die ursprungliche Lesung war also sicherlich Trigupto hy Anupatire, mit einem ein geschobenen hi, um den Hiatus zu tilgen woraus Trigupto Hanumätire verderbt ist. Anupa aber ist das Kustenland von Surastra, und wenn wir in der Liste der Lander die Rudradaman beherrschte") Anung in der Nahe von Sindhu Sauvira finden so ist es doch das wahrscheinlichste, daß der Verfasser der Yaksa Liste bei seinem Rauruka an die Hauptstadt der Sauviras dachte wenn er auch über die genaue Lage des langst verschwun denen oder iedenfalls zu völliger Unbedeutendheit herabgesunkenen Ortes wohl kaum unterrichtet war

Durch außere Zeugmisse laßt sich also die Glaubwurdigkeit von Huen teinig Gewährsmannern in betreff der Eustenz eines turkestanischen Raurika nicht erhatten, und es mag auf den ersten Blick vielleicht als ein etwas seltsamer Zufall erscheinen, daß diese Stadt dasselbe Schicksal ge habt haben sollte wie das Raurika der Sauviras. Allein wenn man an die standigen Bodenveranderungen denkt, die sowohl im Indusgebeit wie in Ostturkestan stattgefunden haben so wird man dieses Zusammentreffen doch nicht als umwahrscheinlich bezeichnen können. Gab es aber ein Rauruka in Ostturkestan so ist das Auftreten dieses Namens neben Bharuka wohl geeignet, die Annahme einer Kolomisierung des Landes durch Siedler aus dem weithen Indien zu verstarken.

<sup>1)</sup> bp Int VIII,44

## Katantra und Kaumaralata.

Die in Östturkestan am weitesten verbreitete Sanskrit Grammatik war das Kätantra Es haben sich eine ganze Anzahl von Bruchstucken von osturkestanischen Handschriften des Werkes erhalten, von denen bisher die folgenden veröffentlicht sind

- 1 Šv¹ 4 Blatter aus Sangım Agız, hrsg von Sieg, SBAW 1907, 466ff Kāt 2, 6, 46—50 Stripratyayadhyaya Kāt 3, 1, 1—2, 26 Ohne Kommentar Der Schrift nach aus dem 7 Jahrhundert
- 2 Mu 1 Blatt aus Murtuq, hrsg von Sieg SBAW 1908, 182ff Kāt 1, 1, 12—23 Ohne Kommentar In Śāradā Schrift, wohl aus dem 9 oder 10 Jahrhundert
- 3 So 59 Blatter aus Sorcuq, hrsg von Sieg SBAW 1908, 184ff Kat 1, 1, 1—5, 18 Nipātapāda Mit einem Kommentar Der Schrift nach aus dem 7 Jahrhundert
- 4 Sa<sup>2</sup> 1 Blatt aus Sangım Agız, hrsg von Sieg, SBAW 1908, S 204ff Kât 2, 6, 41—47 Mit einem Kommentar Der Schrift nach aus dem 7 Jahrhundet
- 5 Du 1 Blatt aus Duldur Äqur, hrsg von Finot, Museon N S 12, 193ff Kät 1, 2, 4—9 Mit einem Kommentar Die Schrift zeigt, soweit die beigegebene Tafel ein Urteil erlaubt 1), den archauschen Typus der nördlichen turkestanischen Brähmi, wie ich thn SBAW 1922, 243f oben S 526f kurz charakterisiert habe Die Handschrift stammt also spatestens aus dem Anfang des 6 Jahrhunderts, ist aber wahrscheinlich betrachtlich alter

In der Berliner Sammlung haben sich jetzt noch ein paar Reste von anderen Handschriften gefunden Das erste Fragment ist ein schrag ab gerissenes Stuck vom linken Ende eines Blattes, das aus Qyzil stammt Es ist 5.3 cm hoch Da sich die beiden ersten Zeilen mit ziemlicher Sicher heit erganzen lassen, laßt sich auch die ungefahre Lange des Blattes er rechnen, sie muß etwa 18 cm betragen haben 4,5 cm vom linken Rand ist das Schnurloch Nur die eine Seite des Blattes ist beschrieben, der Inhalt zeigt, daß es nicht das erste, sondern das letzte Blatt einer Handschrift war Ob am Rand eine Zahl gestanden hat, wage ich nicht zu entscheiden Undeutliche Spuren sind zu erkennen Die Schrift zeigt den gewöhnlichen spateren Typus der nordturkestanischen Brähmi

Der Text des Blattes, soweit wie möglich erganzt, lautet

1 śasasesu tā pararupam¹ — um akārayo(r:m)[m](adhye — akāraghosa-valoś:ca — aparo lopyo:nyastare yam vā — ābhobhyām:evam:eva)

<sup>1</sup> Lies rupam

b) In der Reproduktion haben die Buchstaben biswellen ganz seltsame Formen, die uinmöglich dem Schreiber zur Last fallen können, siehe z B das éen in paraé ea A 1, das må in lopam äpadyate A 1, das ma in ma ausgalham mamausgalham B 2

- 2 stare bhagoghobhyan ca glosaratı lopam namıparo ran-gho (savatsraraparah — rapraktir-anamıparo-pi — esasaparo tyanjane lopuah — na)
- s visarjaniyahlope\* punal sandhih 10 re lopam [sv]{aras\*ca purveo dirghah dirbhavam svaraparas chakarah [])
- s hah pra para ni nir ud-duh sam iy av anu paryy abhy adhih prati
- - t blegged chlow on st unter der Zeile nachgetragen 

    L es tisgright inlens

 $^2$ bhagogl obhya  $\,$  ca $-\,$ st unter der Zeile nachgetragen  $\,$   $^8$  L es visarjanī jalope  $^4$  L es  $\,$ h a ra  $\,$   $^6$  L es adhi

Die ersten drei Zeilen geben den Text der Sutras 1 5 6-18 also einen Abschnitt der uns auch in So vorliegt. An mehreren Stellen zeigen sich aber Abweichungen von Durgasimhas Rezension. In der letzteren lautet 1 5 6 se se se 1a 1a pararupam in der Handschrift sasasesu vu pararupam Sicherlich hatte So dieselbe Lesart Von dem Sutra findet sich hier aller dings Bl 40a 1 nur der Schluß za pararupam aber was von dem Anfang der Erklarung der Regel in den folgenden Zeilen erhalten ist ist offenbar zu erganzen (visurjaniyah khalu sasase)su1) pratjayesu (pararupam2) apad sate vilbhasaya und das laßt darauf schließen daß auch im Sutra asases i anstatt se se se va stand Hatte der kommentator die Lesung Durgasimhas vor sich gehabt so hatte er gewiß in seiner Erklarung de gra se ta se va pare gesagt so wie er 1 5 1 (Bl 49a 1f) (tisarjaniyas ce) ch(e) va sam durch visafrjaniyah klalu ce va che va pajre sakaram apadyafte) oder 1 5 3 (Bl 49b 3f) te the va sam durch (visarjanijah khalu te) va the va paris) sa(karam apad jate) erklart4) Die unbeholfene Fassung des Sutra 1 5 6 in Durgasimhas Rezension ist offenbar unter dem Einfluß von 1 5 1-3 entstanden Warum freiheh der Verfasser nicht auch in renen Sutras das leicht irrefuhrende ra vermieden und eisarjaniyas cachayoh sam fathayoh sam und tatha joh sam gesagt hat ist schner zu sagen Dur gasıml a bemerkt pratyekam vatra samuccaye balavabodharthal Jedenfalls 1st die Fassung von 1 f 6 in der turkestanischen Rezension viel glatter und es 1st kaum zu bezweiseln daß sie auf spaterer Verbesserung beruht

<sup>1)</sup> Les éagasegu 1) Oder parasya rupam 1) Les pare

<sup>1)</sup> Das a miges Sutra 1 5 2 t n So we sol on Seg bemerkt samt der Er Ling durci en Verschen des Sol re bers fortgefallen. Fas nd in Bl 47b if n t Reste der Be pole erhalten (lah fasa) juni – kal ş (les las) fasaya(t – kah thakd rena — laş tha)karena — li

Das Sütra 1, 5, 8 aghosavatoś ca in Durgasimhas Rezension fehlt leider in unserer Handschrift. In So lassen die B! 46a 3 erhaltenen Reste, wie Sieg bemerkt hat, erkennen, daß es (akājraghosavatoś (ca) lautete Auch das ist offenbar eine spatere, verdeutlichende Fassung des Sütra

Zwischen 1, 5, 10 und 11 von Durgasimhas Rezension ist in unserer Handschrift ein Sütra eingeschoben bhagoghobhyāñ ca Das Sütra ist unter der Zeile nachgetragen, aber sicherlich von dem Schreiber selbst, und da sich das Sütra an derselben Stelle auch in So findet (Bl 49a 1ff 1), so ist die ursprungliche Weglassung des Sütra in unserer Handschrift als ein reines Versehen des Schreibers zu erklaren. Den Text des Sütra und des Kommentars in So hat schon Sieg herzustellen versucht. Vielleicht lautete das Sūtra in Šo mit Unterdruckung des Sandhi bhaqoaghobhuām ca. so wie auch Panini in seiner Regel 8, 3, 17 bhobhagoaghoapitriasya yo 'st sagt, jedenfalls brauchte der Kommentator in der Erklarung von 1, 5, 11 (Bl 48a1) die Form bhaq(o)a(qhobhyām) Mir scheint es sehr deutlich zu sein, daß wir es hier mit einer Erweiterung des Sütra-Textes in der turkestanischen Version zu tun haben. Es ist ohne weiteres begreiflich, daß der Verfasser des Kātantra die von Pāmni 8, 3, 17 im Verein mit bhos genannten bhaqos und aghos wegen der Seltenheit ihres Vorkommens fortließ, aghos ist nach dem PW außerhalb der grammatischen Literatur überhaupt noch nicht belegt Anderseits ware es bei der unverkennbaren Neigung, das Kātantra zu vervollstandigen, ganzlich unverstandlich, warum man das iene Wörter behandelnde Sütra gestrichen haben sollte, wenn es einmal im Texte stand Daß man die Regel uber bhagos und aghos spater vermißte, zeigt auch die Bemerkung Durgasımlas unter 1, 5, 10 bho ity āmantranaulāropalalsanam kecit Wahrend sich diese Leute mit einer kunstlichen Interpretation des uberheferten Textes begnugten, ging man in Turkestan oder in dem Lande, aus dem die turkestanische Version stammt, weiter und fugte ein eigenes Sütra uber bhagos und aghos in den Text ein

Die Sütras 1, 5, 12 und 13 in Durgasimhas Rezension sind in unserer Handschrift, wie die Schreibung zeigt, in ein einziges Sütra zusammengefaßt nämiparo ran ghossaidsiaraparah) Dis gleiche ist in So der Fall (Bl 48b 2ff), wie außer der Schreibung das vorangestellte Beispiel für die in der Regel gelehrte Operation beweist<sup>2</sup>) agnish) dahats.

(nāmipa)ro ram gho(saiatsiaraparah) In diesem Falle hit die turkestanische Version sicherlich das Ursprunghiche bewahrt Durgasimba bemerkt zur Erklarung von 1, 5, 12 (nāmiparo ram) nāminah paro visarjanijo ram āpadyate | nirapek ah | supîh | sutüh | irūrartham vacanam idam Liebich) betrachtet in seiner Übersetzung nirapeksah als das Beispiel fur

<sup>1)</sup> Die Blatter 48 und 49 sind vertauscht

<sup>\*)</sup> Sieg a a O S 203 hat die Sache, durch Durgasimha irregelettet, nicht richtig

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zur Finführung in die indische einheimische Sprachwissenschaft. I Das Kütantra

die Regel Allein warum sollte nirapelsah luer als Beispiel gegeben sein, wo es doch genau so gut als Beispiel für 1 5, 13 (ghosaidstaraparah) dienen könnte. Die wirklichen Beispiele sind offenbar supih und sufüh, wie ja auch die Bemerkung zeigt "Diese Regel (ist) um des ih und üh willen (gegeben)." Die Stamme der beiden Worter lauten supis "gut gehend", sulus "gut tonend", die Nominative supih sufüh Damit sich diese Formen ergeben mussen die aus supis, sulus nach der gewöhnlichen Weise entständenen supih sufüh zunachst in supir, sulur gewähnlichen Weise entständenen supih sufüh zunachst in supir, sulur gewähnlichen Weise entständenen supih sufüh! gebildet werden kann können davon nach der Regel Kät 2 3 52 iruror rürau die Nominative supih sufüh! gebildet werden wie der Nominativ gih von gir Es braucht wohl kaum gesagt zu werden daß der Verfasser des Kätantra Formen wie supih und sufüh meht berucksichtigte Um ihre Bildung auch nach den Kunstgniff des Yogavibhäge das Sütta namiparo ram gewonnen wonach der Visarjamya nach nämn wie Durgasimha sagt nirapelsah, d h un sbhangig von allen Bedungungen zu r wird

In Zeile 3 schließt der Abschnitt über den Sandlu das yah in Zeile 4 ist wie wir spater sehen werden zu (pañcamodhyā)yah zu erganzen

Es folgen auf unserem Blatt dann aber noch drei Zeilen in denen zu nachst nipātas aufgezahlt werden. Der Anfang ca ia hāhaira deckt sich mit dem Anfang des Gana cadayah bei Pānini (1 4 57) In Zeile 5 findet sich eine Liste von *upzsargas*, mit *pra para* beginnt auch Paninis Gana *prādayah* (1 4 58) In der letzten Zeile scheinen Regeln über den Sandhi von nipālas enthalten zu sein. Auch die letzten fast völlig zerstörten Blatter von So haben offenbar von den nipalas und upasargas gehandelt, 54b l 1st nipā[t] ca 58a [pa u]pa zu lesen Auch die svaradini, die Pan 1. 1 37 in enger Verbindung mit den nipatas genannt sind scheinen hier aufgezahlt gewesen zu sein siehe 55a 4 (a)[nta]h svah p[r]ātāh In Šo werden ferner im Kommentar zu 1 1 20 um das im Sutra genannte padam zu erklaren die vier Wortarten aufgeführt in 7b 2f ist offenbar (namajam ālhyālajam aupa)sarggajam nas(pālajam) zu lesen Es werden dann fur jede Kategorie Beispiele angeführt, von denen für das Nomen ist trksogni(h), von denen fur das Verbum pacyate erhalten. In der Stelle über die upasargas und nipālas 8a 3 ist zu lesen aupa(sargajam punah - pra para) ni - nir ud duh sam vy ava(nu) tu(e)vamādı --naspātas (am punah ---) (ads) Hier sind also die Regeln die in unserer Handschrift in Zeile 4 und 5 stehen zitiert, sogar der Fehler ni fur ni kehrt hier wieder Nun wissen wir daß die Kasmir Rezension am Schluß des ersten Buches einen nipā tapāda hatte es zeigt sich, daß dieses Kapitel auch in der turkestanischen Rezension das erste Buch beschloß Das Kapitel war in Slokas ab

<sup>1)</sup> Der Visarjaniya aus r ergibt sich nach hat 2 3 63

gefaßt¹) und offenbar sehr kurz, nach unserer Handschrift scheint es nur etwa 4 oder 5 Ślokas umfaßt zu haben

In Oyzıl haben sıch auch noch Reste einer zweiten Handschrift des Katantra gefunden Es sind zwei größere und vier kleine Bruchstucke, von denen sich zwei mit Sicherheit als zu dem einen größeren Bruchstuck gehörig erkennen lassen Die Blatter sind 7,5 cm hoch, ihre ursprungliche Lange laßt sich nicht bestimmen Das Schnurloch ist 9 cm vom linken Rand Die Schrift ist der nordwestlichen Brähmi aus dem Anfang der Gupta Zeit, so wie sie in der Handschrift der Kalpanamanditika (Kalp.) vorliegt, noch sehr ahnlich Ich verweise insbesondere auf das la dessen Vertikale auch hier noch weit über die Zeile hinausragt, wahrend sie in den Gupta Inschriften auf die Zeilenhöhe verkurzt wird2) Das U ist junger als das von Kalp , es zeigt die kraftige Kurve, die in allen nordwestlichen Inschriften der Gupta Zeit erscheint<sup>3</sup>) Gewisse Eigentumlichkeiten lassen aber doch erkennen, daß die Schrift von einem turkestanischen Schreiber herruhrt, was 1a auch schon dadurch nahegelegt wird, daß die Handschrift auf Papier geschrieben ist. In funf Zeichen macht sich der turkestanische Charakter der Schrift bemerkbar

1 Das na zeigt noch die schleifenlose Form von Kalp, die Schleifen form dringt erst im letzten Viertel des 5 Jahrhunderts in die nordwestliche Schrift ein 19 In unserer Handschrift wird aber der rechte Teil der Horizontale so stark gehrummt, wie es in der indischen Schrift, solange die schleifenlose Form besteht, wenigstens im Norden überhaupt nicht üblich ist Das Zeichen ist deutlich der Vorlaufer des na der nordturkestanischen Schrift des 7 Jahrhunderts, hier ist die Rundung zur schaffen Ecke ge worden Zwischenstufen inden sich in der Handschrift Du des Kätantra, in dem Schenkungsformular Nr I (SBAW 1922, S 243f, oben S 520f) und in Blatt A—F V 5 des Schenkungsformulars Nr XI (SBAW 1930, S 18f, oben S 607f)

2 Das ma unterscheidet sich von den Zeichen in Kalp dadurch, daß die Feder zunachst nicht von links nach rechts geführt ist, wodurch das kleine Strichelchen am oberen Ende des linken Teiles des Buchstabens entsteht, sondern gerade umgekehrt von rechts nach links Das ist in Indien, soviel ich weiß uberhaupt niemals geschehen Wohl aber erklart sich daraus die Kastenform, die der obere Teil des ma der spateren nord utrikestanischen Schirft zeigt, sie ist dadurch entstanden, daß das obere kleine Strichelchen immer weiter und schließlich bis an die Vertikale verlangert und, der ganzen Tendenz der Schrift entsprechend, die Rundungen zu Ecken umgestaltet wurden. Die vorlun genannten Handschriften weisen sehon etwas weiter entwickelte Formen auf als unsere Bruchstücke

<sup>1)</sup> In dem in Zeile 5 erhaltenen Halbéloka ist eine Silbe durch ein Versehen des Schreibers fortgefallen 1) Genaueres Bruchstucke der Kalpanamanditika S 13f

<sup>1)</sup> Fbd S 14 4) Fbd S 10

- 3 Der untere Teil der linken Seite des A ist in unserer Handschrift eine am linken Ende im spitzen Winkel nach rechts umgebrochene Hori zontale Das A in Kalp laßt sich in diesem Fall nicht vergleichen, da es eine ganz eigentumliche Form mit völligem Schwund des unteren Teiles zeigt1) Das A unserer Handschrift laßt sich ohne weiteres als Fortsetzer des A der Kusant Zeit begreifen, und daß in der nordwestlichen Schrift ım Anfang der Gupta Periode der untere Teil des Zeichens eine ganz ahn liche Form hatte wie in unserer Handschrift macht die Kunferplatte von Indor aus dem Jahr 465 (GI Nr 16) zur Gewißheit Hier ist der untere Teil der linken Seite des A (in ansrikam Z 0) prinzimell noch derselbe wie in unserer Handschrift nur ist der Winkel zum Bogen abgerundet Mit dem Ende des 5 Jahrhunderts wird dann der untere Bogen dadurch, daß er einen Schwung nach links erhalt gewissermaßen umgedreht. Die fruhesten engraphischen Beispiele für dieses dem Nägari Zeichen schon abpliche 4 bieten wohl die Karitalai Platten aus dem Jahr 493 (GI Nr 26)2). die neue Form findet sich aber auch schon in den ersten drei Teilen des Bower Manuskripts also im dritten Viertel des 4 Jahrhunderts Der obere Teil der linken Seite des A weist ganz dieselbe Veranderung des Dultus auf wie der obere Teil des ma In der Form in der das A in unserer Handschrift erscheint ist es die Vorstufe des nordturkestanischen A des 7 Jahrhunderts Dies entstand dadurch daß der untere spitze Winkel abgerundet und dann die beiden freien Enden des oberen und des unteren Borens nach rechts his zur Vertikale verlangert wurden. Die Zwischen stufen mit dem teilweise schon abgerundeten Winkels), aber noch nicht bis zur Vertikale ausgezogenen Enden zeigen die obengenannten Hand schriften
  - 4 Das ya unterscheidet sich von den Zeichen in Kalp dadurch diß der mittlere Aufstrich oben ein weing nach rechts gebogen ist, wis wiederum als eine Ligentumlichkeit der turkestausischen Schrift bezeichnet werden nuß Sie kehrt in dem ya des Schenkungsformulars Nr XI AR und B wieder, aber Du das Schenkungsformular Nr 1 und BI AV und C—F V See Schenkungsformulars Nr XI haben stark abweichnet Formen die waltrichenlich einen anderen Ausgangspunkt haben so diß die Entwick lung des turkestanischen ya vorlaufig noch meht klar zu übersehen ist 5 Auch das la weicht schon ein weing von der indischen Form ab
    - In Kalp sind die beiden Enden der horizontalen ursprunglich ganz ge

<sup>1)</sup> Kalpanamandit kā S 12f

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Sucho actia: Z 8 a) a Z 10 In acchett Z 18 set das A in der Phototype undeutlich und das A von ae jabalant. Z 19 das B ihler in seno Schriftafel I, I, I, 2 aufgenommen hat its jelenfalls anormal I in dem A der spatteren Guyta Zeit ganz abniches Zeiel en findet sich übrig nis sehon in d r Kusana Zeit in der Mathurā In schrift. P ja In 1 1 385 kr 7.

<sup>3)</sup> In d in A von anena in Ar VI BR 1 anena DR 6 1 t aber der Winkel noch ganz deutlich

raden Querbarre leise gesenkt, in unserer Handschrift ist das rechte Ende zu einer kräftigen Kurve umgestaltet. Aus dieser Form hat sich das ka der spateren nordturkestanischen Schrift entwickelt, indem genau wie beim na die Kurve zur Ecke verandert wurde. Daß die Form, in der das ka in der Handschrift erscheint erst in Turkestan entstanden ist wurd dadurch bestatigt, daß sich das ka der nordwestlichen Schrift in Indeen in ganz anderer Richtung entwickelt, hier wird das linke Ende der Querbarre bis zum Ende der Vertalale verlangert, wofur die frühesten Bei spiele in Teil 1—5 des Bower Manuscripts vorliegen. In Du und den beiden Schenkungsformularen hat das ka noch ziemlich dieselbe Form wie in unserer Handschrift, doch tritt in Nr. XI. A. V. das Eckige in der Form des Buchstabens, ebenso wie beim na, schon stark hervor

Die pulaographische Untersichung unserer Bruchstucke ergibt, daß im Norden Osturkestans die Schrift um die Mitte des 4 Jahrhunderts begann sich von der aus dem nordwestlichen Indien eingefuhrten Brähmi zu differenzieren Wir werden den Zeitpunkt nicht weiter herabrucken durfen, da das la in der spateren turkestanischen Schrift immer die über die Zeilenhöbe hinausragende Vertikale zeigt, also in dieser Form über nommen sein muß Anderseits verbietet die Entlehnung des U in der Form mit der Kurve, die sich unverandert erhalten hat noch höher hinaufzugehen Die Abweichungen von der indischen Brähmi, die unsere Handschrift erkennen laßt, sind noch nicht bedeutend, wir werden sie daher, ohne ihr Alter zu überschatzen der Zeit um 400 n Chr zuweisen durfen

Die beiden größeren Bruchstucke tragen auf der Ruckseite die Blatt zahlen 14 bzw 15 Diese beiden Blatter entheiten zusammen 22 Sütrus mit Kommentar Auf den fehlenden ersten 13 Blattern konnten demnach etwa 143 Sütras mit Kommentar gestanden haben Der erhaltene Text beginnt im Kommentar zu 2 1,44 In Durgasimhas Text fehlen davor nur 122 Sütras die Handschrift enthielt also jedenfalls auch das erste Buch und zwar wahrscheinlich einschließlich des Kapitels über die nipälas

Der Text der Bruchstucke lautet

<sup>1</sup> Linkes Endstuck und je ein Mittelstuck vom oberen und vom unteren Rande Der Abstand zwischen den Bruchstucken laßt sich nur unge fahr bestimmen

```
supām antah - [al v [r]
R 1 [8] - lahsmi - 81
                                    (tad sha) atu agnim - patu[m] -
  2 lopam = ādyate2 ---
  s gnf1 tisthaftalh -
                                               — [pat]
  . [d]ya[t]e sakā[ra]sya [ca]
```

tad [bhara](ti)

li aldlo

s dhenu - sas = jasa(tanāh)

6 [algneh khalu [pa]ra(sya)

1 (nam=a)[stalram - [ta](d+bhavati) 2 Lies anaduate

Rlott 151

V 1 [y] t[1] n atra - [t]ya[d]

2 dasah = pade mah - utvam mat [-] tad = bhava[t](1)

s au - o av - vyanjanam afslvaram - rfel

\* nadisraddhabhuah — he vuaktikarane — tad-bhalval(ti)

5 \$ ca - [1a] satanah - e ay - o av - vyanjana(m asvaram -)

e oneh khalu z = ed bharatı uh od=lbhalvatı nasınasor=a

1 patos = s[v]a(m) - || gos = ca - dha - ta [-] (nas)[1 -] na(s) [-] R 1 g[ols=stam - | nir au sapurtvah - dhā - [a](gni -)

2 dha - sakhi - pati - ta - ni = sakhipatyoh khaflul

s ta - nafs]: - nas - nas: - nas - jasatanfa]h - sa

tad=bharati salhyur=ānayah — salhyus siam — patyur ānayah patuus=siam2 -- |

s rati saha purviena siarena - rya[n]janam-as(varam)

s ta - ss - rdantasya khafl](v) ā

7 \* (bha)[rat]r sasr [p]praftua][u]e

1 Linkes Endstuck

Die Worte von palyur bis stam sind nachtraglich über der Zeile eingefügt

Αı

<sup>1</sup> Mittelstuck vom Rande \* Stuck aus der Mitte Der Text erfordert einige Erlauterungen

## Blatt 14

V 1 und 2 Das sarvvanā könnte zu der Annahme fuhren, daß das Blatt in der Erklarung von 2, 1, 43 sarvanämnas tu sasato hrustapürväs ca beginne, allein dann könnte Zeile 2 nicht schon mit den Beispielen für 2, 1, 44 dvitiyätrtiyäbhyäm vä anfangen Wahrscheinlich gehören die beiden ersten Zeilen dem Kommentar zu 2, 1, 44 an, und es war in diesem auf die vorhergehende Regel, deren Bestimmungen ja für 2, 1, 44 fortgelten, Bezug genommen

Ÿ 3 und 4 Die Stelle gehört der Erklarung von 2, 1, 45 nadyā ai ās ās ām an Zeile 3 ist etwa zu erganzen (nadyāk) khalu parām matan(t)s. (ai ās ās ām its yathāsamkhyam bhavants), in Zeile 4 stehen die Beispiele (nadyas) — nadyāh — nadyah — naddyām)

V 5 Die erhaltenen Worte stammen aus der Erklarung von 2, 1, 46 sambuddhau hrasvah Sie lassen sich in Übereinstimmung mit Durgasimhas Kommentar etwa erganzen (nadyāh sambuddhau hrasvo bha)vati he nadi— (he tadhu ||) Die folgenden unter die Zeile herabhangenden und durch ein alsara getrennten I und m sind Reste des Sütra 2, 1, 47, es ist zu erganzen (amsasor ädir I)l(opa)m

V 6 (na)dim — nadih — sind Beispiele für die Regel 2, 1, 47 Auffallig ist, daß dahinter noch ein mit na beginnendes Wort zu stehen scheint, man sollte wie in Durgasimhas Kommentar vedhüm — vedhüh erwarten Die im Anfang der Zeile stehenden Worte die zu rephasor vi(i)sa(r)jja (niyah) zu erganzen sind, sind das Sütra 2 3, 63, das im Kommentar zi tiert ist, um den Übergang von nadis in nadih zu rechtfertigen

V 7 alaksmitandrych 'außer in laksmī und tandri', macht den Ein druck, Teil eines Sutra zu sein und in der Tat erwartet man eine derartige Angabe als Ausnahme zu 2, 1, 48 ikarāntāt sih, wonach das s des Nomunanatius (si) nach einer auf : auslautenden nadi schwinden soll. In 2, 1, 9 wird der Terminus nadi für Stamme auf : und ü vorgeschrieben, wenn sie etwas Weibliches bezeichnen id üt stryālhyau nadi. Darunter fallen auch Worter wie lak wie und tandri, sie mußten also auch nach 2, 1, 48 den Nominativ Singularis ohne s bilden. Offenbar ist in der turkestanischen Ver sion alaksmitandrych dem Sütra 2, 1, 48 hinzugefugt, wahrend Durgasimha die Ausnahme für laksmi, die er ebenfalls bemerkt hat, kunstlich in das Sütra hinen interpretieren will. Allerdings muß ich bekennen, daß ich seinen Gedankengang nicht verstehe, er sagt nur ikäro 'nto yasmād it kim | laksmīh'). Die turkestanische und Durgasimhas Rezension verhalten sich also in diesem Fall genau so zueinander wie in der Regel über den

<sup>1)</sup> Auch Pänum lehrt die Frihaltung des e hinter lalemt usw meht ausstrucklich kur ihn lag aber auch keine Vernahssung dazu vor, da er in 6, 1, 68 den Abfall der Nommativendung e nach dem Femnansuffix ni lehrt, lalemt, arti, lautri issw eind aber nicht mit ni gebildet. Siehe Ugädis 3 158—160, wo Ujiyaladatta für lalemt auch zume aberuchende Neming anfahr.

Sandhı von bhagos und aghos (1, 5, 10) Von landri wird im Kommentar zu Unädis 4, 66 der Nominativ tandri gelehrt, daneben kommt allerdings auch tandrik vor, und in Candragomins Unädis 1, 88, 89 wird hintereinander tandrik, lalsmik aufgeführt Die Worte ikärändäd itt kasmäl leiten naturich ein Gegenbeispiel für die Hauptregel wie etwa radhüh ein

R1 Der Anfang der Zeile gehört noch dem Kommentar des erweiterten Sütra 2, 1, 48 an Es wird erst der Stamm lalsmi, dann die Endung si gegeben, und darauf folgte offenbar die fertige Form lalsmih Die Worte supäm anlah stammen wahrscheinlich aus der Erkhrung des folgenden Sütra 2, 1, 40 vyanyanäc ca doch bleibt mir ihre Bedeutung an dieser Stelle unklar Auch das dahinterstehende Wort, das wohl asiara war, weiß ich nicht zu deuten

R 2 lopam ddyale (verschrieben fur āpadyale) ist Teil der Erklarung von 2, 1, 50 agner amo 'kārah, die bei Durgasimha agnisamjādāl paro 'mo 'kāro lopam āpadyale lautet Die weiterhin angefuhrten Beispiele (lad blairetig agnim — palum sind dieselben wie in Durgasimhas Kommentar

R 3 (a)gnī tisthatah ist das Beispiel fur 2, 1, 51 aulārah pūrum Es folgte wahrscheinlich als Beispiel fur einen u Stamm pat(u tisthatah)

R 4 und 5 Die Worte dyste sakürasya ca stammen aus dem Kommentur zu 2, 16 Saso 'lärah sa'a ca no 'stryäm Wie sie zu erganzen sind, zeigt die allerdings etwas abweichende Erklarung Durgasmihas ayneh parah saso 'kürah pärrasiraram äpadyate! sas' ca no bhavati! lastryäm In Zeile 5 steht das Gegenbeispiel das durch die Bestimmung astryäm in dem Sütra verankaßi ist. Es wird zuerst der Stamm dhenu angefulnt, dunn die Endung sas. Ehe die fertige Form dhenäh, die in der Handschrift verloren gegangen ist gegeben war war noch eine Bemerkung eingeflochten, die nach Bl 15 R 3 zu yaśsi(tanäh) zu ergunzen ist. Der Sinn dieses Wortes ist offenbar '7, s t und n im Anlaut einer einhalti sind ambondhas, die nach 3, 8, 31 für die Sprache selbst nicht verwendet werden!' Da diese Bemerkung im Kommentar immer wieder vorkommt, ist sie formelhaft abgekurzt worden

R 6 und 7 Die erhaltenen Worte agneh khalu para(sya) gehören dem Kommentar zu 2,1,53 hä nä an, Durgasimhis Erklarung lautet agneh paravsog järatenassya mödes bharuti i båbaruti) beitet die Beispiele ein Die Buchstabenreste im Anfang von Zeile 7 lassen sich insch 15 V 3,5, R 5 mit Sicherheit zu (ryußpanna a)srarum herstellen Das ist das abgekurzt zutierte Sütra 1,1,21 (nach Durgasimhas Zahlung), das hier währscheinlich um der Gegenbeispiele, etwa buddhy-ā, dhen-ā, willen angefuhrt war Ich vermute daher auch, daß das folgende ta zu tadi bharuti), den Einleitungsworten fur diese Gegenbeispiele, zu erganzen ist Die Ablurzung

<sup>1)</sup> Die tibhakts, die im Anlaut einen anubandha haben, sind im Katantra nach 2 1,2 jas (Nom Pl) sas (Akk Pl), M (Instr Sing) ne (Dat Sing) nass (Abl Sing) nas (Gen Sing), ni (Lok Sing)

der zitierten Sütras ist in den turkestanischen Handschriften des Kätantra Kommentars ganz gewöhnlich. In So wird in der Erklarung der eristen Sandhregel (1, 2, 1) das Sütra 1, 1, 21, wie schon Sieg, a. a. O. S. 197, bemerkt hat, im vollen Wortlaut zitiert, der Kommentar lautete etwa (11a 4ff) (sa)mänäh khälu purvuh — (saiarne prahjaye dirghibhana)!(i) paraš ca lopam āpa(dyate — vyañyanam asvaram param) varnan na(yet—tad bhavati danda agram —) dandāgra(m) usw. In dem Kommentar zu den folgenden Sandhiregeln findet sich haufig ein vyam, so 13a 1 (1, 2, 3), 13b 4 (1, 2, 5), 15a 1 (1, 2, 7), 16b 1 (1, 2, 10), 18a 2 (1, 2, 15), 19a 4 (1, 2, 16), 31b 4 (1, 4, 5), 35a 3 (2, 14, 4, 6), 35a 3 (eingeschobenes Sütra), 75 3 (1, 4, 12), 39b 3 (1, 4, 13), 40a 4 (1, 4, 14), 43b 2 (1, 5, 4), 45a 3 (1, 5, 6), 47a 1 (1, 5, 9) Sieg, S 190, vermutet, daß vyam soviel wie vyākhyānam sei, allein es ist zweifellos das noch weiter als in unserer Handschrift gekurzte Zitat des Sütra 1, 1, 21<sup>2</sup>)

Da vor dem ado auf dem kleinen Bruchstuck noch der vertikale Doppelstrich sichtbar ist, der den Abschluß einer Sütraerklarung anzeigt (vgl 15 V 7, R 1, 4), muß ado der Rest des Sütra 2, 1, 54 ado 'mus ca sein

## Blatt 15

V 1 und 2 Diese Zeilen gehören noch der Erklarung von 2, 1, 54 an y tinätra wird zu amwyeti nätra zu erganzen sein. Im folgenden werden offenbar im Kommentar eine Reihe von Regeln zitiert, die für die Bildung der Form amunä in Betracht kommen. Das tyad ist wahrscheinlich der Rest von 2, 3, 29 tyaddädinäm a nibhaltau²). In der zweiten Zeile haben wir 2, 4, 5 (a)dasah pade mah und 2, 3, 41 utcam mät. Das tad bhavat(i) führt dann wie gewöhnlich das Beispiel amunä ein.

V 3 Die Reste stammen aus dem Kommentar zu 2, 1, 55 ir ed ur oj jass, wonach z B aus agni und patu vor jas zunachst agne-as, pato-as werden Im Kommentar werden die Sütras 1, 2, 12 (e) ay und 1, 2, 14 ow zuttert, nach denen sich die Formen agnay-as, pata-as ergeben Dann wird abgekurzt zu vyañyanam asvaram, Sütra 1, 1, 21, zitiert das zu agnayas, patavas fuhrt Das nachste Sütrazitat, von dem sich nur re erhalten hat, ist 2, 3, 63 rephasor visaryaniyah, nach dem die endgultigen Formen agnayah, patavah zustande kommen

V 4 Das Erhaltene gehört dem Kommentar zu 2, 1, 56 sambuddhau ca an Das Sütra lehrt die Bildung der Vokative agne, dheno usw Im Vokativ tritt nach 2, 1, 5 ämanirite sih sambuddhih zunachst die Nomiativendung s (si) an, diese fallt nach 2, 1, 71 krasranadisraddhähyah sir lopam nach Stammen auf kurzen Vokal und femininen Stammen auf i und ä ab Im Kommentar wird das Sütra 2, 1, 71 abgekürzt zu (krasra)nadi-

In volken Wortlaut wird das Sutra außer in 11b 2 nur noch in 42a 3 (1, 5, 1)

<sup>1)</sup> Nach Durgasunha zu 2, 1, 25 gehört adas zu den tyadādayah

éraddhübhyah zitiert Dann folgen die Bemerkung, daß he zur Verdeutlichung hinzugefügt sei he cyaktikarane, und endlich, durch tad bhara(ti) eingeleitet, die Beispiele

V 5 Die Zeile gehört in den Kommentar zu 2, 1, 57 ne Das éca weiß ich nicht zu erganzen Die übrigen Bemerkungen erklaren die stufenweise Entstehung von Formen wie agnaye, palare usw Nach dem Stürte ergeben sich zunachst agne + ne, palo + ne Das jasatanah des Kommentars deutet, wie schon zu 14 R 4 und 5 bemerkt ist, an daß die Anubandhas fortfallen müssen Dann werden die Sütnse auf (1, 2, 12) und o av (1, 2, 14) zitiert, nach denen die Formen agnay e, palare lauten wurden Das letzte Zitat, das zu ryaßyana(m astaram) zu erganzen ist, ist wiederum 1, 1, 21, das zu den wirklichen Formen agnaye, palare fuhrt

V 6 Das Erhaltene stammt aus dem Kommentar zu 2, 1, 58 nasınasor alopas ca Fur i = 1st offenbar ih zu lesen Die ganze Erklarung lautete etwa (a)gneh khalu ih ed bharalı uh od bharalı nasınasor a(kūra lopas ca)

V <sup>7</sup> Das patos seum im Anfang der Zeile ist das letzte Beispiel für die Genitrivhldung nach <sup>2</sup> 1, 58 seum ist hinzugefügt um den Genitriv von dem formeil gleichlautenden Ablativ zu unterscheiden Goś ca ist das Sutra <sup>2</sup>, 1, 59 Die Erklarung beginnt mit dhä — ta — Diese zunachst ratselhaften Zeichen werden durch 15 R <sup>2</sup> klarer Der Kommentator gibt dort hinter dhä das lings den Stamm, hinter ta die ribhakti, die Endung, um die es sich in der Regel handelt. In unserer Stelle ist go hinter dhä offenbar durch ein Versehen fortgefällen, die Buckstabenreste hinter ta lassen sich zu nass — nas — erganzen dha und ta sind die Abkurzungen der Sütra <sup>2</sup>, 1 1 und <sup>2</sup>, die die Defuntion von lings und vibhakti enthalten dhatusübaktivarjam arthaval lingam und tasmät parä vibhaktayah

R1 Dus gos stam ist das Beispiel für den nach 2, 1, 59 gebildeten Genitiv von go nir au sapurtral ist Sütra 2, 1 60 Der Kommentar begann wiederum dhā— afgni—)

R 2 Das Erhaltene ist der Anfang des Kommentars zu 2, 1, 61 solht palyor mh Es wird wieder zunrehst das linga und die ribhakit angegeben dhä — sahh — pah — ta — m —, dann folgt die Erklarung des Sütra solhtpotyoh thaku usw

R 3 und 4 Die Zeilen gehören in den Kommentar zu 2, 1, 62 nasinasor um ah Der Text ist nicht ganz in Ordnung, zum Teil aber nachtraßlich verbessert in Zeile 3 ist wahrscheinlich nası — nas — nus Versehen zweimal geschrieben so daß der Kommentar begann (dhā — solhi — poti —) di — nası — nası— paśstanah Über das letzte Wort siche die Bemerkung unter 14 R 4 und 5 Vit sof fangt die Erkhrung des Sütra an sackhrautych khalu) usw In den Beispielen in Zeile 4 ist änayah dem sakhyah und patyuh naturlich hinzugefugt, um den Ablativcharakter der Form anzudeuten, wie sram ihren Genitivcharakter anzeigt. In welcher Bedeutung änayah

hier gebraucht sein sollte, ist mir allerdings völlig unklar Sollte es etwa aus *ânaya* verderbt sein 'Bring von dem Freunde, dem Herrn'?

R 5 Die Zeile stammt aus dem Kommentar zu 2, 1, 63 rdantät sa pärvah In Durgasimhas Erklarung steht um äpadyate für (ur bha)rati rdantāl lingāt paro nasinasor akāra um äpadyate saha puriena starena Sütra 1, 1, 21 vyañjanam as(varam) wird zitiert, um den Übergang von pit uh, māl uh zu pituh, māluh zu rechtfertigen

R 6 Die Worte gehören zur Erklarung von 2, 1, 64 å sau silopas ca Der Kommentar begann in der gewöhnlichen Weise mit Konstatierung des linga und der vibhakti, dann folgt die Sütra-Erklarung rdanlasya khalv ä usw

R 7 Die Zeile stammt aus dem Kommentar zu 2, 1, 65 agnitae chasi Durgasimha erklart rdantasya lingasyägnitad bhatati sasi pare. In unserem Kommentar ist pratyaye anstatt pare gebraucht. Diese Verwendung von pratyaya im Sinne von para, die mit dem Gebrauch des Wortes im Rgveda-Prät. (1, 30, 2, 28, 4–14–16–39, 6, 14, 8, 6, 14, 13 usw.) und Vaj Prät. (3–8) übereinstimmt, ist auch in dem in So überlieferten Kommentar ganz gewöhnlich, siehe 12b 4 (1, 2, 3), 13b 3 (1, 2, 5)–14a 3 (1, 2, 6), 14b 4 (1, 2, 7), 15b 1 (1, 2, 8), 16a 4 (1, 2, 10) usw.

Aus den kleinen Bruchstucken A und B ergibt sich nichts von Be deutung Das ddhau ca in Aa 6 ist wahrscheinlich zu (sambu)ddhau ca, dem Text des Sütra 2, 1, 39, zu erganzen<sup>1</sup>) In dem Fall wurde A der Rest des Blattes 13 und a die Vorderseite b die Ruckseite sein Zu dieser Anordnung passen die sparlichen Buchstabenreste recht gut Das ddhau in b 1 ist wahrscheinlich wiederum zu (sambu)ddhau zu erganzen und durfte aus dem Kommentar zu 2, 1 40 stammen, das die Bildung des Vokativs von ambä und Synonymen behandelt (Ca)n(dr)au candr könnten Gegen beispiele in dem Kommentar zu 2, 1 41 sein das die Bildung des Nomi nativs und Akkusativs des Duals von femininen ä Stammen lehrt (Vya) fünamam a in a 7 ist eine neue Art der Abkurzung von 1, 1 21

Aus den bisher veröffentlichten Bruchstucken ergibt sich daß jeden falls die ersten drei Bucher des Kätantra in Turkestan bekannt waren Das vierte Buch stammt wie die Tradition allgemein zugesteht, gar nicht von Sarvavarman, der als Verfasser der drei ersten Bucher gilt, sondern ist ein spaterer Appendix Niri über den Namen des Verfassers gehen die Angaben auseinander Durgasimha nennt ihn in dem einleitenden Śloka seines Kommentars Kātyāyana, nach Raghunandanasiromani, dem Verfasser eines Kommentars zur Durgasimhavritt ist es Vararuci<sup>2</sup>), den andere wie Trilocanadāsa und Harirama mit Kātyayana identifizieren oder als

<sup>1)</sup> Sambudd au ca lautet auch Sutra 2, 1, 56, aber dies kommt hier nicht in Betracht da sich das Bruchstuck nicht mit dem Bruchstuck von Bl 16 zusammen ordnen laßt.

<sup>2)</sup> Belvalkar, Systems of Sanskrit Grammar, S 84

eine Inkarnation des Kätyäyana betrachten!) Jogaräja, der Verfasser der Pädaprakaranasamgati, weist das vierte Buch dem Säkatäyana zu!] In Turkestan hat sich von diesem Buch bis jetzt nichts gefunden; es ist daher nicht ausgeschlossen, daß es gar nicht dahin gelangt ist, zumal das Werknicht immer als Ganzes, sondern in einzelnen Buchern überhiefert wurde Die Handschrift Sa! muß allerdings zum mindesten Buch 1—3 umfaßt haben), die Handschrift Qy² zum mindesten Buch 1 und 2, aber So und Qy¹ enthielten nur das erste Buch

Bestimmtere Schlusse gestatten die Bruchstucke für das Verhaltnis der turkestanischen Rezension (T) zu dem Text, der Durgasimha vorlag (D) Aus So und Qy'i geit hervor, daß in T am Ende des ersten Buches noch ein Abschnitt über die nipātas stand, aus Sa', daß dem Schluß des zweiten Buches ein Abschnitt über die Feminibildung (stripatyaya) folgte Die beiden Abschnitte, die in D fehlen, sind in Slokas abgefaßt und erweisen sich dadurch als spatere Zusatze Sie finden sich beide an denselben Stellen auch in der kasmirischen Rezension (K)') und in Ugrabhütts Kahapastitrartiti') Die beiden Abschnitte sind, wie unsere Bruch stucke zeigen, sehon vor dem 7 Jahrhundert hinzugefügt, und wir können sicher sein, daß das nicht in Turkestan sondern in Kasmir geschehen ist, von wo die Handschriften des erweiterten Textes nach Turkestan kamen

Aber auch was nach Abzug jener beiden Kapitel übrigbleibt, ist noch nicht das ursprungliche Werk Sarvavarmans Auch die Kapitel 5 und 6 des zweiten Buches die die Regeln über die Komposition und die Taddhita Saffive geben, sind in Slokas abgefalt, und Liebich hat gewiß recht, wenn er sie als unecht betrachtet.) Da sie sich nicht nur in K und T, sondern auch in D finden, so mussen diese Versuche das Elementarbuch zu einer vollstandigen Grammatik umzugestalten, in eine erheblich frühere Zeit fallen als die Hinzufugung der kapitel über die nipālas und stripratjayjas

Die Annahme, daß die metrischen Abschnitte des Werkes spatere Zu satze seien, wird durch die Bezeichnungen, die die Bucher und Kapitel tragen, bestütigt Jogaraja bemerkt, daß Sarvavarman drei prokurungs verfaßt habe Dieser Ausdruck findet sich in dem in Säradä Charakteren geschnebenen Bruchstuck Mu in der Unterschrift von 1, 1 sandhiprakarane und einmal auch in Sa<sup>1</sup> (15a 3) in der Unterschrift von 3, 1 p(r)aka rana) prathamah pädas) In der Ausgabe von D heißt es aber in den

<sup>&</sup>quot;) Laebich a a O S 10 ") Vers 14, siehe Belvalkar a a O S 119

Ls fehlen im Anfang 11 Blatter, die, nach dem Frhaltenen zu urteilen, die 337 Sutras und etwa 26 Slokas von Buch 1 und 2, 1, 1—6, 45 gerade füllen wurden 9 Blyaklar a a O S 85

s) Leebich a a O Ugrabhūti wirkte in Kašmir

<sup>)</sup> Die Unechtheit des taddhiapida hatto schon Belvalkar, S 85, erkannt ) Davor ist der Rest eines ta sichtbar, es stand also dihydioprakarana da

<sup>\*)</sup> In einigen Handschriften von D wird der Ausdruck irrtumlich auf die Kapitel angewendet

Unterschriften durchweg nur, daß das soundsovielte Kapitel beendet sei sandhau (Buch 1), nämni catustaye (Buch 2), äkhyäte (Buch 3), und auch im vierten Buch steht überall krisu, nicht kriprakarane Die drei Bucher werden also offenbar fur gewöhnlich nur nach ihrem Inhalt als Sandhi, Naman (Nomen) und Äkhyäta (Verbum) bezeichnet. Dem nämni wird aber in den Unterschriften stets catustaye hinzugefugt, das doch nur 'in dem vier Abteilungen umfassenden Buche' bedeuten kann Auch in Sa<sup>1</sup> 13a 3 steht am Schluß von Buch 2 catusthayam (sic) samäptam Vier Kapitel hat das Buch aber nur nach Abtrennung der beiden letzten, als unecht erkannten Kapitel

Die Kapitel werden in D als pada bezeichnet Liebich hat mit Recht bemerkt, daß der Ausdruck pāda, wenn er in der Bucheinteilung gebraucht wird, nur in der Vierzahl verwendet werden könne Es mussen daher nicht nur das zweite, sondern auch die ubrigen Bucher ursprunglich in vier Kapitel geteilt gewesen sein. Ich bin überzeugt, daß Liebichs Annahme richtig ist, daß das dritte Buch, das ietzt acht pādas umfaßt, ursprunglich aus zwei Buchern zu ie vier padas bestand Liebich weist zur Stutze seiner Ansicht darauf hin, daß sich tatsachlich die ersten vier Kapitel des dritten Buches im Tanjur als besonderer Text ubersetzt finden Schwieriger ist es, die alte Einteilung des ersten Buches zu ermitteln, das auch nach Ausscheidung des nipātapāda noch funf pādas umfaßt. Man könnte daran denken, daß der erste pada, der ja gar keine Sandhiregeln enthalt sondern samıñās und paribhāsās lehrt, spaterer Zusatz sei, allein die Ursprunglichkeit gerade dieses pada wird durch das erste Sütra erwiesen, das mit dem mangala Wort siddhah beginnt wie der echte Teil des Werkes mit dem mangala Wort widdhih schließt1) Liebich vermutet, daß der dritte pada, der von den pragrhyas oder, wie Jogarāja sich ausdruckt, von dem svara sandhipratisedha handelt, nachtraglich eingeschoben sei Aber diese Regeln sind doch so wichtig daß sie auch in einer Elementargrammatik nicht fehlen können, und ich möchte lieber annehmen, daß der kurze nur aus vier Sütras bestehende pāda ursprungheh mit dem vorhergehenden verbunden war, so daß das Buch Sandhi in vier pādas samjāds und paribhāsās, vokalischen Sandhi samt den Ausnahmen konsonantischen Sandhi und Sandhi des Visarianiva lehrte Diese Einteilung des Werkes in vier Bucher zu ie vier padas ist wahrscheinlich, wie schon Liebich angedeutet hat, im Hinblick auf die ausfuhrliche Grammatik Paninis, die acht Bucher zu je vier padas enthalt, erfolgt

Daß in D die alte Bezeichnung der Kapitel beibehalten wurde, auch als durch die Texterweiterung die Vierzahl beseitigt war, spricht für die Altertümlichkeit dieser Rezension Auch in K hat man an dem Ausdruck päda festgehalten, erst in Turkestan hat man begonnen, vielliecht weil

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Verfasser des Appendix über die Krt Suffixe hat das nachgenhmt indem er sein Werk mit niddhih beginnt und mit eriddhih sehließt

man das Schiefe der Bezeichnung einsah, pāda durch adhyāya zu ersetzen Sa1 15a 3 steht, wie schon bemerkt, in der Unterschrift noch prathamah pāda, aber 12a 2 taddhītādhyāyas sasta, 13a 3 stripratyayādhyāyas saptama So 41b 3 1st caturiho erhalten, dessen o zeigt, daß darauf nicht padah, sondern dhyāyah folgte Qy' 4 1st das yah zu (pañcamodhyā)yah zu er ganzen

Der Nachweis, daß T eine um zwei Kapitel erweiterte Fassung von D enthalt, entscheidet naturlich noch nicht die Frage, ob der Text der Sütras in den beiden gemeinsamen Teilen besser in T oder D überliefert ist Bisher haben sich Verschiedenheiten zwischen den beiden Rezensionen an folgenden Stellen feststellen lassen1)

Die Sütras 1, 1, 21 und 22 von Derscheinen, wie So 9a 3-10b 1 zeigt, in T in umgekehrter Reihenfolge Wahrscheinlich hat T in diesem Fall das Ursprungliche gewahrt, denn auch in Kaccayanas Pali Grammatik, die enge Beziehungen zum Katantra aufweist, stehen die entsprechenden Regeln 1 1, 10 und 11 in dieser Reihenfolge Dem anatikramayan vislesayet (D 1 22) steht hier pubbam adhothitam assaram sarena riyojaye (1, 10), dem eyanjanam asvaram param varnam nayet (D 1, 21) naye param untte (1, 11) gegenuber

D 1, 2, 16 wird in So 19a 2-20b 4 im Kommentar in zwei Sütras zerlegt auadinam yaralopah padante na sa und lope tu prakrith. Mir scheint die Sonderstellung des lope in prakrisk das Naturlichere zu sein, ein Grund fur die Zusammenfassung der beiden Sütras in Dist nicht ersichtlich Inhaltlich ist der Unterschied ganz belanglos

Der Text der in So 21 b 22a erhalten ist, legt, wie Sieg bemerkt, die Vermutung nahe, daß zwischen D 1, 2, 17 und 18 in T ein Sütra eingeschoben war. Genaueres laßt sich aber vorlaufig nicht ermitteln

Hinter D 1, 4, 7 sind in T, wie aus So 34a 1-35b 2 hervorgeht, zwei Sütras eingeschoben Das erste betraf wie die Beispiele des Kommentars tıryan sele — tıryank sele — sugan sande — sugant sande — tıryan sarası - tiryanl sarasi2) beweisen den Einschub eines L und t hinter einem im Wortauslaut stehenden n bzw n, wenn s s oder s folgt Das Sütra selbst

herstellen Fur tıryan hest die Handschrift überall tiryan

<sup>1)</sup> Auf die Lesarten von Sa1 im Texte der Sutras 3, 1, 32 (14b 4 syasahitani anstatt syasamhitāni) und 3 2 12 (15b 1 -syānta anstatt -syāntya) gehe ich meht em es handelt sich vielleicht nur um Schreibfehler. Auch die Lesart von Sa2 (V 4) in 2 6 42 niy(d)der anstatt niyamunder beruht wohl nur auf einem Versehen die Lesung von D ist durch das Metrum gesichert Daß die Personalendungen in Sat ım Text gegeben werden wahrend sie in D, wenigstens in Eggelings Ausgabe, im Kommentar erscheinen macht keinen Unterschied, vgl. die Bemerkungen Liebichs, Zur Finführung I S 11 Ich möchte ubrigens darauf hinweisen daß die Kasus endungen in 2 1, 2, die doch mit den Personalendungen auf gleicher Stufe stehen, m emer Handschrift auch in D im Text nicht im Kommentar, angeführt werden 1) Die Berspiele lassen sich für dieses und das folgende Sutra mit Sicherheit

stand ın 34a 2 Sieg erganzt die erhaltenen Reste zu (nan)au katābhyām śasase(su vyaradhiyete), vielleicht ist sasase(bhyo) zu lesen, jedenfalls aber noch ein za hinzuzufugen, denn es handelt sich, wie Pan 8, 3, 28, Cand 6 4, 12. Śāk 1, 1, 145, Hem 1, 3, 17 zeigen, um eine fakultative Regel Gerade das aber macht es doch sehr wahrscheinlich, daß der Verfasser des Kātantra sie als fur ein Elementarbuch überflussig überging, sie pflegt ja auch in unseren Schulgrammatiken zu fehlen!) Die Annahme, daß die Regel spater in D gestrichen sei, widerspricht der überall zu beobachtenden Tendenz, das Elementarbuch zu einer vollstandigen Grammatik umzugestalten Genau die gleichen Grunde sprechen gegen die Ursprunglichkeit des zweiten Sütra, das nach den Beispielen des Kommentars sat sahasräni - satt sahasrānı und bhavān sādhu - bhavānt sādhu, wie Pān 8,3 29 30, Cand 6, 4, 13 14, Sak 1, 1, 146, Hem 1, 3, 18, den fakultativen Einschub eines t nach auslautendem t und n vor s lehrte. In diesem Fall ist die fakultative Gultigkeit der Regel auch handschriftlich bezeugt, 35a 1 sınd die Schlußworte des Sütra takarena va erhalten

D 1, 5, 6 ée se se vã vã pararûpam lautet in T (Qy¹ 1, Śo 45a 1f ) éasasesu vã pararûpam Die Fassung von T ist offenbar die spatere, siehe oben S 660

D 1, 5, 8 aghosavatos ca lautet in T (Śo 46 a 3) akāraghosavatos ca Die Fassung von T ist sicherlich die spatere, siehe oben S 661

Hinter D 1 5, 10 ist in T (Qy 1 2 So 49a 1f) das Sütra bhaqoqhobhyām²) ca eingeschoben Das Sütra ist zweifellos ein spaterer Zusatz siehe oben S 661

D 1, 5, 12 und 13 bilden in T (Qy¹ 2 Śo 48b 3) ein einziges Sütra namiparo ram ghosaiatsvaraparah In diesem Fall ist die Fassung von T sicherlich die altere siehe oben S 661f

D 2, 1, 48 *ıkārāntāt sıh* ıst ın T (Qy² 14 V 7) offenbar nachtraglıch durch den Zusatz *alaksmitandryoh* erweitert, siehe oben S 667f

D 3, 2, 4 lautet dhātor vā tumantad schatmankakartrkat, m T (Sa¹ 15a 4) steht vor tumantād noch karmanas³) Das Sutra besagt in der Fassung von D '(Das Suffix san) kann an eine Wurzel (treten), die auf tum ausgeht und deren Agens derselbe ist wie der von icchati. Man kann also z B anstatt kartum icchati das Desiderativum cikirsati gebrauchen Die Regeln des Kätantra über die Desiderativibildung sind nichts weiter als eine Bearbeitung der pännerschen Sütras Kāt 3 2,4 geht auf Pān 3,1,7 zuruch dhātoh karmanah samanakartrkād icchāyām ra 'in Sinne von Wunschen kann (san) an eine Wurzel (treten), die das Objekt (des Wunsches) ausdruckt und denselben Agens hat (wie der Wunschende)'

<sup>1)</sup> Selbst Kielhorn erwahnt sie in seiner Grammatik nicht, sondern lehrt aus drucklich die Univeranderlichkeit des n und des n in Fullen wie pr\u00e4n sah, sugan sajkam

<sup>2)</sup> Oder bhagoaghobhyam

<sup>3)</sup> In der Handschrift verschrieben als karmanas

Die Regel des Kätantra in D ist eine Vereinfachung der pänineischen Regel, indem sie rein formal zum Ausdruck bringt, was Pänini begrifflich zu fassen sucht Sieg, a a O S 488, sieht in dem Larmanah von T eine Altertumbichheit Allein, wenn der Verfasser des Katantra mit Nachdenken arbeitete so mußte er Päninis Larmanah als vollig überflüssig streichen, es läßt sich schlechterdings kein Fall denken, wo der im Infinitiv stehende Verbalbegriff nicht das Objekt des Winsches sein könnte. Es ist meines Erachtens daher ebensogut möglich, ja sogar wahrscheinlicher, daß karmanah von einem Spateren in Erinnerung an die Regel Päninis eingefügt

3, 2, 9 lautet in D in käritam dhätrarthe, in T (Sa<sup>1</sup> 15a 5) in käritam ca dhätrarthe Das ca ist vollkommen überflüssig, aber, wie wir sehen werden, kein Schreibfehler Aus dieser Abweichung lassen sich kaum irgendwelche Schlüsse ziehen

D 3 2 14 wird das Intensivum gelehrt dhātor yašabdaš cekrijutam kriyāšamabhihare Pan 3 1 22 wird die Bildung auf eine einsilbige (clāc) Wurzel beschrankt, um eine Wurzel we jāgr aussivachhelen Ich halte es fur sehr wohl denkbar, daß der Verfasser des Kātantra die Bestimmung chācah fallen ließ weil ihm die konstituerung der Ausanimestellung der einengen mehrsilbigen Wurzeln für die Zwecke die er mit seinem Buche verfolgte zu speziell erschien, aus welchem Grunde sollte sie nachtraglich gestrichen sein? Durgasimha gibt sich im Gegenteil die größte Muhe, sie in die Regel hinenzudeuten er verfallt auf den seltsamen Ausweg ryagu-sihitaradhikarad ekastarit lens punah punar jagarti. In Su' (15b 1f) ist das Sutra leuder verstummelt. Nach dem Umfang der Lucke muße es aber um 3 oder 4 alsaras lunger gewesen sein als in D und Sieg a a O S 487, hat daher vermutet daß hinter dhator noch ekāco stand. Wir werden sehen, daß er in der Sache recht hat, es stand aber ekastradi im Text.

Die Sütras D 3 2, 18 und 19 sind in T (Sa¹ 15b 3) umgestellt. Die Sütras berühen auf Pan 3 1 36 und 37 und da sie dort in derselben Reihenfolge wie in T erscheinen durfte die Anordnung von T die altere sein D 3,2 18 lehrt das periphrastische Perfektum nach day, ay und da dayayāsad ca, in T (Sa¹ 15b 3) urdi noch dardrū genannt assdayyayi dardradikyust (ca¹)¹) Auch Durgasinha hat das Fehlen von dardrū be merkt und sucht es in 3,2 17 hinemzunterpretieren cakūragrakanam anskasurappala saman | tena dardrāmcakāra Die Sacho liegt hier also ebenso wie bei 2,1 45, 3, 2,14 und insbesondere bei 1,5,10, wo in T die Regel über den Sandhi von bhagos und aghæ hinzugefugt wird, wahrend Durgasinha sich mit dem Kunstgriff des sipalaksina begnugt. Bei Ge legenheit der Einfugung von dardrā urd auch die Anderung in der Reihenfolge und der Art der Anfuhrung der drei anderen Wurzeln erfolgt sein, einen Grund dafur weiß ich allerdings neich anzuführen.

<sup>1)</sup> In der Handschrift falsehlich dandrabhyas

Das Sütra 3, 2, 21 lautet in D bhihribhrhuväm tivac ca, in T (Sa<sup>1</sup>15b 4) indet sich säriadhalukuvat anstatt tivat Praktisch kommen beide Fassungen auf dasselbe hinnus<sup>1</sup>) In einer anderen Grammatik könnte man annehmen, daß tivat fur säriadhatukavat eingesetzt sei, weil es 4 Silben weniger zahlt als jenes, allein im Kätantra spielt das Streben nach Kurze keine Rolle Ich wage daher nicht zu entscheiden, welche Fassung die altere ist

Ich glaube, daß wir auf Grund unserer Untersuchung erkluren können, daß im allgemeinen der Text des Katantra in Durgasimhas Rezension ursprungheher ist als in T Wohl scheinen gelegentlich einmal zwei Sütras umgestellt (1, 1, 21 und 22, 3 2 18 und 19) oder in eins zusammengezogen zu sein (1, 2, 16), sicherlich ist absiehtlich einmal ein Sütra in zwei zerlegt worden (1, 5, 12 und 13), aber nirgends lassen sich mit Bestimmtheit Anderungen des Wortlauts der Sutras nachweisen. Wenn Durgasimha bemerkt, daß eine Regel unvollstandig ist so scheut er auch vor den gewagtesten Interpretationskunststucken nicht zuruck, um den Mangel zu beseitigen, aber den Text der Sütras laßt er unangetastet Ganz anders ist das Verfahren, das in T eingeschlagen ist. Her wird das analda und durulta einfach durch Textanderung beseitigt. Völlig sichere Beispiele dafur scheinen mir die Sütras 1, 5, 6 1, 5 8, 2, 1, 48, 3, 2, 14, 3, 2, 18 und die hinter 1 4, 7 und 1, 5, 10 eingeschobenen Sütras zu liefern

Wir wurden aber den Mönchen in den turkestanischen Klöstern vielleicht zuviel zutrauen wenn wir annehmen wollten, daß diese zum Teil auf guten Überlegungen berühenden Anderungen von ihnen herruhrten Die meisten von ihnen sind vermutlich von Pandits in Kasmir gemacht Entscheiden laßt sich die Frage naturlich erst, wenn der kasmirische Text vorliegt. In einigen Fallen laßt sich aber doch schon jetzt erkennen, daß K mit T gegen D übereinstimmt. Die Sütras 1, 1, 21 und 22 erscheinen auch in Mu, das in Säradä Charakteren geschrieben ist und daher als Reprasentant von K angesehen werden kann, in der Reihenfolge von T. In Buhlers Detailed Report of a Tour in search of Sunskrit MSS made in Kasmir, Rajputana and Central India, S CXXXIVff, sind eine Anzahl von Lesarten aus kasmirischen Kätantra Kommentaren angefuhrt. Die Liste wird kaum vollstandig sein, es zeigt sich aber, daß K jedenfalls in 3, 2, 4, 3, 2, 9, 3, 2, 14 (ekasrarät), 3, 2, 18, 3, 2, 21 genau so liest wie T, und unter diesen Stellen sind wenigstens zwei (3, 2, 14 und 18), wo mir die Unutsprunglichkeit von K und T vollkommen deutlich zu sein scheint

Was das Verhaltnis der in den turkestanischen Handschriften erhaltenen Kommentare zueinander und zu Durgasimhas Kommentar betrifft, so laßt sich auch mit Hilfe der neugefundenen Bruchstücke kaum über das von Finot a a O S 194ff Bemerkte hinauskommen Durgasimha sagt bekanntlich in der Einleitungsstrophe seines Werkes, daß er

<sup>1)</sup> Ich verweise auf die Ausführungen von Sieg a a O S 487

Sarvayarmans Erklarung des Kätantra auseinandersetzen wolle Kätan trasya pravalsyamı eyakhyanam Sarravarmıkam Ich glaube, daß wir diese Worte mit Finot nur dahin verstehen können, daß Durgasimha eine Neubearbeitung des Kommentars des Sarvavarman herausgab Finot hat weiter darauf hingewiesen, daß sich in Durgasimhas Kommentar zwei Teile unterscheiden lassen, die man als ertit und eartiska charakterisieren kann Zunachst wird eine einfache Erklarung der Sütras unter Anfuhrung von Beismelen gegeben, daran schließt sich haufig ein Abschnitt, in dem Resonderheiten und Ausnahmen angefuhrt werden. Die Annahme liegt nahe daß die ertti von Sarvavarman herruhrt, das türtlika das Eigentum Durgasumhas ist Diese Verteilung des Kommentartextes auf Sarvavarman und Durgasimha könnte als gesichert gelten, wenn es feststunde, daß Sarvayarman auch der Verfasser der Sutras ist, wie die Tradition augibt Es ist numöglich, daß der Verfasser der Sütras selbst Nachtrage zu seinem Text gemacht haben sollte, wie z B pratiripsatiti inklaivam im Kommentar zu 3, 3 39 derartige Bemerkungen könnten nur von Durgasimha stammen Wenn dieser aber selbst sein Werk vyākhyānam Śārvararmikam nennt, so muß es doch auch den Kommentar des Sarvavarman enthalten haben, der dann nur in den einfachen Erklarungen der Sütras und den Beispielen bestehen kann Finot bezweifelt allerdings, daß die Sütras von Sarvayarman herruhren da sie, wie Sa1, Qy1 und Mu zeigen auch ohne den Kommentar uberhefert werden. Allem sene Bruchstucke können in dieser Hinsight kaum etwas beweisen man könnte auch nachtraglich die Sutras aus dem kommentierten Text ausgezogen haben, und es ist vielleicht kein Zufall. daß sich der Sutra Text allein nur in den jungeren Handschriften findet. wahrend er in den beiden altesten Handschriften Qy 2 und Du von einem Kommentar begleitet ist

Den Kommentar Durgasımhas kennen die turkestanıschen Hand schriften nicht. Eine Erklarung der Sütras 1, 2, 4—9 hiegt uns nicht nur in Di, sondern auch in Šo vor. Sie lautet hier (13a 2—16a 2) mit den Er ganzungen, die sich mit Berucksichtigung des Umfangs der Lucken und auf Grund der Parallelstellen meist mit Sicherheit machen lassen, wie folgt.<sup>1</sup>)

```
tara r(sabhah —
rrane ar —
ara]r(na)h)*) khalu pū(rrah*) rrane pralyaye) ar bhavati pa
rafé aj lofpam āpadyate — vyam — tad bha]rati — tara rsa
(bhah —) ta(varsabhah ||
tara lkārah —
thrane al f—
```

Nach dem Original Schreibiehler sind im allgemeinen stillschweigend ver bessert und die Schreibung ist normalisiert

<sup>1)</sup> Nicht rah wie in der Ausgabe steht 1) Das pu ist deutlich

```
avarnah khalu pūrvah l)ıarne pratya(ye al bhavatı paras ca) lopam
  āpadyate - v(y)am (- tad bharati - tara lkārah - ta)rakkārah ||
tava e(sā - sā artīkāyanī1) -
ekāre) ar arkāre ca (-
avarnah khalu pürvah ekäjre pratyaye (arkāre ca arkāram āpa)dyate
  paras ca lopam (- vyam - tad bhavatı - tava esa -) tavaısa -
  sā aitikā(yanī - saitikāyanī |
tava) odanam ---
(okāre) au aukāre (ca -
avarnah khalu pūrvah o)kāre pratyaye au(kāre ca aukāram āpadyate
  pa)ras ca lopam - vyam - (tad bhavatı - tara odanam - ta)
  vandanam -
dadhi aftra -
narno yam asava)rne na ca paro lop(yah -
narnah khalu pürnah) asavarne pratyaye (yakāram āpadyate na ca
  pa)ro lopya(h - vyam - tad bharati - dadhi a)tra - dadhy atra [[
(madhu atra -
vam uvarnah ---)
uvarnah khalu pū(rvah asavarne pratyaye vakāra)m āpadyate na ca
  pa(ro lopyah - vyam - tad bharati -) madhu atra - ma(dhu
  atra) [
```

Die Vergleichung dieses Textes mit dem von Du zeigt, daß in Turkestan zwei verschiedene Fassungen des Kommentars existierten Mit dem Kommentar von So ist der in Qy 2 erhaltene wahrscheinlich identisch. In beiden wird pratyaya im Sinne von para gebraucht. In beiden wird in der Erlauterung des Sütra hinter dem ersten Wort ein khalu eingefugt, was in Du nie geschieht In beiden werden die Beispiele durch tad bharati eingeleitet wahrend Du dafur yatha gebraucht Die Zugehörigkeit des Kommentars in dem kleinen Bruchstuck Sa<sup>2</sup> laßt sich vorläufig nicht bestimmen. es fehlt dafur an allen Anhaltspunkten Wahrscheinlich sind beide turke stanischen Kommentare alter als Durgasimha Durgasimhas Zeit eteht allerdings night fest eine obere Grenze fur ihn ist dadurch gegelen, daß er Candragomins Dhātupātha bearbeitete Über Candragomins Zeit gehen die Ansichten auseinander, aber fruhestens kann er sein Werk im letzten Viertel des 5 Jahrhunderts geschrieben haben Fur Durgreimha ergibt sich also als fruhestes Datum das 6 Jahrhundert Die Handset nit Q12 ist aber bereits um 400 geschrieben, und wenn der in So erhaltens Kom mentar von demselben Verfasser herruhrt wie der von Q52, 60 r us auch the Fassung von So bereits im 4 Jahrhundert bestanden Laben Die Handschrift Du, die die andere Fassung enthalt, stammt spatertens aus dem Anfang des 6 Jahrhunderts, ist aber vermutlich um roet tere Jahr-

<sup>1)</sup> Die Erganzung ist nicht ganz sicher

kommentiert sind, die nicht zu dem alten Bestand des Kätantra gehören

Das Katantra ist nicht das einzige Werk gewesen, das die Mönche Ostturkestans zum Studium des Sanskrit benutzten Mit dem Ordnen und Katalogisieren der Palmblattbruchstucke unserer Sammlung beschaftigt, wurde meine Frau auf einen kleinen Fetzen aufmerksam, der das Wort Kaumäralate trug Sie suchte die dazugehörigen Bruchstucke zusammen. es zeigte sich ohne weiteres, daß die Handschrift einen grammatischen Text enthielt Einige der Bruchstucke ließen sich direkt aneinanderfugen; andere konnte ich nach dem Inhalt als zu einem Blatt gehörig bestimmen Im ganzen liegen jetzt 22 Bruchstucke vor, die zu 13 Blattern gehören mögen Der obere und der untere Rand der Blatter ist meist abgebrochen, ursprunglich mussen die Blatter ungefahr 3,5 cm breit gewesen sein Ihre Lange laßt sich nicht genau bestimmen, jedenfalls betrug sie mehr als 24 cm Das Schnurloch befand sich etwa 5 cm vom linken Rand entfernt Auf ieder Seite stehen 4 Zeilen Am linken Rand der Vorderseite von Bl 5 sind Spuren von Zeichen sichtbar, die vermutlich Blattzahlen waren

Die Schrift zeigt den nordwestlichen Typus der Gupta-Zeit, und sie ist im wesentlichen dieselbe wie die der Handschrift der Kalpanamanditika Der Schreiber unserer Handschrift hat aber die Neigung, seinen Linien einen leichten Schwung zu geben, und da er eine breitere Feder benutzt hat, auch erheblich größer schreibt als der Schreiber von Kalp, so treten die Krummungen ebenso wie die Verschleifungen und die beim Absetzen der Feder entstehenden Strichelchen und Hakchen hier viel deutlicher hervor als in Kalp So macht z B das A hier bisweilen einen etwas schnörkelhafteren Eindruck als in Kalp, aber der Duktus ist genau derselbe. auch die fur das A von Kalp charakteristische Verschleifung der linken Vertikale am unteren Ende kehrt hier wieder, und im allgemeinen zeigt auch der obere Teil der Vertikale das Hakchen wie in Kalp , sehr deutliche Beispiele dafur bieten das A von atrāha 4 V 3, a[p](rama)tio 6 R 3 usw Wenn das Hakchen einmal fehlt, wie in dem A in 10 V 4, berüht das wohl nur auf einem Versagen der Feder Wie sehr die Verschleifung das Aussehen des Zeichens verandern kann, zeigt das subskribierte ra Schon in Kalp wird das subskribierte es dem gewöhnlichen Zeichen gegenüber in Verbindungen wie Ira, sie etwas mehr in vertikaler Richtung gestreckt unserer Handschrift tritt das noch starker hervor, aber in trädise anusa-5 V 3. -r/vlrikāra- 8 V 3 ist das Zeichen doch noch ungefahr dasselbe wie in Kalp In den meisten Fallen, z B in -kramad te- 1 R 2, -dramdra-3 V 2 usw , erscheint aber dadurch, daß der linke Ouerstrich in der Mitte etwas nach links vorgeschoben und mit der Horizontale verschleift wird. eine Spitze, die, übertrieben, dem Zeichen schließlich ein so seltsames Aussehen gibt wie in elatram 8 R 2

Ich bin bei der palaographischen Untersuchung von Kalp zu dem Ergebnis gekommen, daß die Handschrift aus der ersten Halfte des 4 Jahrhunderts stammt und wegen gewisser Altertümlichkeiten der Schrift eher um 300 als um 350 anzusetzen ist. Die meisten jener Altertumlichkeiten finden sich auch in unserer Handschrift Das da. in dadhanesu 9 R 3. macht hier sogar beinahe einen alteren Eindruck als in Kaln . da der erste Winkel hier noch weniger abgerundet ist als dort. Das I wird hier noch wie in Kalp durch drei Punkte bezeichnet, wahrend die spitere, aus zwei Punkten und einer daruntergesetzten Horizontallinie gebildete Form schon in Teil 1-3 des Bower Manuscripts erscheint Genau wie in Kalp ragt die Vertikale des la noch weit über die Zeile hinaus, wahrend sie in den ersten vier Teilen des Bower Manuscripts bereits verkurzt ist. Wie nahe sich die Schrift von Kalp und unserer Handschrift stehen, zeigt die eigentumliche Form die hier wie dort das la annimmt, wenn es mit einem darubergeschriebenen r verbunden ist, siehe sathur luntah 4 R 3 Die Schleifenformen des na, des ka und des sa, die im Bower Manuscrint teils beginnen, teils völlig durchgeführt sind, fehlen hier wie in Kaln vollstandio

Die Verschiedenheiten die sich in der Schrift von Kalp und unserer Handschrift zeigen sind nicht bedeutend

Das E zeigt hier dieselbe langgestreckte Form wie in Kalp, doch ist die rechte Seite des Dreiecks nach innen eingedruckt, ahnlich wie in Teil I und 3 des Bower Manuscripts aber noch starker, siehe z B ete, ekatrum 8 R 2 Diese Abweichung erklart sich offenbar aus der oben erwahnten Vorhebe des Schreibers für gekrummte Linien Chronologische Schlüsse wird man daraus kaum ziehen durfen da die Form des E, wie sie hier er scheint nicht den Übergang zu den spateren Formen bildet

In na wird schon in Kalp die obere Vertikale nach unten umgebogen In unserer Handschrift ist die abwarts gehende Lime verlangert, ahnlich wie bisweilen in Teil 4 des Bower Manuscripts In unserer Handschrift wird sie aber noch am Ende mit einem Hakchen versehen, wie das bei der entsprechenden Linie in ga und sa üblich ist, siehe die zahlreichen na in 9R 2 3 Das Hakchen findet sich auch in dem subskriberten na, z B in rasamjna IR 4, aber nicht in samjna [2 bl. [sal[m]], [sal[n]], 11R Il In Buhlers Schriftstalen findet sich diese Form des na nicht, sie hat, soweit ich sehe, auch keinen Fortsetzer und muß daher vorlaufig als eine Eigentumlichkeit unseres Schreibers betrachtet werden

Beim that ist schon in Kalp der ursprungliche Punkt in dem Kreis durch einen horizontalen Strich ersetzt. In unserer Handschrift ist aber weiter die Lunendubrung verandert. Der ganze Buchstabe wird mit einem einzigen Federzuge geschrieben und dabei ergibt sich in der linken Seite des Kreises eine Kerbe, siehe yathä 4 V 4, 5 V 2, 8 V 2, gätha 4 R 3 usw Das Zeichen findet sich in dieser Form mehr oder weniger ausgegragt auch

usnam 8 V 2 ustra 8 R 1 Eine Krümmung der Horizontale findet sich aber wie a a O S 14 bemerkt selon in der Kusana Zeit und sie kommt gelegentlich auch in Kalp vor siehe das U in ueitam 232 V 1 Man braucht unser U nur mit den im Bower Manuseript und in den Inschriften auftre tenden Zeichen mit ihren großen Kurven zu vergleichen um zu erkennen daß es von diesen durch einen erheblichen Zeitraum geschieden sein muß das Ü in watafan 5 V 1 zeit übrigens noch ganz dieselbe Form wie in Kalp

In ma wird die Lange in Kalp durch einen Haken bezeichnet der auf dem linken oberen Ende des Buchstabens aufgesetzt wird steht aber noch ein Annsvara über dem ma so dient ein an die rechte Vertikale gefugter horizontaler Strich als Langezeichen Die letztere Form des maist in unserer Handschrift verallgemeinert das Langezeichen ist aber außerdem noch umgebogen und hangt nach unten herabi) Ebenso wie in unserer Hand schrift wird die Lange in ma im allgemeinen in den Inschriften in östlicher Schrift ausgedruckt eine Ausnahme macht die Inschrift auf der Eisensaule von Meharauh (GI 32) die fur das a den aufwarts gerichteten Strich zeigt Unter den Inschriften in westlicher Schrift liefert die Udavagiri Inschrift you 425 (GI 61) wohl das fruheste Beispiel für das ma mit dem an die Vertikale gefugten Strich Genau in der Form unserer Handschrift tritt des ma zuerst in der Mathura Inschrift von 454 (GI 63) auf Übergangs formen zeigt die Inschrift von Indor von 465 (GI 16) hier findet sich einmal in -yonyam aima (Z 7) sogar noch der links angesetzte nach oben gerichtete a Strich an dem auch die Eran Inschriften aus dem Ende des 5 Jahrhunderts (GI 19 36) festhalten wahrend sonst in dieser Zeit das ma in der Form unserer Handschrift überall durchgedrungen ist. Die Buchschrift ist der epigraphischen wie gewöhnlich vorausgeeilt. In dem Bower Manuscript wird das ma in allen Teilen genau so geschrieben wie in unserer Handschrift.

Der e Strich wird bisweilen ohne ersichtlichen Grund nicht am rechten sondern am linken Ende der oberen Decklinie und zwar in ziemlich wage rechter Richtung angefugt siehe eie 1 V 3 ty tram 1 R 4 castre 1 R 4 ne 4 V 3 trare 4 V 4 fpoldyate 5 V 2 amarie 6 R 2 amariente 8 R 2 puriene 9 V 2 Gelegentlich findet sich diese Art des Ansatzes schon in Kalp in me und se auch in sai doch ist hier der e Strich zu einer Karve umgebildet

Eine ganz besondere Eigenart des Schreibers unserer Handschrift ist es daß er den Haken der das i ausdruckt um das Zusammensließen mit einem Zeichen der darüberstehenden Zeile zu vermieden anstatt nach inks nach rechts lehrt siche in 4 V 3 zuhau 4 R 2 ity itra 4 R 3 in 5 R 3 zuhariegati 6 R 3 in 8 V 3 amantrite 8 R 2 bhavati 9 V 2 hinduk

<sup>)</sup> D'ne Aussalume wurde das ma in 1 V 2 b lden wenn h er rapra n  $apa(d_jate)$  z lesen st der a Sir el ist h er nach oben ger chtet D'e Les ng kann daher n cht als s cher beze chnet werden

9 V 3 Im ubrigen ist die Bezeichnung der mittleren Vokale genau die gleiche wie in Kalp

Aus der vorstehenden Untersuchung ergibt sich daß unsere Hand schrift zeitlich zwischen die Handschrift der Kalpanamanditika und das Bower Manuscript einzuordnen ist, sie ist aber von dem letzteren weiter entfernt als von Kalp Ist die Kalpanamanditika um 300 geschrieben, das Bower Manuskript im dritten Viertel des 4 Jahrhunderts so muß unsere Handschrift etwa um 325 entstanden sein

Ich gebe zunachst den Text der Bruchstucke \*

- 2 ktam anukramād its yat ps[n]da[y](s)tv (o)ktam tad-anukramād ve(ditavyam)
- ty-evamādipa[pa](rya)ntam tatra rasamjna ieditavya rasamj[ñ]
   dfv]e<sup>4</sup> castfv]e ya
- <sup>1</sup> Linkes Endstück und ein kleines Mittelstück Das letztere ist hierbergestellt wirder das Wort fru oddh inheit das auch in dem großeren Bruchstücke rescheint. Der Abstand zwischen den beiden Bruchstücken bleibt unsicher chenso die Schei dung von Vorder und Ruckseite da die Blattzahl die wir auf der Vorderseite er warten mußten in cht erhalten ist. Es ist aber nicht anzunehmen daß sie auf der her als R bezeichneten Seite gestanden hat da auf deser Seite die Schrift sonst gut erhalten ist. Anderseits kann sie sehr wohl auf der als V bezeichneten Seite gestanden haben auf der besonders nach dem linken Rande zu die Schrift fast voll g abge nieben ist.
- <sup>2</sup> Vielle cht ist i ajrapapa zu lesen der Ansatz des a Zeichens ist für ma un gewohnlich
- <sup>2</sup> Spuren von dem Areis und dem Doppelstrich haben sich über dem niam der nachsten Zeile erlalten <sup>4</sup> Auch die Lesung ddhe ist moglich

Wittelstuck, Vorderseite und Ruckseite lassen sich nicht bestimmen. Ganz schwache Spuren von Schnift lassen es als möglich erscheinen daß auf Seite a doch mehr als nur eine Zeile ständ. 2

:

s [dat](ta)[\$]\*(ca) [d]eva[da]t(t)0 e[o]m(y)ah b[u]d (dh)0 vā som(y)ah — pr

R 1 v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v v = v

<sup>1</sup> Zwei Mittelstucke, die durch Maserung und Inhalt als zusammengehörig er weisen werden. Ihr Abstand laßt sich nicht bestimmen. Die Schiedung von Vorder seite und Ruckseite kann nur währscheinlich genannt werden.

V 1 [t] [āga]cch [v] [n] [m]

[th]
[t] (ne) [a](na)[m] (na)yanam — n[a1] alah nāyakah po
anam — pawanam — paw akah pāraka iti n-ātra — ||

[tra] — ko atra kostra — padadesti kasmat ne anam po ana ili negtra — glesaka — te ilyeatra — teft]

[ka]ram ııddh:ıtı — || v:ārve — (ā]r(s)e (v)ı(dh)au (v)ı(bh)ā [say]ā (ed)o(dbhy)am parasya akarasya lug:[bh]avatı yatha pan ı

R 1 [ye apramat]ta[s]=car(1)[s]ya(t1) [u]k
[a]mamā[do]=m[r]tapadam [y]ty=atra [t]ug ast(1) [— s]

pi — ärse eva vidhau khalu itysasya sabdasya lakāro vibhāsayā lugsbhavati sathursapysathursapi —

if k lim[c]:[t] plāpam=akarantyam=tty=tra² na sathur luptah ya tv=tuam gathā havati muvso nihi

[em] au [yakāra]vakārau lug p [śalb(d]o+tfr)a [v]ıbha[s]ām nıvarlava[t]ı

Mittelstuck Die Unterscheidung von Vorderseite und Ruckseite ist durch den Inhalt gesichert Lies atra

V : [d] [dh] [s]dam — [d] m jambu unatam — jambunatam — pn[t] bhah pn[tr]

<sup>1</sup> Linkes Findstuck und der Mittelstucke Die Abstande des hier am weitesten nach rechts gestellten Bruchstuckes und des linken Endstückes von den beiden anderen Bruchstucken lassen ich nieht feststellen Am Rande des linken Lindstückes finden sich auf der einen Seite Spuren von Zucle in die Zählzeichen gewesen sein können 1 auf daher wahrscheimlich daß dies die Vorderseite war und dafür apricht auch der Inhalt.

```
2 [t]s kımartham — hemantadısv
abhidheyesu antyah sıe yuge sa [pa]
dyate² yathā [h]e
3 e vam sārangapıšanga
karka [t] [t] [j] tradısv anusa
n[t]adısu sıe yu(ge sa)[p]²
4 fy]
```

4 (y)
R: [r] na skar(s)bhulah
(v) [n]

9

rah sa khalu sapur skārsbhavats yad dh(y) ā[ha] bhesyate vo [ma] [y] tyād[s]nām —

s sapur ir 1/0] bha y-āha — krsnān-dharmān viprahāya śullān [bh]ā ta bhilsa vahnim it — ta

4 sapur 1kārī disab(d)ena hi dhārets vācets mantrets ty evamād [sa]m g(ñ)ayor ma e

- $^2$  Zwischen pa und dya ist eine Lucke gelassen offenbar weil das in der ersten Zeile daruberstehende akşara bis in de zweite Zeile hinabreichte
  - Wegen der Erganzung von gesa verweise ich auf die Erlauterungen
  - Wegen der Erganzung von gesa verweise ich auf die Erlauterungen
     Diese Zeile scheint erst in der Mitte des Blattes begonnen zu haben

Mittelstuck und rechtes Endstuck Die Scheidung von Vorderseite und Ruck seite ist nicht sicher
71

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mittelstuck Vorderseite und Ruckseite lassen sich nicht feststellen.

g I

V 1 ftly [k] fr] (ta)fd lyathā a idrša(m) kar(s)syas(s) n p t

madhu u usnam — a idanfilm avaga tı - atr socyale nsāsatyām vika nsocyate pau pratyalyol2

rli lvfi lkarapratyaya ity suktarupostra pratyafuol2 s s[ha] surabhan(d)as Ina cal parah pratuayah sva

tat syat = [plav = its - || bahutvam = ami - [ya] [sthyam]

[a]m[ı] ustrā rksam = ār [o]hant = ch R. 1 [ya]d apy aukāravaryyam dritvam tadyathā Islt[s] ta

agn[1] male ete — va vā dvīvacanam tat svastham bhavatī --

2 || ekatvam=āmantrite yatibhiksio[h]

m iti - 1 [v] r[tha]vyak[t](y)apeksaya ca ---Isvalte kadacıd dhi vrttam sarsam va ı[r]t[t]ār[s]a

## tah vafdl-afpl

1 Drei Mittelstucke auf Grund des Inhaltes zusammengestellt. Der Abstand zwischen dem zweiten und dritten Stuck laßt sich nicht genau bestimmen Vorder seite und Ruckseite ergeben sich aus dem Inhalt

Es kann auch prat ja je gelesen werden da nur der linke Teil des \ okalzeichens sichthan ist.

Q1

V ı [eva] mak[a]r(o) b(s)[n]du[m] [8] ufhl

gam=sty=atra makārah saha purtena lug=bhavati [na] hy=āha 2 sastāram=1/t lı 9

[gh]th[au] ca binduh — nakaro ntagatah adhy=aghy=athai=sti trayodasanam dhafgha]

va[slis](t)am d(v):[ka]t(r)ayam [tat](r)[a cacha]yoh [sakā] (ra) Ih tathanoIh sal laIra 1 Rı

n — tan thakaran tams thakaran [--] tan tatarayatı tams-tara

[yatı] n — || jajhañesu tu ñ — nakāra ev=antyo jajhañesu paresu ñakā

[t]añ shasan - fan ñakara[n] - tañ s [n]akaran sets - | da dhanesu tu In1 -

na[k]ara(n) tan(sna)

Rechtes Endstuck Vorderseite und Ruckseite ergeben sich aus dem Inhalt Lies tārayati

```
101
```

V 1
2 (v) ärse — vibhasayā [ā](r)[s](e) vidhau e[sa] [pa]rau [b]s[nd]
3 [pra]h[ā]syate — sa vai uttamapāru[sa](h) tra lug bhavat[s]
4 [sa] gac[ch]a — bha[v] ā[gaccha v]ā — a[r] ā[iti] rba[m]
— o
R 1 py\*[ā]ha — || nāg[e]su goṣu turag[e]su [ca] r

kı py-fā]ka — || nāgfe]şu goşu turagfe]su [ca]
[k]rt

2 (||) ( ) || padavad-anv-ā sv a[bhy] adhy a[t]y apy ap [o](pa
pa)[r: p]rati ca karma
3 canină iti teld]t[llav](u)ă vat-karma[v]ra(vacani)vă iti

Zwei Mittelstucke, auf Grund des Inhalts der Ruckseite zusammengestellt

V 1

\* muprākā

\* [şu] parvyaklam

4 vyasamļāja

R 1 [sa](m)[j]ā[a]h ta[tra]

2 vti — parā viļy] a

\* [y] srotadi

Vorderseite und Ruckseite scheinen durch den Inhalt bestimmt zu sein

Mittelstuck Die Scheidung von Vorder und Ruckseite ist sehr unsicher

Mittelstuck Vorderseite und Ruckseite sind nicht zu bestimmen

<sup>2</sup> Auf dieser Seite waren nur drei Zeilen

2 [samj](ñ)ā (v)e(d)ı(tavyā)

Mittelstuck Vorderseite und Ruckseite sind nicht zu bestimmen

41

Ich brauche kaum zu sagen daß es nicht ganz leicht ist zum Ver stindins der des Zusammenhanges entbehrenden Bruchstücke eines un bekannten grammatischen Textes durchzudringen Ich kann daher die folgenden Frlauterungen nur als einen Versuch der Deutung bezeichnen Manches ist mir dunkel geblieben und ich kann nur hoffen daß Gelehrte, die das Vyakarana zu ihrem Spezialstudium gemicht haben weiteres zur Aufhellung der Reste dieses sicherlich nicht unwichtigen Werkes beitragen werden.

1 Fur die Deutung des Textes der Vorderseite deren Schrift größten teils abgerieben ist vermag ich nichts Sicheres bezühringen. In Zeile 2 kann man schwanken ob man vuyrapfap oder guprimapa lesen soll. Die Reste die sich von der matrke erhalten haben sehen mehr wie ma aus anderestit ist der Ansatz des Langezeichens wie oben bemerkt<sup>1</sup>) nicht der bei ma ubliche Vojrapapa ist eine an und für sich recht unwahrschein liche Lesung. Liest man ma so könnte man die Worte zu pfa it tatra vayram apa(dyate) erganzen und in rajne eine Bezeichnung des Jihla amulya sehen der im Kommentar zu Hem 1 i 16 in Durgasimhas Kommentar zu Kat 1 i 17<sup>3</sup>) und bei Vojadeva Mügdhab 1 18 vujrakrit varnah genannt wird. Die Erklarung wurde sich also auf ein Sutra beziehen das den Übergang des Visarjaniya in den Jihvamuliya lehrte. Das tranoddh ink<sup>3</sup>) sie pur itty atra bleibt mir völlig unklar es scheint daß es aus der Erklarung eines Sutra stammt, von dem sich auf dem kleinen Bruchstuck.

tranoddh tah au crhalten hat Über die samjnas sva und pu siehe die Bemerl ungen auf S 697ff

Aus den Buchstabenresten der ersten Zeile der Ruckseite laßt sich kaum etwas entnehmen In der zweiten Zeile ist yat pindays/site(o)klam da anukramad ve(ditavyam) die Erkhrung des davorstehenden Sutra das danach etwa als (pindaystro)klam anukramad sit erganzt werden kann Das ist offenbar eine Paribhasa Was als zu einem Ganzen verbunden gelehrt ist das ist (als) der Reihe nach (gelehrt anzusehen) Auch die Worte na tartkayam bhava(h) in Zeile 3 gehören wohl noch zu dem Kommentar dieses Sutra

Es folgt in Zeile 3 ein Kolophon Kaumaralate sandhau pratha Unmittelbar vor Kaumaralate war das Schnurloch links davon ist ein un gefahr 1½, ein langes Stuck des Bluttes weggebrochen Trotzdem laßt sich mit Sicherheit behaupten daß vor Kaumaralate kein its gestanden hat da sich Spuren von dem unteren Teil der Buchstaben auf dem Blatt inden multen Offenbar war es in den ersten Jahrhunderten nach dem Beginn unserer Zeitrechnung noch nicht üblich den Kolophon mit ist ein

<sup>1)</sup> Sche S 684

<sup>&#</sup>x27;) Wal rede all chauct in dem turkestanischen hommentar So 6a 1 wo Seg (vorlähr) r j had nulling(h) ergänzen will
') Man kann odd rich oder oddhatch lesen

zuleiten Noch in der Handschrift des Säriputraprakarana lautet der Kolophon Sāripulraprakarane naiamonkah 91) In der alten Handschrift der Kalpanamandıtıka beginnt der Kolophon auf Bl 308 bhiksos Tāksa śilakasya ārya , auf Bl 111 und Bl 192 habe ich den Anfang des Kolo phons zu sty ārya Kaumāralātāyām erganzt, es zeigt sich jetzt, daß das falsch war und daß das aty zu streichen ist. Die Erganzung von pratha ist schwierig Über dem tha ist ein horizontaler Strich sichtbar, der nicht zu dem tha gehören, sondern nur der Rest eines e Zeichens oder der linken Halfte eines o Zeichens sein kann, die über dem verlorengegangenen m gestanden haben mussen Es ist also prathame oder prathamo zu lesen Man könnte vielleicht annehmen, daß Kaumäraläte sandhau prathafme dagestanden hatte 'ım Kaumāralāta, ın dem ersten Buch prakarane) ', aber eine solche Ausdrucksweise ist wenig wahrscheinlich. man sollte dafur cher ctwas wie sandhyākhye prathame prakarane erwarten Naher liegt es anzunehmen, daß Sandhi der Name des Buches war und daß auf sandhau die Angabe des Kapitels, also etwa prathamo(dhyayah) folgte Ahnlich lauten die Unterschriften in Durgasimhas Kommentar zum ersten Buch des Kātantra, z B iti Daurgasımhyām vritau sandhau prathamah pādah samāptah Unsicher bleibt die Erganzung des pratha aber auf ieden Fol1

Das auf dem kleinen Bruchstuck erhaltene phūnām paśc ist, wie der davorstehende Doppelstrich zeigt der Anfang eines Sūtra Ist die Anordnung der beiden Bruchstucke richtig, so war es das erste Sūtra des neuen Abschnittes In dem Falle mußten die Worte in Zeile 4 (1)ly evandülypapa(rya)nium tatra rasamyāŭ ieditavyā wo die Erganzung der Silbe rya wohl sicher ist aus dem Kommentar zu diesem Sūtra stammen In dem Sūtra wurde also der Terminus ra fur eine Gruppe von Lauten deren letzter pa war vorgeschrieben Wie das durch phūnām paśc susgedruckt sein sollte, weiß ich allerdings nicht zu erklaren

Die auf dem kleinen Bruchstuck in Zeile 4 erhaltenen Silben dve (oder ddhe) castve ya scheinen aus einem anderen Sütra zu stammen

- 2 Aus dem kleinen Bruchstuck geht nicht viel mehr hervor, als daß auf diesem Blatt technische Ausdrucke gelehrt wurden
- 3 Das Beispiel in Zeile 3 der Vorderseite som(y)ah bud(dh)o vä som(y)ah wo das allerdings teilweise auf Erganzung beruhende somyah augenscheinlich im Sinne von saumyah steht, laßt im Verein mit dem vä v(ti)
  in Zeile 2 darauf schließen, daß es sich in dem Kommentar um die Irklarung der Partikel vä handelte Dazu stimmt das vor vä v(ti) stehende

nadvamdvasamuccayesu, es ist der Schluß eines Kompositums, in dem wahrscheinlich die Bedeutungen von ca aufgezahlt werden Amarak 3, 3,240 lehrt canvacayasamähäretaretarasamuccaye, was unter den vier Ausdrucken zu verstehen ist zeigen die Beispiele im Kommentar des Ma-

<sup>1)</sup> Siehe oben S 195

heśvara bhilsām ata gām cānaya fur anvācaya, samyītā ca paribhāsā ca samyītāparibhāsam fur samāhāra, dhatas ca lhadīras ca dhavakhadīrau fur stardarayoga, īšvaram gurum ca bhajaava fur samucaya Es ist wohl denkbar, daß in unserem Kommentar samāhāra und itardarayoga als diandva zusammengsfaßt waren Wenn die Erklarungen des Kommentars ca und vā betreffen, wird es sach in dem dazugehörgen Sütra um den nipātas gehandelt haben, die Pan 1, 4, 57 cādayo 'satīte gelehrt werden Der Gana cādayah beginnt ca vā ha aha va. genau so beginnt die Aufzahlung der nipātas genau so beginnt die Aufzahlung der nipātas genau so beginnt die Aufzahlung der nipātas genau so beginnt die Aufzahlung der nipātas genau so beginnt die Aufzahlung der nipātas et aus dem Kātantra Das aus dem Kommentar stammende se nipātigate vi auf dem zweiten Bruchstuck laßt sich zwar, da der Zusammenhang fehlt, nicht erklaren, widerspincht aber jedenfalls der Vermutung, daß es sich auf der Vorderseite dieses Blattes um die nipātas handelte, nicht Das darunterstehende datītals (ca) devadatīto) ist wiederum der Rest eines Beispieles

Auf der Ruckseite scheint ram its in Zeile 2 der Schluß eines Sütra zu sein Der Anfang der Erklarung arasisstä nipätä zeigt, daß sich auch dies Sütra noch auf die nipätas bezog

Auf das ralātasya in dem Kolophon in Zeile 3 des rechten Bruchstuckes werde ich spater eingehen Von den auf dem Imken Bruchstuck davorstehenden alsarsa feltiflya ä kann nur das nicht Eingelkalmmerte als sicher gelten Da der Rest des Buchstabens vor dri sich als der rechte Teil eines au auffassen laßt, glaubte ich zuerst (sandh)au deifiyat/pjā(dah) lesen und erganzen zu durfen, allein was von dem Buchstaben Innter driftya sichtbar ist, weist eher auf ein so mit einem untergeschriebenen Zeichen und dem ä Zeichen Da außerdem auch die Einordnung des Innken Bruchstuckes nicht als sicher gelten kann, möchte ich auf die Deu tung dieser alsarsa lieber verzichten. Auch den Aufang des ersten Sütra des neuen Abschnittes regaj weiß ich nicht zu erklyren

4 (Ne) a(na)m (na)yanam, naı akah nāyakah, po anam pavanam, pau akah pāvaka ti in Zeile 2 der Vorderseite sind wie das sich anschließende nātra zeigt, Gegenbeispiele Das verlorengegangene Sütra wird daher inhaltlich Kāt 1, 2, 16 entsprochen haben ayādīnām yavalopah padānte na vāl) 'wenn (die aus ε, aı ο, au vor folgendem Vokal entstam denen) ey, āŋ, at, āv im Wortauslaut stehen, so kann das y oder v beliebig schwinder. Pān s, 3, ¼ iyrah Sādiyasya deckt sich damit nicht ganz, da darunter auch Talle wie la āste, derā hān nehen kay āste, derāy ihā rallen, die nach s, 2, 66, 8, 3, 17 aus kah āste, derāh ha entstanden sind Die Beispiele für die Veranderung der Diphthonge im Innern des Wortes sind in der Kāśkā zu Pān 6 1, 78 ganz andere als hier Auch in Durgsaimhas Kommentar zu Kāt 1, 2, 12—15 kehrt von den hier genannten nur nāyakah

<sup>&#</sup>x27;) Die sich anschließenden Worte lope tu praktik 'wenn Schwund (eintritt, bleiben a und a) unverandert', bilden in den turkestanischen Handschriften ein be sonderes Sütra

wieder, doch werden als Gegenbeispiele unter 1, 2, 16 nayanam und näyalah angefuhrt Genau dieselben Beispiele wie hier Inden sich aber in dem turkestanischen Kommentar zu Kāt 1, 2, 12—15, und dort ist auch die Art der Anfuhrung die gleiche ne anam nay(anam), p(0) anah (paranah), p(au) akah (pārakah), nai akah nāyalah ist verlorengegangen, aber mit Sicherheit zu erganzen, und p(0) anah (paranah) vielleicht nur Schreibfehler für po anam paranam<sup>1</sup>) Bei der großen Ahnlichkeit der Beispiele in den Kommentaren des Kaumāralīta und des Kūtantra darf man es wagen, auch das stark verstummelte Beispiel in Zeile 1 zu erganzen Für die Behandlung des auslautenden o vor folgendem Vokal außer a gibt Durgasimha als Beispiel pala ika, palav ika, der turkestanische Kommentar (pato uttistha) pata uttistha (patav uttistha) Es ist in Zeile 1 also offenbar (pala(a) ägaech(a) i(a)n(a)m zu lesen

Das folgende Sütra, das noch in Zeile 2 stand, ist verloren. Nach dem Beispiel in Zeile 3 ko atra kotra2) und den Gegenbeispielen ne anam, po ana, die die Gultigkeit der Regel fur den Wortauslaut erlautern sollen. kann das Sütra inhaltlich nur Kat 1 2 17 edotparah padante lopam akarah entsprochen haben Pāmmi lehrt 6 1 109 enah padāntād ati nicht Schwund des a nach einem im Wortauslaut stehenden e oder o sondern Substitution des ersten Vokals, des e oder o fur beide Vokale, e + a oder o + a Daß die Regel des Kaumaralata nicht nur in der Auffassung des Vorgangs mit der des Katantra ubereinstimmte, sondern ihr auch in der Form sehr nahe stand, zeigt der Kommentar zu dem folgenden Sütra wo die Be stimmungen unserer Regel durch anurrtti fortgelten (ed)o(dbh)yam pa rasya akārasya lug bhavalı An Stelle des lopam des Kātantra stand im Kaumaralata also offenbar lul. an Stelle des padante wie die Bemerkung des Kommentars padād iti kasmāt in Zeile 3 reigt padāt so daß das canze Sutra ım Kaumaralata wahrscheinlich edodbhyam padad ato luk lautete Die Beispiele bei Durgasimha und in dem turkestamschen Kommentar sind unter Kat 1 2 17 tetra und patotra, kotra findet sich als Beismel bei beiden unter 1, 5, 7, das den Übergang des Visarjaniya in u zwischen a und a lehrt2) Der Kommentar zu dem Sütra schließt mit einer Bemerkung karam eiddhiti) deren Sinn unklar bleibt (atrāha — te sty atra — tet

Das folgende Sûtra (Z 4) lautet vûrse 'in der Sprache der Reis behebig', d h nach der Erklarung des Kommentars 'in dem Sprachgebrauch der Reis (ûrse vidhau) findet der Schwund eines a nach e und o behebig statt' Von dem ersten Beispiel des Kommentars hat sich nur jan i erhalten, das

<sup>1)</sup> Doch ist zu beachten, diß in Zeile 3 der Handschrift ne anam po ana iti sicht, es kann also tingekehrt po anam paranam auch Fehl r für po anah paranah sein

<sup>1)</sup> Das vorhergehende tru Lißt sich nicht mit Siel erheit erganzen

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Nach dem Katantra wird kah aira nach 1, 5 7 zumichet la u aira weiter nach 1, 2 3 ko aira endlich nach 1, 2 17 kera. Bei Painit treich der Riche nach die Regelia 8, 2 66 (kar aira) 6 1, 113 (ku aira) 6 1, 47 (ko aira) 6, 1, 109 (kora) cin.

wohl zu einer Form von pandita erganzt werden muß Aber auch das apramattas car sya in Zeile 1 der Ruckseite gehört offenbar noch einem Beispiel für die Regel an Die Worte stammen aus der ersten Zeile von Udanav 4 38 wo unsere Handschriften erganzt durch die von Levi JA A 20 287 veröffentlichte Handschrift allerdings yo hy asmim dharma rinaye tv apramatto bharisyati1) lesen das Divyavadāna 68 bietet aber, wie schon Lévi bemerkt hat die Variante apramattas carisyati, die durch die tibetische Übersetzung (gan zig chos haul hat la ni bag dan ldan par spyod byed pa) gestutzt wird Die Pali Version (S 1. 157. D 2 121 Therag 207) liest rihessati das Kharosthi Dharmapada rihasidi An das Beispiel scheint sich im Kommentar die Bemerkung geschlossen zu haben daß in der angeführten Stelle der Schwund des a nicht einge treten sei dann wird ein Beispiel für den Schwund gegeben apramadomr tapadam sty atra lug ast(1) Die Worte bilden den Anfang von Udanav 4 1 aber wiederum weichen alle turkestanischen Handschriften ab indem sie apramado hu amrtapadam lesen mit Erhaltung der überzahligen Silbe wie in Dho 21 appamado amatapadam und in dem Kharosthi Dharmapada apramadu amadapada Wenn sich aber auch Verschiedenheiten in den Lesungen finden so zeigen diese Beispiele doch deutlich daß wir unter dem arsa des Laumaralata die Sprache der buddhistischen Lanonischen Literatur zu verstehen haben

Von dem nachsten Sutra ist in Zeile 2 der Ruckseite nur zu erhalten die Erklarung aber steht vollst indig da arss ere redhau khalu ity asya shabdanya lakaro ribha nya lug bhavati sathur apy athur api. Drunach schrieb das Sutra vor daß in der Sprache der Rais das I in dem Wort khalu behebig schwinden könne und zwar mit thu als auch ohne flu. Leider sind die Beispiele in Zeile 3 verstummelt so daß man aus ihnen über die Form des khalu in der Sprache des Kanons nichts entinehmen lann In innehm papam akuraniyam heißt es ist — zu erganzen ist doch wohl das l—nicht sathur geschwunden was aber diese Gathā betrifft hayati pintiso mithi. Die Gatha bot also offenbar ein Beispiel für das Gegenteil Die zuerst angeführte Stelle scheint Prosa zu sein ich vernag sie micht nach zuweisen. Die Gatha ist Udāna 25 5 von der in unseren Handschriften leider auch nur der Anlang hayati pintiso in under Schluß (als)am(älechreishom ishaimano bhajeta vorliegt. Im Pali findet sich die Strophe A. 1, 1261. Jat 337.7

mikigati puriso nikinaseri na ca kayetha kadaci tulyaseri settiham upanamam udeli khippam tasmā atlano utlarim ihajetha In der Sanskrit Fassung wichaber die Strophe von dem Pali Tevt im zweiten und dritten Pada noch weiter ab als im ersten und letzten wio die tibe tisehe Übersetzung zeuet.

i De Partser Handschrift lest assem it apra also fellt in unseren Hand

dman pa bsten pas mi dag ñams hgyur žin thad Lar bab pa bsten pas so na gnas | gtso bo bsten pas dam pa thob hgyur ba de phyur bdag pas gtsor gyur bsten par bua

de phyvr blag pas glsor gyur bsten par bya Ich wage es nicht, den Sanskrit Text der Strophe nach dem Tibetischen wiederherzustellen Keinesfalls aber gibt das Tibetische Anlaß zu der An nahme, daß der Übersetzer irgendwo in der Strophe ein Wort wie Ihalu gelesen hatte

Versagen die Beispiele, so mussen wir versuchen, die im Kanon gebrauchten Formen aus dem Sütra selbst zu erschließen Khalu erscheint im Pala als kho, selten als khalu, in AMg als khalu khau, hu Als Formen ohne l kommen für das arsa nur kho und khu in Betracht Wenn in ihnen nach der Auffassung Kumäralätas das l einmal init, einmal ohne ihu ge schwunden ist, so hann das eigenflich kaum anders verstanden werden, als daß in khu das l samt dem vorhergehenden a geschwunden ist, in kho ohne das vorhergehende a, aus khu u wurde nach der gewöhnlichen Regel kho Wir kommen so zu dem Schluß, daß thu im Kaumäraläta die samyñā für den vorhergehende Laut war

Die letzte Zeile der Ruchseite bietet Bruchstucke aus der Erklarung des folgenden Sütra. Die Lesung der Zeile wird dadurch sehr erschwert, daß der untere Teil der Buchstaben teils weggebroehen teils völlig verlösicht ist. Sicherlich handelt es sich um den Schwund eines y und v (ya-käravakärau lug), aber die Bedingungen, unter denen er eintreten soll, bleiben unklar. Hinzugefugt ist die Bemerkung, daß ein bestimmtes, in dem Sütra enthaltenes Wort das ich leider nicht zu entziffern vermag, die fakultative Geltung der Regel mit anderen Worten, das Portgelten des värdes vorigen Sütra, aufhebt. p. \$ab(d)ot(r)a^1) ribhäsam nivarlayati

5 Jambū ānalam — jambūnalam in Zeile 1 der Vorderseite ist na turlich ein Beispiel des Kommentars Die Bedeutung von ānatam bleibt mir unklar Vielleicht ist jambūnatam eine der im buddhistischen Sanskrit hautigen falschen Sanskritisierungen und geht auf p jambonadam, jambūnadam zuruck, das in dieser seltsamen Weise et; mologisiert wurde Aber wie dem auch sein mag, jedenfalls sollte das Beispiel das Sütra illustrieren, das den beim Zusammentreffen von zwei einfachen homogenen Vokalen sich ergebenden Sindhi lehrte Pänini 6, 1, 101 (alah savarne dirijah) lehrt, daß in diesem Fall für beide Vokale die entsprechende Lange allein substituiert wird¹), nach Kät 1, 2 1 (samānah savarne dirijahibarati paras ca lopam) tritt für den ersten Vokal die Linge ein und der folgende schwindet Das Beispiel für den Zusammenstöß von i und i ist in der Käsikä dadhīndrah, in dem turkestanischen Kommentar des Kātantra und bei Durgasimin dadhīdam, wir können danach das Beispiel in Zeile 1 des kleinen

<sup>1)</sup> Wahrscheinlich hat unter dem pa noch ein subskribierter Buchstabe gestanden

<sup>1)</sup> Pan 6, 1, 84 ekah pürcaparayoh gilt fort

Bruchstuckes mit Sicherheit als d(a)dh(t) idam — d(adhidam) wiederherstellen. Die Buchstaberreste, die sich von dem auf gambunatam fol genden Beispel erhalten haben weisen auf put/r realbhah — put/sabhah), put/rabhah ist auch bei Durgasimha das Beispiel — in dem turkestanischen Kommentar hat sich nur put/rehalten —, wahrend die Käsikä hötögah bietet. Die Worte (i/ik kmartham in Zeile 2 gehören öffenbar noch zu dem Kommentar dieses Sütra, in welchem Zusammenhang sie stehen 1/18t sich nicht feststellen.

Von dem Kommentar zu dem folgenden Sütra hat sich in Zeile 2 hemantadisi abhidheyesu antyah 'der im Auslaut stehende in den Wörtern hemania usw' erhalten Di es einen Stamm heman gibt und Pan 4,3,22 Abfall des ta von hemanta lehrt um haimana zu bilden, könnte man daran denken daß es sich hier etwa um den Abfall des auslautenden a samt den vorhergehenden Konsonanten handle Allein das ist unmöglich, da der Gana hemantadayah offenbar in Zeile 3 aufgezahlt wird und danach Wörter wie saranga piśanga einschloß für die Abfall des ga nicht in Betracht kommen kann Das Sutra um das es sich handelt, entspricht vielmehr Varttika 4 zu Pān 6 1 94 In dieser Regel (ens pararupam) lehrt Panini. daß in dem Fall daß das auslautende a oder a eines upasarga mit dem e oder o einer Wurzel zusammentrifft fur beide Vokale der zweite allein substituiert wird Katyayana fugt in dem Varttika (śakandhrādisu ca) hınzu daß die gleiche Substitution in sakandhu usw eintrete Patanjalı erlautert das saka andhuh wird sakandhuh kula atā wird kulata, sima antah wird simantah aber nur wenn es Scheitel (kesesu) bezeichnet, denn das Ende der Grenze (simno ntah) heißt simantah Candragomin hat die Angaben des Mahabhāsya ın 5 1 98 (śakandhrādayah) reproduziert. Vo pideva gibt in seinem Mugdhabodha die entsprechende Regel in 2,13. aber der Gana heißt hier manisah und weicht von dem des Mahabhasya ab manısadyā nıpatyante | manısa | halısa | langalısa | sakandhuh | kulata | sımanlah | patanjalıh | sarangah | Spitere wie Bhattojidiksita geben dieselbe Liste fur sakandhradayah und fugen noch karkandhuh hinzu das nach Ulivaladatta zu Unādis 1 281) dasselbe Wort andhu 'Brunnen' enthalt, das nach Kanyyata zu der Mahabhasya Stelle in salandhuh steckt. Von Vopadevas und Bhattondiksitas Liste kehrt zunachst säranga in unserem Text wieder Die Vermutung liegt sehr nahe, daß Kumäralata pisanga dem sararga analog erklarte und wetter auch hemanta der Bildung nach

Andhuh küpah | pumsy ecündhuprahi küpa it j Amarah | karkandhur naştaküpah
 Andrah | karkandhur naştaküpah

sgoa in commune.

1) Salandhur is 1 andhur mšapānam. Ühngens gibt auch die Laghuvritt zu
håt 1 2 1 das Vārtika kalandhedayah und Durgas mha fahrt unter 1, 2, 2 halijd.
klaigaligā mangkā an Nach Henneandra sınd de Woter von Wurzeln mi Suffiven
gebildet, er nennt in seinem Ühad gansa situ salandhā (848) karkandhā (849)
klidet (143) simanta (222) hemanta (222) saranga (93) piskanga (101)

mit sīmanta auf eine Stufe stellte. Daß sein Gana hemantādayah tatsachlich dem śalandhrādayah des Vārttika entsprach, wird dadurch bewiesen, daß sich die beiden stark verstummelten Wörter, die auf sārangapstanga folgen, auf Grund der Angaben Patatājalis und Bhattojidīksitas mit vollīger Sicherheit als larkaſndhulu]l(a)l(a) herstellen lassen¹), nur das letzte Wort j...tra bleibt unklar

Da der Inhalt des Sütra jetzt feststeht, darf man den Anfang der Erklarung in Zeile 2 wohl zu hemantadisv abhidheyesu antuah (akarah 12) sie yuge sa . . erganzen Vorausgesetzt, daß das kleine, am rechten Ende hierher gestellte Bruchstuck wirklich zu dem Blatt gehört, darf man weiter sagen, daß die Erklarung mit (a) padvate schloß, worauf dann das Beispiel yathā hefma antah - hemantah) folgte, und daß in dem Kommentar in Zeilo 3 wahrscheinlich das Sutra selbst, (hema)ntadisu sie gulge sa)p noch einmal wiederholt war, aus welchem Grunde das geschah, laßt sich nicht erkennen. Die Regel steht sicherlich mit der vorhergehenden in Zu sammenhang, und ich möchte es als wahrscheinlich ansehen, daß in ienerahnlich wie bei Panini, das Eintreten der Lange, sei es des auslautenden oder des anlautenden Vokals, in dieser das Eintreten der Kurze des auslautenden oder des anlautenden Vokals4) fur den auslautenden Vokal samt dem folgenden Vokal gelehrt war. Nun werden wir sehen, daß 'samt dem folgenden Laute' in den nachsten beiden Sütras aller Wahrscheinlichkeit nach durch sanuh ausgedruckt war Vielleicht durfen wir daher in der angeführten Erklarung des Kommentars den Schluß noch weiter zu antuah (akūrah) sve yuge sapuh erganzen Hemantādisu sie yuge sapuh wird dann aber auch das Sutra in Zeile 3 gelautet haben Im Text steht sve yu p . aber zwischen yu und p ist ein dunner Strich sichtbar, der wahrscheinlich die Einschubstelle für ein oder mehrere aus Versehen fortgelassene alsaras bezeichnet, diese könnten gesa gewesen sein. Selbstverstandlich können diese Erganzungen und Deutungen der Buchstabenreste nicht auf völlige Sicherheit Anspruch machen Besser steht es mit der Deutung von sve Durch sve yage mussen die Bedingungen ausgedruckt sein, unter denen fur den auslautenden Vokal samt dem folgenden die Kurze des auslautenden Vokals eintritt Da es sich hier nach dem Gana, soweit es sich ermitteln laßt, stets um das Zusammentreffen von zwei a-Lauten handelt. so ist zu vermuten, daß das sie soviel bedeutet wie 'vor einem homogenen Laut' Tatsachlich brauchen Sakatayana und Hemacandra sva als samma fur

¹) Auch die an sich meht deutbaren Buchstabenreste stummen dazu Statt kulaf muß aber kulafa dagestanden haben, die das Edingerschen siehtbar sein mußte Das mass kulafa bezeichnet nach Wilson jeden nicht selbst erzeugten Sohn

<sup>2)</sup> Von dem a hat sich eine Spur des Vertikalstriches erhalten

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auf die Erganzung werde ich noch zurückkommen

Praktisch macht es naturlich keinen Unterschied, ob pararūpa, wie im Mahā bhāsya, oder purvarūpa substituert wird

homogen Der Regel Pån 1, 1, 9 tulyäsyaprayalnam savarnam entspricht bei Sak 1, 1, 6 svah sthanäsyaitye, Hem 1, 1, 17 tulyashhänäsyaprayatnah svah Es zeigt sich, daß die zamjää sva schon viele Jahrhunderte vor Säkatäyana von Kumäralata gebraucht und wahrscheinlich auch geschaffen ist Schwerer ist es, den Sinn von yuga festzustellen Ich kann vorlaufig nur die Vermutung außern, daß im Kaumäraläta yuga der Ausdruck fur Kompositum war, bin aber keineswegs sicher, damt das Richtige getroffen zu haben

Um zum Verstandnis des Textes der Ruckseite zu gelangen, müssen wir von dem in Zeile 3 angeführten Beispiel ausgehen krsnan dharman Es 1st die erste Zeile von Udanav 16. raprahāva šuklān bha ta bhiksa 14 die in der Schreibung unserer turkestanischen Handschriften kranam dharmam uprahaya suklam bhavayata bhiksarah lautet, wahrend die Pali-Version. Dho 87 lanham dhammam urppahaya sukkam bhatetha pandito hest Die Sanskrit Fassung wird durch die tibetische Übersetzung bestatigt dge slon dkur po bsgom gyss la nag poht chos ') ni rnam par spons Das Metrum verlangt aber im Sanskrit eine dreisilbige Form an statt bhāvayata und so ist das Beispiel sicherlich zu krsnān dharmān vipra haya sullan bha(te)ta bhiksa(vah) herzustellen Die Form, um derent-willen die Zeile angefuhrt wird, ist offenbar bhāteta Das wird durch die Bemerkung in Zeile 4 die sich leicht zu (a)disab(d)ena hi dhareti naceti ty evamād(ınām) erganzen laßt völlig sichergestellt Das mantreli Sutra wird also den Eintritt von e fur aya in bhārayali usw itārse. d h fakultativ fur die Sprache des Kanons, gelehrt haben Vorausgesetzt, daß die Einordnung des kleinen Bruchstuckes am rechten Blattende richtig ist. durfen wir daher annehmen, daß y tyadinām - in Zeile 2 zu bhārayaty adınam - herzustellen ist und daß dies der Schluß des Sütra selbst ist An das Sūtra schloß sich die Erklarung an von der sich in Zeile 3 sanur ir to bha erhalten hat Darauf folgten als Beispiele die oben angefuhrte Zeile von Udanav 16, 14 und eine zweite Stelle, von der nur der Schluß vahinim iti vorliegt eingeleitet durch (yad dh)y aha denn wenn man sagt', und abreschlossen durch einen Nachsatz von dem nur die Silben erhalten und aggesenssen auter vielle in de scholle geworden). Den Schluß der Erklarung bildet die schon angeführte Bemerkung, daß wegen des Wortes adi, 'und so weiter , (in dem Sutra) die Regel auch fur dharets usw gelte

Wenn der Übergang von bhärayat, zu bhäret; technisch so zustande kommt daß ein gewisser Laut in bhärayat; mit pu zu i wird, so liegen zwei Megliekheiten vor entweder wird das a mit dem vorbergehenden y oder das y mit dem folgenden a zu i In beiden Fallen ergibt sich bhära: it, das nach den gewähnlichen Sandlu Regela zu bhäret werden muß In dem ersten Fall mußte sapuh samt dem vorhergehenden Luute bedeuten Dagegen

<sup>1)</sup> So 1st mit h anstatt phyogs der Ausgabe zu lesen

spricht, daß, wie oben gezeigt, die samjūā für den vorhergehenden Laut wahrscheinlich thu war. Es scheint also daß das Sütra besagte daß in bhārayat, usw ārse das y beliebig simt dem folgenden Laute zu s wurde Dunn wurde pu die samjūā für den folgenden Laut sein

Bei dieser Auffassung von pu durften auch die in Zeile I und 2 er haltenen Reste aus dem Kommentar zu dem vorhergehenden Sutra ver standlich werden. In Zeile 2 steht rah sa khalu sapur ikaribhavati yad dh(y) aha bhesyate to ma '(der Laut) wird sapuh zu s. denn wenn man sigt bhesuate to ma 'Um was es sich handelt, zeigt das Beisniel deutlich genug Bhesyate entspricht dem gewöhnlichen bhavisyati Der auffallende Gebrauch der medialen Form beruht offenbar darauf, daß die Worte aus dem Anfang des zweiten oder vierten Pada eines Sloka stammen, wo für die dritte Silbe eine Lange erforderlich war, der Pada kann etwa bhesvate vo mahaphalam (oder mahad bhayam)1) gelautet haben. Das Sutra lehrte also den fakultativen Übergang von arr zu e in der Sprache des Kanons fur bharrayat. Technisch kam dieser Übergang sicherlich in derselben Weise zustande wie der von aug zu e Es liegt daher nahe in Zeile 2 rah zu (vakā)rah zu erganzen, dann wurde wenn samuh 'samt dem folgenden Laute' bedeutet, der Sinn des Satzes sein 'Dis v (von bhaisyati) wird (in der Sprache der Rais beliebig) samt dem folgenden Laute zu : 'Eine ge wisse Stutze erhalt diese Deutung durch das na ikāribhūtah in Zeile 1. das doch wohl aus dem Kommentar zu demselben Sutra stammt Vor dem na 1st der untere Teil eines 7a sichtbar Dadurch wird wenigstens die Er ganzung zu (saha purre)na ausgeschlossen und die Erganzung zu (saha pare ina nicht unwahrscheinlich?) Schließlich laßt sich so aber auch die dritte Zeile auf dem kleinen Bruchstuck vom linken Ende samur ir vo befriedigend erklaren Es wird das Sutra über die Verwandlung von bhavisyati in bhesyati sein das im Kommentar zu der nachsten analogen Regel zitiert war und das vollstandig etwa lautete (varse) sanur ir vo bha(visyateh)3) 'in der Sprache der Rsis wird das v von bhavisyati beliebig samt dem folgenden Laute zu : Das nachste Sutra lautete dann wahr scheinlich (yo bhava)y(a)tyādinām (in der Sprache der Rsis wird) das u von bhārayatı usw (beliebig samt dem folgenden Laute zu 1)"

Die letzten Worte in Zeile 4, die wohl zu samy(ñ layor ma(ddhy)e zu erganzen sind stammen aus dem Kommentar zu dem Sütra das auf (yo bhāta)y(a)tyādinam folgte

6 Alles auf diesem Blatt Erhaltene gehört offenbar dem Kommentar an Den durftigen Resten der ersten Zeile der Vorderseite laßt sich kaum

<sup>1)</sup> Vgl z B Mahav 7 8 na ca hessatı vo bhayam

<sup>2)</sup> Es konnte aber naturlich auch saha ikarena oder ahnliches dagestanden haben

<sup>\*)</sup> Moglicherwerse ist das Zitat aber doch eine etwas vervollstandigte Fassung des Sutra Man sollte annehmen daß sapuk durch Anuvriti aus den vorhergehenden Sutras zu ershizen war

ein Sinn abgewinnen Die Worte in Zeile 2 (kra)cid dhy ädim erävel safte n)āniam tadyathā po sind an und fur sich verstandlich 'Denn bisweilen berucksichtigt er nur den Anlaut, nicht den Auslaut, wie z B in 200 '. ich vermag aber nicht zu sagen, worauf sie sich beziehen. In Zeile 3 ist Laccid asy a offenbar der Anfang eines Beispiels Es liegt nahe, auch in Zeile 4 (ka)c(c)t pamcānām rādyā zu lesen und darın den Anfang eines zweiten Beispiels zu sehen, aber ich weiß das hinter pamcanam stehende Wort das his auf das subskribierte y sicher scheint, nicht zu deuten Viel leicht stehen diese Beispiele im Zusammenhang mit einer Regel über die Pluti die bei Fragen und beim Anruf ublich ist Daß hier von der Pluti die Rede war, geht aus der Bemerkung in Zeile 2 der Ruckseite hervor (altrarsam areksyate na hi plu(ta)m anarsesti 'hier wird die Sprache der Rais berucksichtigt, denn Pluta gibt es nicht außerhalb der Sprache der Rsis' Möglicherweise ist daher auch in Zeile I der Ruckseite man(a).(a) em Vokativ der die Pluti illustrieren soll. In Zeile 3 wird wiederum Ildanav 4 38 zitiert aber diesmal in der Form, die der Fassung im Pali Kanon und m Kharosthi Dharmapada entspricht (yo hy asmin dha)rmavinaye apframalito trhartsyate Welchen Zweck das Zitat hatte, bleibt unklar In Zeile 4 ist sicherlich varne in der Lucke zu erganzen, avarna s(varne) e. 'Aurzes und langes a wird vor kurzem und langem : zu e', wird ein Sütra sein, das im Kommentar zitiert wird Denselben Wortlaut hat Kät 1, 2, 2

7 Aus dem kleinen Bruchstuck ist nichts zu entnehmen Aprumatia in b 2 durfte wieder aus Udanav 4 38 stammen

8 Aus den Bespielen in Zeile 2 der Vorderseite a utrsa(m) kar(i) syns(i) 'ah so etwas willst du tun madhu unsnam 'der Honig hu, ist heiß, a udanim avaga(cchām) 'ah jetzt versthe ich' und aus dem davor erhaltenen n p t das sicherlich zu einer Form von nipāta herzustellen ist, ergitt sich daß das verdorengegangene Sutra die Univeranderlichkeit (Fragrityaschaft) eines aus einem einzigen Vokal besthenden nipāta vor folgendem Vokal lehrte. In Pān l 1 14 nipāta ekāj anān wird zugleich die Ausnahme fur dn d i ā isadarthe krigusjog marigādābuvathau ca, komstatiet, während ā rulkyasmaranayoh das nicht den anubandha n hat, unter die Regel fallt. Kāt l 3 1 odantā a i u ā nipātāh sizare prakrījā bezieht auch die auf o auslautenden nipātas ein, die bei Panini in dem anaksten Stirta, l, l, 15 of, behandelt werden. Wie weit sich das Sutra hier an die Fassung Paninis oder die des Katantra anschlöß, laßt sich micht feststellen, nur das ergibt sich aus der Reihenfolge der Beispiele, daß die miputas auf o hier nicht an erster Stelle genannt waren.

Den leider sehr luckenhaften Text von Zeile 3 und 4 bis tat syat pāv it verstehe ich nicht. Es scheint, daß es sich um die Pragrhijaschaft eines keiner Verunderung unterworfenen Suffixes ([ni)ruikārapratjaga ity ultaripotra pratjago) vor pu handelt. Pau pratjago scheint der Anfang des Sutra selbst zu sein. In 5 R 2ft ist pu offenbar die samjäß für den folgenden Laut Das wird es auch hier sein, ich weiß aber trotzdem nicht zu sagen, worauf sich die Regel bezieht Auch das Beispiel hilft nicht weiter Es wird zu : iha euräbhändas (Insthat) (I., hier steht ein Topf Branntwein', zu erganzen sein, da aber hier doch von einem Suffix überhaupt keine Rede sein kann, so durfte es nur als Gegenbeispiel in der Auseinander setzung des Kommentars gedient haben

Bahulvam amī in Zeile 4 ist der Text des Sūtra, das die Unverander lichkeit des Auslautes in dem Plural amī vor folgendem Vokal lehrte Im Kātantra entspricht 1, 3, 3 bahuvucanam amī Von dem Kommentar haben sich in Zeile 1 der Rucksche Reste der Beispiele erhalten, die sich mit Sicherheit als amī ustrā (gac)ch(an)t(1 amī rk)s(ā v)rksam ārohantīti wiederherstellen lassen Die Beispiele in der Kāšiha und bei Durgasimha lauten ganz anders

Das folgende Sütra, das die Unveranderlichkeit des auslautenden i. a. e einer Dualform lehrte, ist verloren Panini gibt die Regel in I, I, II id ud ed dviracanam pragrhyam, das Katantra in 1, 3, 2 diivacanam anau Der hier zu dem Sütra gehörige Kommentar besagte etwa 'Auch was eine Dualform 1st, mit Ausnahme (einer auf) qu (auslautenden) wie zum Bei  $m\ddot{a}le\ ete^{1}$ ), was (eine auf i,  $\bar{u}$ ) oder (e auslautende) Dual form 1st, die bleibt unverandert' Der Ausdruck aukaravaryam denteam ın dem Kommentar macht es sehr wahrscheinlich, daß das Sütra ahnlich wie im Katantra dvitvam anau lautete. Die im Kommentar angeführten Beispiele sind denen des Durgasimha (agnī etau, patū imau šale ete, māle ıme) ahnlıcher als denen der Kāśikā (agnı ili vāvū ili, male ili, vacete ili pacethe ut) Auffallend ist daß Beispiele für verbale Dualformen auf e hier ebenso zu fehlen scheinen wie bei Durgasimha Durgasimha hat sie offenbar absichtlich fortgelassen. Sie wurden gar nicht unter die Regel fallen, da ım Kātantra fur die 'mittleren' Personalendungen nicht wie in Pan 1, 4 102 die sammā dvivacana oder dvitva gelehrt wird vgl Kat 3. 1,6 Eine Regel uber die Unveranderlichkeit der dualen Verbalformen gibt es im Kātantra uberhaupt nicht, und Durgasimha sucht sie daher kunstlich aus dem Wortlaut des Sutra 3, 6 63 äte äthe ets ca herauszudeuten Wie das Kaumāralāta verfuhr, laßt sich leider nicht feststellen

Das folgende Sütra ist in Zeile 2 fast vollstandig erhalten ekatvam ämantrite yatibhiksto(h), 'eine Singular(form) im Vokativ (bleibt unverandert) bei yati und bhiksu' Die Pragrihyaschaft von yate und bhikso wird sonst, soviel ich weiß, nirgends gelehrt Von dem Kommentar zu dem Sütra hat sich leider so gut wie nichts erhalten

Der Text des nachsten Sütra in Zeile 3 ist verstummelt. Mit Hilfe der Reste der Erklarung urttärsa und kadācid dhi urttam ärsam vā läßt er

<sup>&#</sup>x27;) Sicherlich war auch ein Beispiel für einen Dual auf a gegeben. Ob Doppel beispiele gegeben waren wie etwa agni imau, agni etau, nalle ime, nalle ete laüt sich, nicht feestablien.

sich mit ziemlicher Sicherheit zu i(rttarsayor ia)rtharyakt(y)apeksaya ca herstellen In metrischen Texten in der Sprache der Rus und mit Ruck sicht auf die Deutlichkeit des Sinnes (bleibt ein auslautender Vokal) be helic (nnverandert)

Die Buchstabenreste der vierten Zeile sind zu gering als daß man ihnen einen Sinn ahgewinnen Lönnte

- 9 Die erste Zeile der Vorderseite handelt von dem Übergang eines auslautenden m in den Anusvara Die erhaltenen Worte era makar(o) b(\*)ndum stammen offenbar aus der Erklarung des Sutra das den Über gang lehrte Der Ausdruck bindu fur den Anusvara findet sich in Zeile 3 in dem Sutra Text selbst Spatere Grammatiker wie Vopadera zu Mug dhab 1 17 Durgasimha zu Kat 1 1 19 bezeichnen den Anusyara als bindumatro varnah von dem (upari)stad binduh wird auch in der Erklerung von 1 1 19 in dem turkestanischen Kommentar So 6b 4 gesprochen
- Das folgende Sutra ist verlorengegangen Von dem dazugehörigen Kommentar hat sich in Zeile 2 ein Stuck erhalten gam itu atra makurah saha puriena lug bharati na hy aha sastaram iti in gam fallt das m samt dem vorhergehenden (Vokal) ab denn man sagt nicht éastaram Das Sutra wird sich also auf Falle bezogen haben wo ein auslautendes m samt dem vorhergehenden Vokal vor folgendem Vokal ausgestoßen wurde was naturlich nur in metrischen Stucken des Kanons vorkommen konnte Analog ist die Behandlung des niggahila in Stellen wie Therig 170 sal. kaccam parspucch aham (fur parspucchim aham) Vielfach schwindet aber ım Palı auch nur das nıggahıta und der davorstehende Vokal wird mit dem folgenden kontrahiert und wenn in vedischen Texten ein auslautendes m vor Vokal schwindet bleibt der vorhergehende Vokal wohl immer erhalten und geht mit dem folgenden Vokal Sandhi ein Man sollte annehmen daß auch dieser Sandhi gelegentlich arse eintrat und es ist ganz wohl möglich daß das Sutra den Schwund des m sowohl samt dem vorhergehenden Vokal als auch ohne diesen lehrte

Die Worte ghthau ca binduh in Zeile 3 sind der Schluß eines Sitra Aus dem Anfang der Erklarung geht hervor daß sich die Regel auf ein auslautendes n (nalarontagatah) bezog Das Schlußwort des Sutra binduh zeigt weiter daß es sich um den Übergang eines auslautenden n in den Anusvara han lelte Fur diesen Übergang sel eint im Korimentar zunachst eine Ausnal me konstatiert zu werden adhy aghy athai iti trayodasanam Darauf weist das trayodasanam jedenfalls sind es dreizehn Laute der rargas namlich I lh g gh n d dh n p ph b bh m vor denen ein auslautendes n keine Veranderung erleidet Die Nichtgultigkeit der Regel vor diesen Lauten durfte im Kommentar durch adhy agly athav ili ausgedruckt sein das sicherlich eine Auflösung des im Sutra selbst ge bruchten Ausdruckes 1st von dem sich ghil au²) erhalten hat Fur thu

<sup>1)</sup> Das gla taber ke neswegs scher

<sup>\*)</sup> Das au set te lwe se erganzt

hat sieh uns aus 4 R 2 die Bedeutung 'der vorhergehende Laut' ergeben Dieses  $\hbar n$  Laun hier aber unmöglich gemeint sein. Vielleicht liegt hier der Lohativ von  $\hbar n$  vor, und adhy aghy athau bedeutet 'nicht vor  $d\hbar$ , nicht vor  $g\hbar$ , nicht vor  $f\hbar$ '. Es hat aber Laum einen Zweck, weitere Vermutungen über die Bedeutung dieser samyääs zu außern, da der Textzusammenhang hier doch allzu fraglich bleibt

Mit Zeile 4 kommen wir auf etwas festeren Boden Mit dem (alvasts(t)am derkatranam, 'die ubrigen drei Paare', sind, wie aus dem folgenden erhellt, die Laute c, ch, t, th, t, th gemeint. Die nachsten Worte, die sich leicht zu tat(r)a cachayoh saka(ra)h tathayoh sakara(h tathayoh sakarah) vervollstandigen lassen, im Verein mit den Beispielen fan thakaran tams thakaran, tan tarayatı tama tarayatı lassen keinen Zweifel, daß es sich in der Kommentarstelle um den Übergang eines auslautenden n vor c, ch, t, th, t, th in ms bzw ms und ms handelt. Es fragt sich nur, in welcher Form dieser Übergang in dem Sütra gelehrt war Das Kätantra lehrt 1, 4, 8-10 den Übergang des n in den Zischlaut mit vorhergehendem Anusvara no 'ntas cachayoh sakaram anusyarapariam, tathayoh sakaram, tathayoh sakaram Auch Panini Candragomin und Hemacandra stellen den lautlichen Vorgang als einen Wandel des n in den Zischlaut dar1) Die Annahme liegt sehr nahe, daß die Sandhiregel hier ebenso gefaßt war. Allein in dem Fall bleibt es ganzlich unklar, was in dem ghthau ca binduh schließenden Sütra positiv gelehrt gewesen sein sollte. So bleibt es schließlich doch das Wahrscheinlichere, daß in dem genannten Sütra zunachst der Übergang des n ın den Anusvāra vor den targas mit Ausnahme der oben aufgezahlten dreizehn Laute gelehrt war, und daß dann in einem anderen Sütra zu dem der Kommentar von (a)rasis(t)am in V 4 bis zu -n in R 1 gehört die Hin zufugung eines Zischlautes vor ca cha ta tha ta, tha vorgeschrieben war Die Hinzufugung des Zischlautes findet sich auch bei Sakatayana Er lehrt in 1, 1, 150 die Ersetzung des n durch si, d i durch ein s das nach 1, 1, 108 die Nasaherung des vorhergehenden Vokals hervorruft oder den An tritt (āgama) eines s (sak) an das n, das dann nach 1 1 110 zu Anusvāra wird. wahrend das s vor c, ch nach 1, 1, 137 zu s, vor t, th nach 1, 1, 138 zu s wird

<sup>1)</sup> Bei Panim kommt der Sandhi auf ziemlich umstandliche Weise zustande Nach 8, 3, 7 wird für das auslautende n zunachst das rug enannte s substituert das nach 8, 3, 2 und 4 Nasalierung des vorhergehenden Vokals oder Antritt (29mm) eines Anusvän an den vorhergehenden Vokal bewirk. Nach 8, 3, 15 wird das 7 zu Visar janiya, für das nach 8, 3, 4 s substituert wird. Des s wandelt sich dann weiter nach 8, 4, 40 vor c, ch zu 4, nach 8, 4, 41 vor f, th zu ş Candragomin lehrt 6 4, 3 des Vorhergehenden Vokals oder den Antritt (29mm) eines Anusvara an den vorher gehenden Vokal das s wird nach 6, 4, 136 vor den Palatalen palatal, vor den Zere bralen zeierbein Nach Hemacandra 1, 3 8 wird das n vor c, t, z samt ihren Aspiraten der Reihe nach zu š ş s, dem vorhergehenden Vokal wird der Anusvara hinzugefügt oder es wird der Anusvara hinzugefügt oder es wird der Anusvara hinzugefügt oder es wird der Anusvara hinzugefügt oder es wird der Anusvara hinzugefügt

Die Beispiele des Kommentars weichen von den ublichen ab Fur den Sandhi von -n + t- lautet das Beispiel sonst meist (Kāsikā zu Pān 8, 3, 7; Candravrttı 6, 4 3, Cıntamanı zu Sak 1, 1, 150, Durgasımha und turk. Kommentar zu Kāt 1, 4, 10) bhavāms taratı1), den Sandhı von -n + jhıllustrieren Durgasımla und der turkestanische Kommentar zu Kät 1, 4, 9 durch bhorams thakarena

Das Sütra in Zeile 2 der Ruckseite jajhañesu tu ñ lehrt den Übergang eines auslautenden n in ñ vor 3 2h. ñ Von dem Kommentar haben sich der Anfang der Erklarung nakāra erantyo jajhanesu paresu nakā Beispiele (tan jhasan —) tan jhasan — tan nakaran — tan nakaran erhalten. In Kat 1, 4, 12 wird der Übergang des n in den Palatal vor folgendem s ın die Regel hineinbezogen yaykañasakāresu ñakāram²) Die den hier gegebenen Beispielen entsprechenden Beispiele lauten bei Durgasimha bhavañ shasayati bhavañ ñakārena, fur das letzte bietet der turkestanische Kommentar bhavañ siatra3)

Das folgende Sütra in Zeile 3 schreibt den Übergang eines auslautenden n vor d dh n in n vor dadhanesu tu n Von dem Kommentar ist nur das Beispiel (lan) nakara(n) tan (nakaran) erhalten Der Regel entspricht im Katantra 1, 4 14 dadhana paras tu nalāram4) Das Beispiel fur den Sandhi von n+n ist bei Durgasimha bhavān nakārena, in dem turkestanischen Kommentar hhavan natia

10 Bei der Erklarung der Vorderseite des Blattes wird es gut sein, von dem kleinen Bruchstuck zunachst einmal abzusehen. Wir finden in Zeile ? arse, den Rest eines Sütras, dem die Erklarung folgt wibhasava afrisfe) adhau esa 'beliebig in dem Sprachgebrauch der Rsis esa' Das Sútra laßt sich also mit Sicherheit zu wurse erganzen. Das est laßt darauf schließen. daß das Sutra den fakultativen Abfall des Visarjaniya von esah vor Konsonanten fur die Sprache der kanonischen Texte lehrte. In der folgenden Zeile finden wir ein Beispiel aus dem Kanon zitiert sa var utlamapurusach) Es 1st der vierte Pada von Udanav 29, 33, wo unsere turkestanischen Handschriften allerdings sa vai tüttamapurusah lesen, selbstverstandlich ist aber das tu erst spater eingeschoben, um den Hiatus zu vermeiden Berucksichtigt man das was sich aus dem Kommentar in der zweiten Zeile erribt, so kann das Beispiel wohl nur den Zweck haben den Abfall des Visarjaniya in sah zu illustrieren Das Sütra lehrte also, wie von vornherein zu erwarten den Abfall gleichzeitig fur esah und sah Daß der Schluß richtig ist zeigt das vorhergehende Beispiel, von dem sich nur vrahāsyate erhalten hat Offenbar war der dritte Pada von Udānav 3, 2 zitiert, der in den jungeren turkestanischen Handschriften trana hy ena(m)

<sup>1)</sup> Die Laghuvrtti zu Hem 1, 3, 8 hat bhavdins tanuh

<sup>1)</sup> Bei Panmi ergibt sich der Übergang aus der weiter gefaßten Regel 8, 4, 40 2) Erhalten ist van

<sup>4)</sup> Die bei Panim entsprechende Regel 8, 4, 41 ist wiederum weiter gefaßt

pra(hāsyate), in einer alteren aber trsnā hy esa prahāsyate1) lautet. In der and the spans pa yis, was auf eine Lesung trsnām esa prahasystes chießen. list, aus der das seltsame trena hy esa prahasyate wohl durch Kontamination mit der Lesung trsna hy enam prahasyate entstanden ist. Wie dem aber auch sein mag, jedenfalls ist in dem Kommentar esa vor prahasimte zu erganzen, und wir haben hier das zu erwartende Beispiel fur den Abfall des Visarjaniva von esah Dazu stimmen vortrefflich die auf dem kleinen Bruchstuck in Zeile 3 erhaltenen Worte, die sich leicht zu fity altra lug bharah, 'in diesen Fallen tritt Schwund ein', erganzen lassen Schwieriger ist die Erganzung der zweiten Zeile des kleinen Bruchstuckes Das Katantra lehrt in 1, 5 15 den Abfall des Visarjaniya in der Form esasaparo vijanjane lopyah, was Durgasımha in seinem Kommentar durch esasābhyam paro visarjaniyo lopyo bhavati vyanjane pare umschreibt. Dr in der Lucke zwischen den beiden Bruchstucken zwei oder drei alsaras gestanden haben mussen liegt es nahe auch hier esasābhyām parau zu lesen. Auffallend ist aber der Dual Das Wort hinter parau ist zwar etwas verwischt kann aber nicht anders als bind gelesen werden. Es kann nur eine Form von bindu sein, das, wie oben gezeigt Kumāralata als samjāā fur den Anusvāra ge braucht aber von dem Anusvāra kann in diesem Zusammenhang doch unmöglich die Rede gewesen sein Zu erwarten ware vielmehr ein Ausdruck fur den Visarjaniya Nun haben wir gesehen daß Vopadeva im Kommentar zu 1, 17 den Anusvara bindumatro varnah nennt wahrend Kumaralata die kurzere Form binduh gebraucht An derselben Stelle bezeichnet Vopadeva den Visarjaniya als dubindumātro varnah2) und ich halte es daher fur völlig sicher daß im Kaumaralata so seltsam es auch auf den ersten Blick erscheinen mag der Dual bindu die samma für den Visarjaniya war Der Anfang der Erklarung des Sutra lautete also vibhāsaya a(r)s(e) vidhau sea (sāhhām) parau hadā es folgte viellecht lug bhavato vyañyane pare doch ist das nicht sicher da wir die samna die im Kaumaralāta fur Kon sonant gebraucht war nicht kennen Das Sütra selbst wird nur aus den Worten varse bestanden haben da der Abfall des Visarjaniya hinter esa und sa allgemein sicherlich in dem vorhergehenden Sütra gelehrt war und die naheren Bestummungen dieses Sütra fur das nachste durch anwirth Geltung hatten

Die Buchstaben der folgenden Zeile 4 sind zum Teil abgerieben nur die nicht in eckige Klammern gesetzten aksaras können als sicher gelten

prahasyate fehlt in dieser Handschrift ist aber durch andere altere Hand schriften gesichert

<sup>2)</sup> Durgasımha nennt den Visarjanıya zu Kat 1 1 16 poetischer kumüristana yugükrür varnah

Ich vermag der Zeile keinen Sinn abzugewinnen Bei der Unsicherheit der Lesung verlohnt es sich kaum Vermitungen zu außern

Vor den Worten nägesu gosu turagesu in Zeile I der Rückseite steht der Horizontalstrich mit darauf folgendem Doppelstrich der sonst stets den Schluß der Erklarung eines Sutra im kommentar bezeichnet Danach multe nagesu gosu turagesu der Anfang eines Sutra sein Das davorstehende

py aka konnte zu einer einleitenden Bemerkung des Kommentars ge hort haben die etwa (tasmad a) py aka daher sagt er auch lautete Aller dings scheint dies Sutra nach Inhalt und Porm stark von den ubrigen ab zuweichen Es ist schwer einzusehen wie eine Sandhiregel mit den Worten bei Elefanten Kuhen und Pferden beginnen konnte Außerdem scheinen die Worte aus einem Verse zu istsmien nagesti gest utwigeste klingt geden falls wie der Anfang einer Vasantatilaka Strophe Vielleicht erklirt sich der eigentumliche Charakter des Sutra daraus daß es den Schluß des Kapitels über den Sandhi bildete Daß in der nachsten Zeile ein größerer Abschnitt endete geht mit Sicherheit aus dem von Doppelstrichen ein gerähmten Kreise bervor der sich am Anfang des Bruchstuckes erhalten hat dies Zeichen findet sich sonst nur am Schluß eines Kapitels

Mit padarad in Zeile 2 begann das erste Sötra eines neuen Abschnittes und es kann wohl als sicher gelten daß in diesem die Karmapravacaniyas gelehrt wurden Nach Pan 1 4 83ff sind die Karmapravacaniyas ati adhi anu apa api abhi a upa pari prati su Man sollte also auch hier als Text des Sutra erwarten padarad anu a si abhy adhy ady apy apo [pa]n; prati ca karmafpravacaniyah] Die Lesung po ist aber unsicher da das o Zeichen auf dem rechten Aufstrich des pa aufgesetzt sein mußte das aksara sieht wie ein verstummelltes ghe oder gho aus Padarad bedeutet offenbar daß die angeführten Worter als karmapravacaniyas wie selb standige Worter gebraucht werden Zeile 3 gehört dem Kommentar zu dem Sutra an und laßt sieh zu (karmapravacaniya it, teditat(y)a yat karmapra(totani)ya it vervollständigen

11 und 12 Die beiden letzten Bruchstucke scheinen sich inhaltlich nahezustehen wens eauch nach dem Außeren zu urteilen kaum zu einem Blatt gehören können Über die Vorderseite von Bl II laßt sich nicht viel sagen die Erganzung von 1988 und 1988 und 2000 unsesseher die Zeide I der Ruckseite von Bl II beginnt offenbar eine Auseinandersetzung des Kommentars über die Bedeutung der upasaryas unter Anfuhrung von Beispielen In Bl II R 2 finden wir para wahrscheinlich stand para it ja (gam) da und es folgte die Angabe der Bedeutung von para In Bl 12a 1 sind (n), ihrstiah mirararard(h) Bei spiele für nu Vitt dur ity ayam kutsad in Bl 12a 2 wird offenbar die Bedeutung von dus angegeben 11 Mahabhasya unter Pan 2 2 18 Vatt 4 indet sich dur nindagam was sich inhaltlich mit einem duh kutsayam deckt. In Bl 12a 3 sind i ilasravah tida sicherlich Beispiele für vo b bharadigut

zu den Beispielen gehört oder den Schluß der Bedeutungsangabe bildet, laß sich kaum entscheiden In Bl 12 b 2 handelt es sich um apa, apaśabdam äha und apadeśe werden Beispiele sein, ebenso wie die Worte pratigatah putram in Bl 12 b 3 aus den Beispielen für prati zu stammen scheinen

13 Aus dem kleinen Bruchstück ist nichts zu entnehmen

Nach dem Kolophon auf Bl 1 R 3 hreß das Werk, das die Handschrift enthielt, Kaumāralāta, wahrscheinlich ein Neutrum, zu dem ein Wort wie vyākarana oder śabdānušāsana zu erganzen ist, also 'die von Kumāralāta verfalīte Grammatik' Sicherlich ist auch das ralatasya, das sich in dem Kolophon in 3 R 3 erhalten hat, zu dem Namen, sei es des Werkes, sei es des Verfassers, zu erganzen, das wahrscheinlichste ist es mir, daß etwas wie krtau Kumāralātaya dagestanden hat') Es laßt sich durch außere Zeugnisse micht beweisen, aber es ist bei der Ungewöhnlichkeit des Namens doch kaum zu bezweifeln, daß dieser Kumaralāta mit dem Verfasser der Kalpanāmanditikā?) identisch ist, die im dem Kolophon ebenfalls Āryakau māralātā genannt und als das Werk des aus Taksasila stammenden Mönches, des ehrwurdigen Kumāralāta, bezeichnet wird Kumāralāta, der völliger Vergessenheit anheimgefallen zu sein schien, tritt uns jetzt also nicht nur als Dichter, sondern auch als Grammather entregen

Das Kaumāralāta war eine in Sūtras abgefaūte Sanskrit Grammatik und bestand aus mehreren Buchern, von denen eines Sandhi hieß (1 R 3) Aus dem Bruchstuck 1 ergibt sich daß in diesem Buch auch die für das ganze Werk gultigen paribhāsās gelehrt, und da solche Regeln naturgemaß im Anfang des Werkes gegeben werden, so kann es als sicher gelten, daß Sandhi das erste Buch der Grammatik war Das Buch enthielt die Interpretationsregeln (paribhāsa) und lehrte die technischen Ausdrucke (samjāā) und die Sandhiregeln Ob die Regeln über die Karmapravacanīyas und Upasargas (11 12) ebenfalls diesem Buch angehörten oder aus den nachsten stammen, laßt sich nicht entscheiden Es ist daher möglich daß uns über haupt nur Bruchstucke aus dem ersten Buch der Grammatik erhalten sind Das Buch zerfiel in mehrere Kapitel, deren Bezeichnung sich leider nicht feststellen laßt<sup>3</sup>). Ein kurzer Kommentar, der in unserer Handschrift den Sütras beigegeben ist, ruhrt vermutlich von Kumāralāta selbst her

¹) Der Ausdruck krit ist in den Unterschriften in der älteren Zeit beliebt. In dem Kolophon des Sanputraprakarana heißt es (oben S 195) ärgya Suvarınd kriputrasyaryy Aseashostasya kritä Săradvatiputrapprakaranam somapham. In einer Palmblatthandschrift unserer Sammlung sehheißt ein lyrisches Gedieht. krit ibhadanta

saltanatan a Schiab des Saundarananda steht drya Suvarralistputraeya
Saketanya binkor dedrya bhadant Menghosesya mahaktare mahatadanah Irtir 1,0m
') Weder de Austlantungen Levis, JA CCM, S 95sff, noch die Nobels, GY

<sup>1028,</sup> S. 205ff, Johnen mich veranhassen, meine Ansicht über den Verfasser und den Titel dieses Werkes zu andern Vielleicht wird sich spater eine Gelegenheit finden, auf die Sache zuwickzukommen.

<sup>3)</sup> Siehe die Bemerkungen S 690f

Dis Kaumaralata ist ein formell und inhaltlich durchaus selbständiges Werk. Was die Terminologie betrifft so mussen wir naturlich zwischen der in den Sutras verwendeten und der des Kommentars unterscheiden im Kommentar werden öfter die im Sutra gebrauchten Ausdrucke durch die allgemein bekannten ersetzt. Technische Ausdrucke die wir mit Sicherheit oder großer Wahrscheinlichkeit für den Text des Sutras fest stellen können sind die folgenden.

pada Wort in 4 V 3 padad iti kasmat wo padat offenbar aus dem Sutra stammt Hier ist pada im Sinne des Panineischen suptinantam padam (1 4 14) gebraucht ebenso wohl in padavat im Sutra 10 R 2 Im Kommentar findet sich pada noch 2 R 2

pratyaya Sufitx (\*) in 8 V 3f im Sutra pau pratyayo ti und im Kommentar revikarapratyaya ity uktarupotra pratyayo und na ca parah pratyayah swashwam

karma(pravacaniya) in 10 R 2 im Sutra in 10 R 3 im Kommentar yıya Kompositum (?) in 5 V 2 3 im Kommentar aber im Zitat aus dem Sutra

ekatra Singular in 8 R 2 im Sutra

bahutra Plural in 8 V 4 im Sutra

desires Dual in 8 R 1 nur im Kommentar aber aus dem Sutra über nommen Daneben wird im Kommentar in 8 R 2 das gewöhnliche drivacana gebraucht

amantrita Vokativ in 8 R 2 im Sutra

bindu Anusvara in 9 V 3 im Sutra in 9 V 1 im Kommentar

binduVisarjaniya in 10 V 2 im Kommentar aber höchst wahrschein lich aus dem Sutra übernommen

tajra Jihvamulija in  $1\,V\,2$  im Kommentar aber wenn uberhaupt richtig wahrscheinlich aus dem Sutra übernommen

sra homogen (sararna) in l V 2 ste pur iti das Sutrazitat des Kommen tars ist und in 5 V 2 3 im Kommentar sre yuge das sicherlich aus dem Sutra stammt

varna Laut zur zusammenfassenden Bezeichnung des kurzen und des langen Vokals dienend in 6 R 4 im Sutrazitat arurna i(rarne) e

tu behebig die fakultative Gultigkeit einer Regel ausdruckend in 4V 4 10 V 2 im Sutra eurse. Im kommentar wird es durch eibhassya umsehreben in 4V 4 4 R 2 10 V 2 vgl auch 4 R 4 im kommentar p sab(d)ol(f)a vibhassan muratyayt.

Nur aus dem Kommentar nachweisbar sind die folgenden Ausdrucke sabda Wort in 4 R 2 khalu ity asya sabdasya 4 R 4 p sab(d)ot(r)a vibhasam nivariayati

abhidheya Substantiv in 5 V 2 hemanladişv abhidheyesu nıpala Partikel in 3 R 2

plu(ta) Vokal von drei Moren in 6 R 2

svastha,unverandert (pragrhya), m8R 2, svästhya m8V 4 äds, Wortanlaut, m6V 2

ania, Wortauslaut, in 6 V 2, aniya, im Wortauslaut stehend, in 5 V 2, 9 R 2, aniagata, dasselbe in 9 V 3

para, folgend, ın 4 V 4  $\ (ed)o(dbhy)$ äm parasya alūrasya, 10 V 2  $\ (esa-(sābhyām)$  parau bind(u)

pūrva, vorausgehend, in 9 V 2 makārak saha pūrvena samyāā technische Bezeichnung, in 1 R 4, 2 R 1, 5 R 4, 11 V 4, 11 R 1, 13 b 2

Von den willkurlich gebildeten Termini darf man annehmen, daß sie samthch aus der Sprache des Sütrateates stammen, auch wenn sie nur ım Kommentar erhalten sınd Dıs gılt z B von luk, das den Schwund eines Liutes bezeichnet und sechsmal im Kommentar vorkommt Dis. wofur luk substituiert wird, steht entweder im Genitiv, wie in 4V4 (ed)o(dbhy)ām parasya akārasya lug bhavatı, oder ım Nominativ, wie in 4 R 2 khalu ity asya sabdasya lakaro cibhasaya lug bhavati. 4 R 4 yakarava kārau lug 1), 9 V 2 makārah saha pūrvena lug bhavati, siehe ferner 4 R 1 sty atra lug ast(1), 10 V 3 (sty a)tra lug bhavats Im Kommentar wird in 4 R 3 auch lupta gebraucht Die ubrigen derartigen Termini sind leider zum Teil ganz unverstandlich In 1 R 4 wird die samina ra wie es scheint. fur eine Reihe von Lauten gelehrt, bei der Luckenhaftigkeit des Textes lißt sich aber nicht sagen welche Laute gemeint sind Völlig dunkel sind die Sütrabruchstucke phunam paśc un 1 R 3 und dre castre ya 1 R 4 Ebenso unklar ist es wie das ghthau in 9 V 3 zu verstehen ist, obwohl es im Kommentar durch adhy aghy athāt its umschrieben wird Fur das thu das 4 R 2f um Kommentar in sathur apy athur apr na sathur luptah erscheint laßt sich die Bedeutung der vorhergehende Laut' wahr scheinlich machen Das Gegenstuck, der folgende Laut scheint durch pu bezeichnet zu werden Diese Bedeutung wurde jedenfalls in 5 R 2 sa khalu sapur skäribhavats 5R3 sapur ir vo bha(1.18yatch) 5R4 sapur skäri

passen und durste auch in 1V3 are pur its, bV3f pau pratyayo it, lat eyāl pāt its vorliegen

Konsonanten werden in den Sūtras mit dem a Vokal oder ohne ihn
Angeluhrt, so in 5R3 robha , 9R2 yajhañeni tu ñ 9R3 dadhaneni tu n
Angeluhrt, so in 5R3 robha , 9R2 durch ñakū[ra] erklart Diese Art der
Bereichnung von Konsonanten ist im Kommentar die gewöhnliche, so
Bereichnung von Konsonanten ist im Kommentar die gewöhnliche, so
nakūra 9V3, 9R2, makūra 9V4 boch finden sich im Kommentar auch
4R4, sakūra 9V4, sakūra 9V4 Doch finden sich im Kommentar auch
die durch Anfugung von a gebildeten Bezeichnungen, so in 9R2, in Ahdie durch Sūtra jajhāñeni, ferner in 9V4 cachayoh, fathayoh, 9V3
dha (\*) 1R4 pa (\*)

De nabehegende Ergenrung (harwah laßt sich mit den erhaltenen Boch stalermesten nicht recht vereinigen.

Die Vokale wurden in den Sütras zum Teil jedenfalls ohne jeden Zusatz angefuhrt. Ein sicheres Beispiel ist e in dem Sütra ararna i (rarne) e in 6 R.4, ein anderes vielleicht o in 7a.3 Flektiert erscheint; a ist hin 5 R.3 in sapur ir to bha, das wahrscheinlich ein Zitat aus dem Sütra ist. Als et, de erscheinen e, o im Kommentar in 4 V.4 (edjo(dibhy)ām, das allerdings zum Teil erg inzt ist, aber als sicher gelten kann. Im allgemeinen werden aber im Kommentar auch die Namen der Vokale durch Anfugung von kära gebildet aktära 4 V.4, ikār(i)bhūtah 5 R.1, ikāribharati 5 R.2, ikārī

Fur die Bezeichnung der Konsonanten und Vokale, wie sie in den Sutras des Kaumaralata zutage tritt, lassen sich auch aus Paninis Sutras Relege anfuhren Wie Kumaralata verwendet auch Panini haufig das tu, um die fakultative Gultigkeit einer Regel auszudrucken. Sicherlich war auch der Gebrauch der Kasus in der technischen Sprache der Sütras im Kaumäralata der gleiche wie bei Panini Nach der Regel fasminn ift nir diste mirrana (P 1 1 66) steht der Lokativ z B in den Sütras geshañesu tu n (9 R 2) dadhanesu tu n (9 R 3) nach der Regel tasmad ity uttarasya (P 1 1 67) der Ablativ in dem aus dem Sütra stammenden padät in 4 V 3 Fur die Verwendung des Genitivs nach der Regel sasthi sthänengga (P. 1. 1 49) fehlt ein Beispiel aus dem Sutra Text, aus dem Kommentar laßt sich die Stelle (ed)o(dbhu)ām parasua akārasua lug bhavati in 4 V 4 anfuhren Eine Paribhasa aber wie (midanitio)ktam anukramat in 1 R 2 kennt Panini nicht, und auch sonst besteht in der Terminologie zwischen dem Kaumāralata und der Astādhyayı nur geringe Übereinstimmung Von den aus den Sütras nachweisbaren Ausdrucken finden sich nada. karmapravacaniya varna pratyaya, amantrita und luk bei Panini wieder. aber nur die ersten drei werden soweit sich erkennen laßt, in beiden Werken in demselben Sinne gebraucht. Fur pratyaya laßt sich das nicht behaunten. solange die Stelle in der es im Kaumaralata erscheint, nicht gedeutet ist In dem Sütra ekatram amantrite yatıblıksrolı in 8 R 2 wurde Panini vermutlich sambuddhau anstatt amanirite oder gar anstatt ekalvam amanirite rebraucht haben, da er in 2 3, 49 für den Vokativ des Singulars ausdrucklich die samjūā sambuddhi vorschreibt Sicherlich wird luk hier in umfassenderer Bedeutung gebraucht als bei Pānini Dort wird luk auf das Nichterscheinen eines Suffixes beschrankt (1, 1, 60 adarsanam lopah, 1, 1, 61 pratyayasya lul.slulupah), ım Kaumāralāta wird es von dem Schwund des I in Ihalu, dem Schwund eines anlautenden a nach e und o usw gebraucht Von den ubrigen willkurlich gebildeten samjääs last sich bei Panini keine nachweisen1) Ebensowenig kannte Pamini den Ausdruck yuga Fur ekatra, dvitra, bahutra braucht er ekavacana, dviracana bahuvacana2), fur

<sup>1)</sup> Pu kommt allerdings bei Papini vor, bezeichnet dort aber die Labiale, was für das Kaumāralata meht in Betracht kommt

<sup>\*)</sup> Im Mahabhasya kommen ekana usw oft genug vor aber sie sind nicht

bındu anusvāra, fur bındū usarjaniya, fur tayra (\*) hla (8, 3, 37), fur sva savarna Unverkennbar hat sich Kumāralāta bei der Wahl seiner Termin genau so wie die spateren Grammatiker von dem Bestreben leiten lassen, Pānini an Kurze des Ausdruckes zu ubertreffen Abgesehen von dem unscheren vajra haben in allen Fallen seine samyñās zwei oder drei Silben weniger als die Panineischen Von Interesse ist es auch, daß drei der samyñās, bindu, bindū und vajra (\*), mit Rucksichtnahme auf die Schrift gebildet sind Kumāralata scheint überhaupt sein Werk mehr für das Lesen als für den mundlichen Vortrag bestimmt zu haben, eine Verbindung glith, wie sie in dem Schluß des Sütra ghihau ca binduh in 9 V 3 vorliegt, laßt sich doch eigentlich nicht sprechen, sondern ist nur für das Auge erfaßbar

Auch inhaltlich deckt sich Kumāralātas Werk keineswegs mit dem Päninis Bedenkt man die Beschranktheit des zur Vergleichung stehenden Materials und berucksichtigt man, daß sich bei der Luckenhaftigkeit des Textes höchstens feststellen laßt, was Kumāralāta etwa geandert oder hinzugefugt, nicht aber, was er fortgelassen hat, so ist die Zahl der Verschiedenheiten sogar erheblich Pānini 6, 1, 109 faßt den zwischen auslautendem e und o und anlautendem a eintretenden Sandhi als die Substitution des ersten Vokals für die beiden zusammenstoßenden Vokale auf. ebenso Candra 5, 1, 115, Śākatāyana 1, 1, 94 Nach Kumāralāta kommt der Sandhi, wie aus 4 V 4 deutlich hervorgeht, durch Schwund des anlautenden a zustande<sup>1</sup>) Kumāralāta lehrt in 5 V 2ff, daß Wörter wie hemanta usw aus hema und anta entstanden seien, wahrscheinlich in der Weise, daß die beiden zusammenstoßenden a durch die Kurze eines der beiden Vokale ersetzt werden Panini kennt eine solche Regel überhaupt noch nicht, sie ist erst von Kätyäyana aufgestellt worden, aber die Ganas ım Mahābhāsya und ım Kaumāralāta sınd, wıe oben gezeigt, verschieden Den anderen Grammatiken völlig unbekannt ist, soweit ich sehe, Kumäralätas Regel in 8 R 2, daß das auslautende e und o im Vokativ von *yat*i und bhiksu stets unverandert bleibe<sup>2</sup>) Wenn Kumāralāta in SR 3 das Unterbleiben des vokalischen Sandhi nicht nur für metrische und kanonische Texte, sondern auch mit Rucksicht auf die Deutlichkeit des Sinnes ge-

Synonyma, wie eine Stelle wie 1, 229, 16 zeigt tasyaikotedd elavacanam eea prāpnoti In der Kāšikā zu Pān 1, 2, 51 aber heißt es vacanam ekatradzietedshiutethu, und Amarakoša 2, 0, 837 werden ekatra usw ebenfalls im grammatischen Sinne gebraucht einfatrudduk sadaikatre sarreth samikhyeyasanikhyayoh |

eamkhydrihe dribahutre stas tāsu cānaratēh striyāh ||
) Hemscandra hat das aufgegriffen Er lehrt 1, 2, 27 edotah padānie sya luk,

wo luk in demselben Sinne gebraucht ist wie im Kaumāralāta

1) Man könnte annehmen, daß dieses Regel 'ārge' gelle. Da diese Bestimmung
nicht aus dem vorhergehenden Sütra fortgelten kann, mußte das Sütra dann grühikkror dres schießen. Die Reste des Zeichens, das hinter gatibhikere stand, lassen
aber erkennen, daß es ein Visarjamiya war

stattet, so formuliert er damit in einer Regel etwas, was im praktischen Gebrauch der Sprache wohl zu allen Zeiten üblich war, aber von den Gram matikern sonst nicht anerkannt wird<sup>1</sup>)

Die wichtigsten Zusatze sind naturlich die Regeln, die durch die Berucksichtigung der Sprache des buddhistischen Sanskrit Kanons bedingt sind Es handelt sich meist um Regeln die ärse fakultutive Gültigkeit haben. So kann in der Sprache der Rus' der Schwund eines a hinter e und o unterbleiben (4 V 4) das 1 in Ikhalu samt dem vorhergehenden Vokal oder ohne ihn schwinden (4 R 2) bharsysti zu bhesysti (5 R 1f), bhäratysti usw zu bhäreti usw werden (5 R 2ff) das auslautende m unter gewissen Bedingungen simit dem vorhergehenden Vokal schwinden (9 V 2)\*1), der Schwund des Visarjanija von esak und sah auch vor anderen Lauten als dem kutzen a unterbleiben (10 V 2). Allgemein wird wie schon bemerkt, die Nichtveranderung eines Vokals vor folgendem Vokal in der Sprache der Riss und in metrischen Texten gelehrt (8 R 3). Auch die verlorengegangenen Regeln über die Plutierung sind, wie der Kommentar angibt, mit Rucksicht auf die Sprache der Riss gegeben denn es gibt kein Pluta außerhalb des Ärsa (6 R 2)

Diese Regeln über das Ärsa und die im Kommentar dizu angeführten Beispiele sind für die Beurteilung des Textes des Sanskrit kanons nicht ohne Wert. Auch die weingen Stellen die vorlvufig in unseren turkestanischen Handschriften nachweisbur sind lassen erkennen, daß der Text zu Kumärnlatas Zeit nicht überall genau mit dem in unseren Handschriften erhaltenen übereinstimmt. Der Schluß der ersten Halbstrophe von Uda nav 4.38 wird in 4R1 els genaus der Schluß der ersten Halbstrophe von Uda nav 4.38 wird in 4R1 els genaus der Schluß der ersten Halbstrophe von Uda

nav 4 38 wird in 4R1 als ye apramattas car(1)sya(ts) in 6R3 als rinavinaye apframa]tto riharisyati zitiert. Wie oben gezeigt, lautet die Zeile in uneveren Handschriften yo hy asmim dharmannaye it apramatto bhavisyati aber carryozi wird durch das Divysavadana und die tibetische Übersetzung riharisyati durch den Pali Kanon und das Khanosthi Dharma pada gestutzt Nach der Grammatik 4R1 lautete der Anfang von Ud. 4, I apramadomitapadam aber in unseren Handschriften sicht apramada hy amitapadam, in genauerer Übereinstimmung mit. Dip 21 appamädo amatapadam und Dharmapada apramadu amadapada Ud. 16, 14 wird im Kommentar in 5 R3 als krenän dharman riprahänga sullan bhäterija dhi-

¹) Böhtlingk, Bull Acad Imp St Pétersbourg Classe des Sciences Historiques III, 123 führt allerdings eine Karika an

samhitatkapade nityd nityd dhâtupasargayoh | nityd samdse välye tu så vivalsåm apeksate |

migic samue vange in så viralgåm apelgate || die etwas abweichend auch in Bharatamallikas Mugdhabodhim zu Bhattik 10, 19 zitiert wird

sandhir ekapade nityo nityo dhatapasargayoh | si trevi api tatha nityah sawanyatra ishhasita | N In diesem und den badan.

i) In diesem und den beiden vorhergt henden Fällen ist das edige im Text nicht erhalten aber mit Sicherheit zu erganzen

Lsa(vah) zitiert, in den Handschriften steht Lrsnam dharmam uprahaya sulläm bhärayata bhiksarah Ud 29, 33 schloß nach 10 V 3 sa var uttama pūrusa(h), in den Handschriften sa vai tuttamapurusah Im ganzen scheint der Text, der Kumāralāta vorlag, prakritischer gefarbt gewesen zu sein als der uns in den spateren Handschriften erhaltene Erst in diesen ist ohne Rucksicht auf das Metrum bhāveta durch die richtige Sunskrit-Form bhārayata ersetzt worden, und um den ım Sanskrıt nıcht geduldeten Hıatus zu tilgen, zwischen dharmavinage und apramattah und zwischen zas und uttamapūrusah ein sinnloses tu eingeschoben worden Anderseits ist ama madomrtapadam die tadellose Sanskritisierung des alten Textes, wahrend sich in den Handschriften noch der unregelmaßige Sandhi zeigt, der offenbar erst nachtraglich durch den Einschub des hi beseitigt ist Das Zitat von Ud 16, 14 1st auch deswegen von Interesse, weil es zeigt, daß die in den gewohnlichen turkestanischen Handschriften übliche Ersetzung des aus lautenden n durch den Anusvara keineswegs eine Eigentumlichl eit des Sanskrits des buddhistischen Kanons ist, sondern den turkestanischen Schreibern zur Last fallt

Schließlich ist aber mit allen diesen Einzelheiten die Bedeutung die die Wiederauffindung des Kaumäraläta fur uns hat nicht erschöpft Diese Grammatik wirft ein helles Streiflicht auf die ganze Strömung des in dischen Geisteslebens in den ersten Jahrhunderten n Chr. Schon in vor christlicher Zeit war der alte Kanon ins Sanskrit übertragen worden Man war sich in den buddhistischen Kreisen offenbar darüber klar geworden, daß man die Brahmanen die Trager der Bildung, nicht fur die Lehre des Meisters gewinnen könnte, wenn man ihnen die heiligen Schriften nicht ın Sanskrit, in der Sprache der sista entgegenbrachte Man war aber der Schwierigkeiten der Übertragung nicht Herr geworden Insbesondere hatte man in den Übersetzungen der alten Dichtungen die in Magadha in der Volkssprache entstanden und in den Kanon aufgenommen waren, unter dem Zwang des Metrums in zahlreichen Fallen die prakritischen Formen des Originals beibehalten mussen Man wird das zunachst als einen Mangel emp funden haben, aber als einen unvermeidlichen, mit dem man sich abfinden mußte Durch die Annahme des Sanskrits als der Kirchensprache hatte jedenfalls der Buddhismus dem Brahmanentum gegenuber seinen Anspruch auf Gleichberechtigung zum Ausdruck gebracht, und man schritt auf dem eingeschlagenen Wege weiter In dem Kävya, dessen Anfange in die vorchristliche Zeit zuruckgehen, hatte der Brahmanismus eine schöne Literatur geschaffen, mit dem zweiten Jahrhundert n Chr setzt das Streben ein, dieser Literatur eine Dichtung gegenüberzustellen, die die buddhistische Gedankenwelt in der Form und der Sprache des brahmanischen Kävya verkundete Zahlreiche Proben dieser buddhistischen Lviik, Didaktik und Epik der alteren Zeit sind uns in Bruchstucken in Palmblatthandschriften erhalten, die aus dem Sande Ostturkestans geborgen sind, aber auch in den Bibliotheken Nepals sind umfangreiche Reste zutage gekommen Mehr und mehr sind im Laufe der letzten Jahrzehnte aus dem Dunkel, das über der Überlieferung lag drei Namen von Mannern ans Licht getreten, in denen wir die Begrunder des buddhistischen Kävva erblicken durfen Måtroeta. Asvashosa und Kumaralata Matroeta wurde durch seine Buddhastotras der Vater der buddhistischen Hymnenpoesie Asvaghosa schuf in seinem Saundarananda und seinem als Gegenstuck zum Rāmayana gedachten Buddhacarita die buddhistische Epik in seinem Säradvatiputrapraharana und wahrscheinlich noch anderen Schauspielen das buddhistische Drama. Kumaralata bildete das alte volkstumliche Äkhyāna zu der eleganten, aus Prosa und Vers gemischten buddhistischen Erzahlung um Kumaralata aber hat such micht nur als Dichter betatigt, er war, wie wir jetzt sehen, bemuht, seinen Glaubensgenossen auch das sprachliche Verstandnis ihrer heiligen Schriften und der neuen Kävyaliteratur zu erschließen Fur eine buddhistische Sanskritgrammatik lag vermutlich ein starkes Bedurfnis vor Den Buddhisten die den Veda ablehnten wird der Zutritt zu den Schulen der brahmanischen Lehrer kaum offengestanden haben, in den buddhistischen Klöstern aber wird man nicht gern Paninis Werk mit seinen zahlreichen Hinweisen auf die vedische Sprache benutzt haben Selbstverstandlich hat Kumaralata die Regeln Paninis über den vedischen Sprachgebrauch fortgelassen Anstatt dessen hat er Regeln uber die Sprache des buddhistischen Sanskritkanons hinzugefugt Das zeigt, daß zu seiner Zeit der Kanon bereits von dem Schimmer ehrwurdigen Alters umflossen war Man sin den zahllosen Prakritismen die er enthielt nicht mehr Verstöße gegen die Reinheit der Sprache sondern Altertum lichkeiten Die Ersetzung des chandas des Pänini durch das ärsa laßt das Machtbewußtsein erkennen das die buddhistische Kirche in jener Zeit erfullte Dem Veda wird das Wort des Meisters und seiner Junger ent gegengestellt und es wird fur dieses dieselbe Autoritat beansprucht wie fur den Veda Rus waren es die den Veda geschaut hatten, Rsis waren es aber auch gewesen die die alten Texte des Kanons verkundet hatten!)

Die Bruchstucke bereichern schließlich unsere Kenntnis der indischen Wissenschaft nicht nur durch die Kunde die sie uns von einer alten völlig verschollenen Grammatik des Saniskrit geben sie liefern auch einen Beitrag zur Entstehungsgeschichte gerade des Werkes das diese Grammatik, wie es seheint spater völlig verdrangte, des Kätantra Ich habe bereits in den Erlauterungen zu dem Text gelegentlich auf Übereinstimmungen zwissehen dem Kaumäralata und dem Katantra hingewiesen Das erste Buch des Kaumäralata heißt Sandhu, denelben Namen tragt das erste Buch des Kätantra Der beim Zusammenstoß eines auslautenden ein die omt einem anlautenden a entstehende Sandhu kurd im Kaumäraläta wie im Kätantra

In späterer Zeit haben bekanntlich auch die Jamas die Sprache ihrer Sutras drgg genannt siehe Prechel Grammatik der Prakmi Sprachen § 16

als Schwund des a aufgefaßt, wahrend Pānını (6, 1, 109) und seine Nachfolger die Substitution des ersten Vokals für beide Vokale lehren Das Sütra selbst hat sich in den Bruchstucken nicht erhalten, laßt sich aber nach dem Kommentar in 4 V 3f mit großer Wahrscheinlichkeit als edodbhyām padād ato luk rekonstrueren Im Kātantra (1, 2, 17) lautet das Sütra edotparah padānie lopam akārah Im Kommentar in 6 R 4 wird ein Sūtra zitiert, das sich mit Sicherheit zu aiarna isiarne) e erganzen laßt Genau so lautet ım Katantra Sūtra 1, 2, 2 Wenn das Kaumāralāta eine besondere Regel uber das Zusammentreffen des a-Vokals mit dem 1-Vokal hatte, so können wir sicher sein, daß es auch wenigstens das Zusammentreffen des a-Vokals mit dem u und r Vokal in besonderen Regeln behandelte, genau wie das Kātantra (1, 2, 3, 4) Aus dem Wortlaut des Sūtra ergibt sich weiter, daß im Kaumäraläta ebenso wie im Katantra die Substitution des e, o und ar fur den a Vokal und der Schwund des folgenden Lautes gelehrt war Pānını lehrt 6 1, 87 (ād gunah) die Substitution von Guna (e, o, a) fur den vorhergehenden und den folgenden Laut, aus 1, 1, 51 (ur an raparah) ergibt sich, daß dem fur den r Vokal substituierten a ein r folgen muß Das Sütra uber die Unveranderlichkeit des i des Nom Plur Mask ami 1st 1m Kaumaralata bahutram ami 8 V 4, 1m Katantra 1, 3, 3 bahuvacanam ami Pāninis Regel 1, 1, 12 adaso māt ist umfassender Die Pragrhyaschaft des i, ü, e einer Dualform war im Kaumāralāta sicherlich ın der Form gelehrt, daß die Unveranderlichkeit (des Auslauts) eines Duals mit Ausnahme eines (auf) au auslautenden bestimmt war (8 R 1) Sūtra lautete wahrscheinlich duitam anau, im Kātantra 1 3,2 ist es dvuacanam anau Bei Panini I, I, II ist die Regel positiv gefaßt id üd ed denacanam pragrhyam Engste Übereinstimmung im Wortlaut tritt auch in den Regeln über die Veranderungen des auslautenden n zutage Den Sutras jajhañesu tu ñ, dadhanesu tu n (9 R 2f) des Kaumāralāta ent sprechen im Kātantra I, 4, 12, 14 jajhañasakāresu ñakāram, dadhanaparas tu nakāram Pāninis Regeln (8, 4, 40, 41) sind umfassender und weichen auch in der Form stark ab stoh scuna scuh, stuna stuh Auch die Beispiele ım Kommentar des Kaumāralata kehren zum Teil im Kommentar des Kātantra wieder Die Reihe ne anam nayanam nai alah nāyalah po anam pavanam pau alah patalah (4 V 2) steht ebenso in dem turkestanischen Kommentar zu Kāt 1, 2, 12—151), dadhs idam dadhidam und pitr rsabhah putrsabhah (5 V 1) finden sich in dem turkestanischen Kommentar und beı Durgasımlıa zu Kāt 1, 2, 1 Da fur die Vergleichung alle Regeln des Kaumāralāta, die sich auf die

Sprache des Kanons beziehen, von vornherein wegfallen und eine Reihe anderer, die vorlaufig nicht oder nicht hinreichend gedeutet sind, ebenfalls beiseite bleiben mussen, das Material also sehr beschrankt ist, muß die Zahl der Übereinstimmungen zwischen Kaumäraläta und Kätantra als verhiltnis-

<sup>1)</sup> Über die Variante po anah paranah siche die Bemerkung S 693

maßig groß bezeichnet werden, und es erscheint mir ausgeschlossen, daß sie auf Zufall beruhen sollten Das eine Werk muß vielmehr von dem anderen abhangig sein. In allen Tallen wo sich ein Unterschied in der Sprache der Sutras zeigt, verwendet das Katantra anstatt der kurzen Ausdrucke des Kaumaralata ohne Rucksicht auf Silbenersparnis, die ge wöhnlichen, ohne weiteres verstandlichen Ausdrucke, so steht in den an gefuhrten Sütras padānie anstatt padāt, lopam anstatt luk, bahuvacanam anstatt bahutiam dvivacanam anstatt dvitiam, ñakāram anstatt ñ, dadha nanarah anstatt dadhanesu, nakāram anstatt n Der gleiche Unterschied tritt an anderen Stellen zutage, anstatt bindu gebraucht das Kātantra anusvāra (1 1.19, 1.4,15) anstatt bindū visarjanīya (1, 1, 16, 1, 5, 1), anstatt varra¹) nhiāmūliya (1 1 17 1 5 4) anstatt sva savarna (1, 2, 1, 8) Samıñas wie pu und thu kennt das Kātantra nicht, es sagt dafur para (1. 2, 1, 8) und purra (1 4 4) Die Verschiedenheit in der Terminologie der beiden Werke kann indessen die Frage der Prioritat so wenig ent scheiden wie die Verschiedenheit ihres Gesamtcharakters. Es ist an und fur sich sehr wohl denkbar daß Kumāralāta ein Elementarbuch wie das Katantra zu einer vollstandigen buddhistischen' Grammatik erweiterte und dabei nach dem Muster Päninis aber vielfach über ihn hinausgehend, eine neue Terminologie schuf ebensogut könnte aber auch das Kätantra ein Auszug aus dem Kaumīralata sein unter Weglassung der zu speziellen. besonders aller auf die Sprache des buddhistischen Kanons bezuglichen Regeln und unter Vereinfachung der technischen Sprache Auffallig ist es allerdings daß im Katantra das 1 3 2 und 3 fur Dual und Plural die samınas drıvacana und bahuvacana gebraucht ım westeren Verlauf des Werkes die im Kaumāralata erscheinenden Ausdrucke dvitta und bahvita verwendet (2 1 19 3 42 4 5 3 5 19 6 33) Aus Panini kann Śarva varman sie nicht genommen haben da dieser nur disvacana und bahuvacana gebraucht Daß er sie selbst geschaffen haben sollte ist unwahrscheinlich, da ihm sonst nichts an Kurzung des Ausdruckes gelegen ist. So hegt die Annahme am nachsten daß er sie aus seiner Quelle ubernahm, die dann das Kaumāralāta gewesen sein mußte Das ist eine Einzelheit, der man vielleicht nicht allzuviel Gewicht beilegen darf. Es kommt aber etwas anderes hinzu, was meiner Ansicht nach entschieden fur die Abhangigkeit des Kātantra vom Kaumāralata spricht

des Kamma vom Kaumatauta spirem
Das Kätantra geht bekanntlich noch unter zwei anderen Namen,
Kaläpa und Kaumära Der Kommentar des Susena Kavirāja nennt sieh
Kalāpacandra, der Kommentar des Raghunandana Kalāpatatvarnava
Im Eingangsevrs des von Ramacandra Cakravartın verfoßten Parisistapra
bodha wird die Grammatik Kalāpatantra genannt Kanthaharakavi, der
Verfasser des Carkaritarahvaya, nennt sieh selbst kalāpādnigāpanāratah

<sup>1)</sup> Siehe aber S 690

und spricht von Kalāpacandraviduro Durgasimhah1) Bhattojidiksita zitiert die Kalapānusarinah2) Auch in dem Nepālamahātmya 28, 223) heißt es

ıtı tasya vacah śrutvā Kumāro 'mıtavıkramah | Kalāpālhyam vyākaranam dadau krtiā dvijanmane il

Ebenso ist Kalāpa die gewöhnliche Bezeichnung des Werkes in den tibetischen Ubersetzungen Schiefner, Bull Ac St Petersbourg, Cl des Sciences Hist IV, 295ff fuhrt die folgenden Titel auf 3612 Ka lä paḥı mdo = Kalāpasūtra, 3613 Cha bsags kyı mdoḥı hgrel pa = Kalāpasūtravrttı (des Durgasımha) 3614 Ka lā pahı hgrel pa ñun nu la slob ma la phan pa = Kalapalaghuvrtti Śisyahitā, 3723 Ka lā pahı byıns kyı mdo = Kalapadhātusutra, 3725 Ka lā pahı 'u na la sogs pahı mdo = Kalapa Unādısūtra, Liebich GN 1895, S 277 fugt noch hinzu 3722a Ka la pahi mdohi hgrel pa slob ma la phan pa = Kalapasūtravrtti Šisyahita Der Name Kālapaka findet sich, soweit ich sehe, nur Kathasaritsägara 7, 13 wo er durch das Metrum gesichert ist 4) Dort sagt Karttikeya zu Śarvavarman daß die neue Grammatik, wenn er ihm nicht in die Rede gefallen ware, die Panineische verdrangt hatte, adhuna stalpatantratvāt Kātantrākhyam bhatişyati

madıāhanakalāpasya nāmnā Kālapakam tathā ||

Daß das Katantra seinen Namen deswegen fuhrte, weil es ein kurzes Lehrbuch war, mag richtig sein, die Angabe, daß das Werk nach dem Schweif des Reittieres des Kumara des Pfaus, Kalapaka genannt sei, wird wohl niemand ernst nehmen Liebich Einfuhrung I S 6 meint der Name weise darauf hin, daß Śarvavarman der von Kalāpin gestifteten Šakhā des schwarzen Yajurveda angehörte Allein diese Vermutung schwebt völlig ın der Luft Angenommen selbst daß Sarvayarman ein Kalāpa war, so wurde seine Grammatik Kālāpaka doch nur dann genannt sein wenn sie ın der Schule der Kālāpas gebraucht wurde Das Kātantra macht aber doch wirklich nicht den Eindruck, das Lehrbuch einer vedischen Schule zu sein, und außerdem lißt sich auch die kaum spiter aber entschieden besser bezeugte Namensform Kalāpa mit dieser Erklarung nicht ver einigen Ich möchte eine ganz andere Deutung vorschlagen Nach Sahitja darpana 558 ist *kalāpaka* eine Gruppe von vier Strophen, die inhaltlich einen Satz bilden, ein Beispiel mit der Unterschrift caturblik kaläpakam findet sich z B Prabhävakacaritra 12, 107—1105) Sollte man nicht auch

Siehe Eggeling, Catalogue of the Sk MSS in the Labrary of the India Office 1) Aufrecht, Cat Ox 162b Part II, Nos 750, 759, 767, 783

<sup>1)</sup> Lacôte, Essai sur Gunadhya et la Brhatkathā S 297 ) In der Brhatkathamanjarı 1, 3, 43 fehlt der Name, hier heißt es kurz nur pratyjidyets tapasa vilokya varadam Guham |

sa Kātantrena nrpatim māsais eakre bahusrutam b) Denkschriften der Wiener Akad der Wiss Phil Hist Kl 37, 1, 232f

ein größeres literarisches Werk, das aus vier Buchern besteht, kalānaka oder lalāpa genannt haben? Eine solche Bezeichnung wurde fur das Katantra, fur das, wie oben gezeigt, die Vierteilung charakteristisch ist, vortrefflich passen Etwas Ahnliches hat offenbar auch Täranätha in dem Namen gesucht Von Somadevas Kālāpaka, dessen Richtigkeit mir sehr zweiselhaft ist, und seiner Erklarung weiß er nichts, er sagt¹) 'Fruher wurde in den in Tibet bekannten Geschichten erzahlt, daß Sanmukhakumāra vom Kalāpa die vier ersten Kapitel diktiert habe und Kalāpa als Zusammenfugung der Teile zu fassen sei, so wie in den Pfauenschweiffedern die verschiedenfarbigen Teile zusammengefugt werden. Allein es verhalt sich nicht so, Kalāpa ist von Saptavarman selbst verfaßt, und die Bedeutung Zusammenfassung der Teile ist die, daß alle nötigen Teile zusammengefaßt sind'

Der Name Kalāpa kann uns meines Erachtens über die Entstehung des Kātantra nichts sagen, anders verhalt es sich mit dem dritten Namen des Werkes, Kaumara Im Parisistaprabodha des Gopinātha Tarkācārya findet sich die Bemerkung Kātantraśabdo loke Kaumāravyākarane rudha its na Jayadevadstantram pratiyata its Candrah Ramacandra Cakrayartin soricht in der Einleitung zu seinem Parisistaprabodha von seiner Absicht, ein Supplement zu der Kaumaragrammatik Kätantra zu geben Kātan trasya Kaumāravyākaranasya parisidam valsyamānatiena, und Kanthahārakavı nennt das Kātantra in seinem Carkaritarahasya geradezu nikhilaıyakaranasamvadı Kaumaravyakaranam²) Als Kaumarah werden die Anhanger des Katantra von Bhattojidiksita und Madhusüdana erwahnt³) Wahrscheinlich ist auch mit der Kaumära Grammatik, die in kanaresischen Inschriften des 12 Jahrhunderts genannt wird, das Katantra gemeint. In einer Inschrift zu Managoli aus dem Jahr 11614) werden funf mattar Land fur die Lehrer, die das Kaumara in dem matha erkliren, bestimmt matha dalu Kaumāramam vakkhānisuv upādhyāyargge mattar aydu. Und in einer Inschrift zu Balagamı aus dem Jahr 11623) wird das Ködiyamatha genannt Kaumāra Pāniniya Šālatāyana-šabdānušāsanādibyākaranabyālhyānasthānamum, 'ein Ort, wo Kommentare zu den Grammatiken der Kaumāra, Pānınīya-, Šakatāyana Grammatik und anderen verfaßt werden'

Man hat die Bezeichnung Kaumara auf Grund der bekannten Ge schichte erklart, wonach das Katantra dem Śarvavarman von dem Kriegsgott Kärttikeja oder Kumära offenbart wurde Allein jene Geschichte ist umgekehrt doch offenbar erst erfunden worden, um den Namen Kaumära zu erklaren Wenn nun die Grammatik Candragomins Cändra, die des Hemacandra Haima genannt wird, wenn Kramadiśvaras Samksiptasāra

<sup>)</sup> Schiefner, Täranäthas Geschichte des Buddhismus, S 75f 1) Eggeling a a O Ar 763, 767, 783

Aufrecht, Cat Ox 162b, Cat Cat 1, 131

<sup>2)</sup> Ep Ind V, 222 In der Übersetzung der Stelle weiche ich etwas von Fleet ab

nach Jumaranandın, dem Revisor der Vrtti, Jaumara heißt, wenn Cändräh und Jaumarah auch als Namen der Schulen erscheinen¹) so wird man zugeben mussen, daß Kaumāra auch als der abgekurzte Name von Kumāral itas Grammatik und Schule betrachtet werden darf Ganz ausgeschlossen ist es nicht, daß unter dem Kaumära der oben angeführten Inschriften nicht das Katantra, sondern die Grammatik des Kumāralāta zu verstehen ist, daß in den mathas Sudindiens im 12 Jahrhundert jedenfalls noch ein gewisses Interesse fur den Buddhismus bestand, zeigt die weitere Angabe der zweiten Inschrift, daß das Kodiyamatha nyayaraisesikamimamsasamkhyabaudhdhādisadudaršanabyākhyānasthānamum gewesen sei Wenn nun aber das Kātantra, das zweifellos inhaltlich Beruhrungen mit dem Kau māralāta aufweist, Kaumāra genannt wird und seine Anhanger Kaumārāh, so wird man doch geradezu gedrangt zu dem Schlusse, daß in diesem Namen die Erinnerung daran fortlebt, daß das Katantra eine Bearbeitung des Werkes des Kumāralāta ist oder wenigstens aus seiner Schule hervorging<sup>2</sup>) Ich kann jedenfalls nicht glauben, daß alle Übereinstimmungen im Inhalt und 1m Namen nur durch ein Spiel des Zufalls zustande gekommen waren. und man darf gegen die Zuruckfuhrung des Katantra auf das Kaumāralata auch nicht einwenden, daß es im zweiten und dritten Buche an vielen Stellen doch auch Ahnlichkeit mit Pänini zeigt. Wir durfen nicht vergessen, daß wir die Regeln des Kaumāralata über nāman und ākhyāta nicht kennen, und es ist an und für sich ganz wohl möglich daß sich Kumäraläta ın diesen Abschnitten enger an Pāmni anschloß als in dem Sandhi-Buche und Jene Ahnlichkeit zwischen Kätantra und Panini über das Kaumäraläta hinuber entstanden ist3) Mit der traditionellen Geschichte der Entstehung des Kätantra stimmt

Mit der traditionellen Geschichte der Entstellung des Ratentas sillimit auch geschicht überein Kumfralkta Ergebnis unserer Untersuchung allerdings nicht überein Kumfralkta kann auf Grund des Alters der Handschriften in denen seine Werke überkann auf Grund des Alters dem Ende des 3 Jahrhunderts zugewiesen werden liefert sind, spatestens dem Ende des 3 Jahrhunderts zugewiesen werden Die Abfassung des Katantra muß ungefahr um 400 n Chr. nich Die abfassung des Katantra mußte danach im 4 Jahrhundert standen sein Die Abfassung des Katantra mußte danach im 4 Jahrhundert erfolgt sein Nach Täranätha verfaßte der Brahmane Saptavarmin — die

<sup>1)</sup> Vgl Aufrecht Cat Ox 162b, 175a Zachariae BB 5, 23 47, Siddh Yana

Cat Ox 175a

Nach Taranatha, S 54, behaupten die Panditas, daß das ins Tibetweie über

Nach Taranatha, S 54, behaupten die Panditas, daß das ins Tibetweie über

setzte Candravyakarana mit Panini, das Kalapavyakarana mit den Indravyakarana

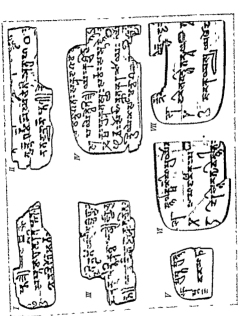
ubereinstimme Was die Panditas unter dem Indravyakarana mit stabben, ze daß ingestellt sein, jedenfalls schemt ihnen aber doch eine Verschiedenheit zwieden Katenitan

den Panini ausgefallen zu sein

Namensform Sarvavarman und ihre Erklarung durch Isvaravarman wird ausdrucklich abgelehnt - seine Grammatik für Udavana einen König des Sudens, und zwar im Wettstreit mit Vararuci, der, nachdem er sich erst hei dem König Santivahana und dann bei dem König Bhīmasukla von Varanası aufgehalten hatte der Purohita des Udayana geworden war Von Vararuei wird uns erzahlt, daß er ein Freund des Nägariuna war und daß er. als er noch in Varanasi lebte auf verschmitzte Weise die Tochter des Königs mit Kalidāsa verheiratete Saptavarman Vararuci, Nāgarjuna und Kalidasa waren also nach Tāranātha Zeitgenossen, was an Glaub wurdigkeit gewinnt, wenn wir erfahren daß Udayana 150 Jahre, Nagâ riuna gar 529 oder nach anderen 571 Jahre alt wurde Daß diese wurre Geschichtsklitterung keine Grundlage für chronologische Schlusse bieten kann, liegt auf der Hand Aicht viel anders aber steht es mit dem Katha nıtha der Brhatkathamanjarı und des Kathasarıtsagara Hier ist Sarva varman Vinister des Königs Satavāhana in Pratisthāna oder Supratisthita') an der Godavarı Er verfaßt das Katantra um seinem König in sechs Monaten das Sanskrit beizubringen Auch hier hat er einen Rivalen, den er ubertrumpft es ist aber nicht Vararuci sondern Gunadhya der Ver fasser der Brhatkatha Vararucı ist aber doch auch hier ein Zeitgenosse des Sarvavarman denn er und Gunadhya ursprunglich Ganas des Siva, sind durch einen Fluch der Gauri gleichzeitig auf Erden wiedergeboren, der eine ın Kausambı der andere ın Pratısthana Von Vararucı wırd hier berichtet, daß er der Minister der beiden letzten Nandas war und noch den Untergang der Dynastie durch Canakya und die Thronbesteigung des Candragupta erlebte König Satavahana mußte danach zur Zeit des Candragupta ge herrscht haben Allein es hieße den Charakter eines Werkes wie des Ka thantha ganzlich verkennen, wollte man solche Schlusse ziehen Der Ver fasser hatte doch nicht die Absicht eine wissenschaftliche Literaturge schichte zu schreiben Es kam ihm nur darauf an die mannigfachsten literarischen Anekdoten kunstvoll zu verflechten, ob dabei geschichtliche Verhaltnisse wofern sie ihm überhaupt bekannt waren auf den Kopf ge stellt wurden war ihm sicherlich völlig gleichgultig Die Geschichte von dem dummen Panini der schließlich seinen Lehrer Vararuci in der Dispu tation besiegte wird wohl memand für geschichtlich halten, ebensowenig vermag ich aber in den Erzahlungen von dem Bade des Königs das den Anlaß zur Entstehung des Katantra gibt oder von der Wette Gunadhyas und Sarvavarmans, die den Gebrauch der Paisaci fur die Brhatlatha be grundet, mehr als amusante Geschichtehen zu sehen Was insbesondere den König Satavāhana betrifft so ist zunachst darauf hinzuweisen, daß er nur in den kasmirischen Quellen erscheint?) Täranätha nennt, wie

<sup>1)</sup> Kath 6 8 Supratisthita in Pratistlana

natn v e cuprangima m a rangu ana
 Dahin gehören außer den genannten der Haracaritacintämani des Räjänaks



Brahmızahlen aus Handschriften

bemerkt, anstatt seiner einen König des Sudens, Udayana; im Nepāla-· māhātmya¹), dessen Verfasser aus derselben Quelle geschönft haben muß wie Ksemendra und Somadeva, sind Gunadhya und Sarvavarman die Panditas des Königs Madana von Uijavani (27, 52) Ich will indessen keineswegs behaupten, daß dies die ursprungliche Darstellung sei, viel wichtiger ist es, daß Lacôte, Essai S. 26f gezeigt hat, daß mit dem Pratisthana-Supratisthita wahrscheinlich ursprunglich gar nicht die Stadt im Dekkan gemeint war, sondern eine Stadt in der Nahe von Kausambi. Dann wird es aber weiter wahrscheinlich, daß der König Satavahana überhaupt erst durch die Verwechslung jener Stadt bei Kausambi mit dem Pratisthana an der Godavari in die Erzahlung hineingekommen ist; wer anders sollte denn in der berühmten alten Residenz der Ändhra-Dynastie geherrscht haben als ein Satavähana? Daß man nicht noch weiter gehen und jenen schon an und fur sich ganzlich unsicheren Sätavähana ohne alle zwingenden Grunde mit Hala identifizieren darf, um daraus ein Datum fur Gunādhya und Sarvavarman zu gewinnen, braucht eigentlich kaum gesagt zu werden Ich stimme völlig der Ansicht von Winternitz2) zu, daß die sogenannte Lasmirische Tradition in diesem Fall ohne jeden Wert ist; durch sie kann das oben gewonnene Ergebnis nicht entkraftet werden

### Das Zeichen für 70 in den Inschriften von Mathura aus der Saka- und Kusana-Zeit.

In einem Aufsatz in der Epigraphia Indica Vol IX, p 241ff., hatte ich den Nachweis zu führen gesucht, daß ein gewisses, einem Andreas-Kreuz ahnliches Zahlzeichen in den Mathurä-Inschriften der Kusana-Zeit. das Buhler in seiner indischen Palaographie bald als 40, bald als 70 aufgefaßt hatte, ausschließlich 70 bedeute. Die Frage ist fur die indische Geschichte nicht unwichtig, da das betreffende Zeichen in dem Datum einer in die Regierungszeit des mahäksatrapa Sodasa fallenden Inschrift (Nr 5913) vorkommt: 1e nachdem man den Zahlwert des Zeichens ansetzt.

Jayaratha, wo die Geschichte in Kap 27 im Anschluß an Somadeva erzahlt wird. und die Katantrakaumudi, die nach Buhler, Detailed Report, S 74, beginnt

naums tam Sariavarmānam yah samārādhya Pāvakim [

Satavahanarajartham sabdasastram subham vyadhat ||

Auch die Erzählung Al Berünes (I, 136 der Sachauschen Übersetzung) geht, wie der Zusammenhang, in dem sie erscheint, deutlich verrat, auf eine kasmirische Quelle zuruck, Al-Bērum erwahnt den Sātavāhana, nennt aber den Mahādeva als Offenbarer des Werkes, mit dem nach seiner Darstellung das Studium der Grammatik uberhaupt erst begann

<sup>1)</sup> Lacôte, Essai sur Gunādhya et la Brhatkathā, S 291 ff.

<sup>2)</sup> Geschichte der indischen Literatur 3, 313f , 397.

<sup>3)</sup> Die Nummern der Inschriften beziehen sich hier und im folgenden auf meine List of Brahmi Inscriptions

würde für Sodäsa das Jahr 42 oder 72, gleichviel welcher Ara, gesichert sein Während Konow und andere meine Deutung des Zeichens angenommen haben, hat Rapson an seiner Ansicht, daß es 40 zu lesen sei, fest-gehalten, und neuerdings hat er in den Indian Studies in honor of Charles Rockwell Lanman, p 49ff, eine ausdufrliche Begrundung seiner Meinung gegeben Um nicht die Vorstellung aufkommen zu lassen, daß ich, durch die Grunde meines verehrten Kollegen überzeugt, meine Deutung aufgegeben hatte, dann aber auch, well ich einiges neues und, wie mir scheint, entscheidendes Material beitringen kann, habe ich mich entschlossen, noch einmal auf die Frage einzugehen

Ich hatte in dem erwihnten Aufsatz auf die Tatsache hingewiesen, daß in den Mathurā Inschriften zwei Zahlzeichen verwendet wurden, von denen das eine einem pta ahnelt das andere die Form eines Andreas Kreuzes hat, und ich hatte geschlossen, daß das eine von diesen 40, das andere 70 sein musse da der Wert aller übrigen Zahlzeichen feststeht. Rapson er-Hart, daß er diesen Schluß nicht anerkennen könne, da es weinigstens mög lich sei, daß das Andreas Kreuz nur eine kursive Form des pta Zeichens sei. Ich halte diese Annahme für ganz unwahrscheinlich, da meines Er achtens die beiden Zeichen recht verschieden ausselten. Nur wenn ihre Ahnlichkeit ohne weiteres in die Augen fiele, wurde man doch diesem Moment ein Gewicht für die Ermittlung des Zahlwertes einzaumen können

Ich muß es ferner von vornherein fur unzulassig erklaren, bei der Bestimmung der Zeichen fur 40 und 70 in den Mathura Inschriften von den entsprechenden Zahlzeichen in den Munzlegenden der westlichen Ksatrapas auszugehen, wie Rapsones itt Daß sich die Brähmi Zahlzeichen in Surästra und Malwa anders entwickelt haben als in Mathura zeigt schon das Zeichen ur 40 das nach Rapsons eigenen Angaben auf den Munzen wesentlich anders aussicht als in den Inschriften von Uathura Das Andreas Kreuz kommt aber, wie Rapson versichert, auf den Munzen überhaupt memals vor, es wird also auch für seine Deutung aus den Munzlegenden nichts zu entnehmen sein

er Mathurā Inschritt Nr 60 ausgegangen, wo das Zeichen in dem Jahresdatum erschent Die Inschrift stammt aus der Regierungszeit eines Königs,
dessen Name mit l'äsu beginnt, also so gut wie sieher des Väsudeva Das
Andreas Kreuz kann in diesem Fall meht 40 bedeuten, da in den vierziger
Jahren meht Väsudeva, sondern Huyrska herrschte Der Stein, der die In
schnift trigt, ist verlorengegangen, wir besitzen von ihr nur einen ziemlich
schliechten Abdruck. Trotzdem ist das Andreas Kreuz hier deutlich genug
Unglucklicherweise lauft links davon ein Riß durch den Stein, und in den
dadurch in dem Abdruck entstandenen weißen Fieck, hat jemand spriter
mit Bleistift einen Haken gezeichnet und ihn mit dem Andreas Kreuz verbunden, so daß ein Zeichen entstanden ist, wie es überhaupt sonst nirgends

verkommt Rapson meint, daß der Haken zu einer Schleife vervollstandigt werden mußte, dann hitte man ein Zeichen, das mit dem verschleiften Zeichen in der Mathurä Inschrift Nr 47 und im wesentlichen auch mit dem Zeichen für 70 in den Munzlegenden identisch sei. Ich möchte demgegenüber betonen, daß, selbst wenn die vorgeschlagene Erginzung des Zeichens, die mit in keiner Weise gerechtfertigt erscheint, richtig sein sollte, das Zu sammentreften mit dem Zeichen für 70 auf den Munzen aus den oben angeführten Grunden nichts beweisen wurde. Was das Zeichen in Nr 47 beitrifft, so hatte ich aus dem Inhalt der Inschrift gewisse Angaben angeführt, die für die Lesung 40 sprechen, Rapson geht auf sie nicht ein Ich bin auch jetzt noch überzeugt, daß dem Zeichen in Nr 47 der Zahlwert 40 zukommt, die verschleifte Form, die übrigens in Mathurä ganz allein steht<sup>1</sup>), laßt sich ohne weiteres als eine Abart des gewölinlichen pta Zeichens erkläften.

Den Grund, den Rapson gegen die Deutung des Andreas Kreuzes als 70 in Nr 62 anfuhrt, kann ich nicht anerkennen. Ich sehe nicht ein, warum ein Mönch nicht ebensogut im Jahre 77 wie im Jahre 47 in dem uhära des Huviska eine Saulenbasis gestiftet haben sollte

Weitere Anhaltspunkte fur die Bestimmung des Zahlwertes des Andreas Kreuzes liefern die Inschriften nicht. Will man nicht anerkennen daß die Inschrift Nr 60 das Zeichen enthält, so hangt alles von der Frage ab, ob man annehmen will, daß in Mathurā zwei verschiedene Zeichen für 40 ge braucht wurden oder nicht. Da die beiden Zeichen, wie es in der Natur der Sache liegt, in den Inschriften niemals auf demselben Stein erscheinen, so könnte wer das Andreas Kreuz als 40 lesen will vielleicht behaupten, daß die Verwendung der beiden Zeichen individuell verschieden gewesen sei, von den Schreibern, die den Steinmetzen die Vorlagen heferten sehrieben die einen das pta, die anderen das angeblich kursive Andreas Kreuz Der Annahme, daß das pta und das Andreas Kreuz zur Bezeichnung der gleichen Zahl gebraucht wurden wurde aber doch der Boden entzogen sein, wenn sich nachweisen hieße, daß ein und derselbe Schreiber beide Zeichen ver wendete Und das ist tatsachlich der Fall

Unter den aus Ostturkestan in die Sammlung der Berliner Akademie gelangten Handschriften befindet sich eine stattliche Anzahl von Brüch stücken einer Palmblatthandschrift, die aus der Grabung in Qyzil stammen Die Brüchstücke zeigen die in Indien wahrend der Kusana Zeit gebrauch liche Schrift Die Handschrift, der sie angehören, ist sicherlich im nordwestlichen Indien entstanden und von dort nach Ostfürkestan gebracht worden Als meine Frau die Brüchstücke zusammenzusetzen und abzu

<sup>1)</sup> Ich hatte nach der Reproduktion in der Ep Ind es fruher für möglich ge halten daß eine Form des Zeichens mit kleinerer Schleife in Nr 44 vorliege. Das ist aber, wie jetzt ein guter Abklatisch der Inschrift zeigt, nicht der Fall, das Zeichen hat die gewöhnliche Form der Mathura Inschriften.

schreiben begann stellte es sich bald heraus daß sie nicht von einer ein zigen sondern von zwei verschiedenen Handschriften herruhrten die hier als A und B unterschieden sein mögen. Die Blatter von A sind breiter ge wesen und haben 4-6 Zeilen auf der Seite wahrend in B nur 2-3 Zeilen auf der Seite stehen. An und für sich wurde das noch nicht beweisen, daß uir Reste von zwei verschiedenen Handschriften vor uns haben. Ich habe in meiner Ausgabe der Kalpanamanditika gezeigt daß in den ersten nach christlichen Jahrhunderten die einzelnen Blatter der Palmblatthandschriften oft sehr verschiedene Breite hatten und daß man dann die Blatter so an zuordnen pflegte daß man die schmalsten an den Anfang und an das Ende die breitesten in die Mitte legte Allein in diesem Fall kommen in haltliche Verschiedenheiten hinzu. Die beiden Handschriften enthalten zwei Werle der Abhidharma Literatur die einander sehr nahe stehen es lassen sich aber doch in der Phraseologie und in der Einteilung schon jetzt Unterschiede erkennen. So werden in A Zitate stets mit atrocuate empelentet in B mit atralia. A ist in Skandhakas geteilt die wiederum in Aśwasakas zerfallen und es haben sich eine ganze Reihe von Kolophons erhalten in denen freiheh der Gesamtname des Werkes niemals genannt wird Innerhalb der Asyasakas werden die einzelnen Paragraphen durch gezahlt Eine solche Paragraphenzahlung findet sich auch in B aber hier fehlen alle Kolophons der Schluß eines Kapitels wird hier nur durch einen Kreis bezeichnet wie ich ihn Kalpanamanditika S 16 beschrieben habe Wenn wir somit iene Bruchstucke auch zwei Handschriften mit verschiedenem Text zuweisen mussen so sieht sich die Schrift in beiden doch so gleich daß es bei manchen Bruchstucken die sich nicht durch Format oder Inhalt als zu der einen oder der anderen Handschrift gehörig erweisen vorlaufig zweifelhaft bleibt wohin sie zu stellen sind. Wir durfen unter diesen Um standen wohl mit Sicherheit annehmen daß beide Handschriften von dem selben Schreiber geschrieben sind Nun erscheint in B das pla Zeichen wiederholt in der Paragraphierung

Aum ersenent in das pra Zeenen wiederholt in der Paragraphierung Sehr deutlich ist es auf den Bruchstucken I und II wo die Zeichen für 3 bzw. 4 und 7 und die Doppelvertikale folgen. Wie ihnlich das Zahlen zeichen der Ligatur pra ist zeigt der Vergleich nut dem in I zufallig in der zweiten Zeile stehenden pra von saprahma. Gruz genau das gleiche Zeichen begegnet in der Paragraphierung auf einem anderen größeren Bruchstuck der Reihe nacht vor den Zeichen für 2 3 5 und 6 und auf einem wirten Bruchstuck vor den Zeichen für 4 und 5 Der Zahlwert des Zeichens er gibt sich aus III. Hier findet es sich leider mit Verlüst der oberen linken vertikale aber mit völliger Sicherheit zu erkennen am Anfang der dritten Zeile vor der Doppelvertikale. In der Zeile darüber stehen im Original wiederum völlig deutlich die Zeile in für 30 und 9 vor der Doppelvertikale. Der vierzigste Paragrap i külte also das Fin le der zweiten und den ganzlich verlorengegangenen Anfang der dritten Zeile das pra Zeichen am Schluß

druckt also 40 aus Genau die gleichen Zeichen für 39 und 40 folgen sich als Paragraphenzahlen noch auf einem anderen Blatt, dessen Schrift leider etwas abgerieben ist Das Blatt ist daher hier nicht reproduziert, im Original sind die Zeichen muhelos erkennbar Das Zeichen für 70 kommt in B nicht vor, die Paragraphenzahlen gehen nicht über 47 hinaus und auch in den Blattzahlen hat sich eine 70 mehr erhalten

In A sind die Paragraphenzahlen im allgemeinen viel niedriger als in B, die hochste Zahl die sich erhalten hat, ist 24 Unter den Blattzahlen die bis 187 gehen kommt keine, die das Zeichen für 40 enthielt, vor. wohl aber auf dem unter IV teilweise reproduzierten Bruchstuck das Zehner zeichen in der Form des Andreas Kreuzes Am unteren Ende des von links nach rechts verlaufenden Querstriches zeigt sich eine schwache Gabelung. die dadurch entstanden zu sein scheint, daß der Schreiber die Linie zuerst von links nach rechts und dann noch einmal von rechts nach links zuruck zog Praktisch ist das von keiner Bedeutung das Zeichen ist zweifellos mit dem in den Mathura Inschriften erscheinenden Andreas Kreuz iden tisch. Es kann sich also nur um die Frage handeln ob es 40 oder 70 zu lesen ist. Wenn nun der Schreiber, wie oben gezeigt in der Paragraphierung fur 40 konsequent das pla Zeichen verwendet so wird man ihm doch kaum zutrauen können daß er in der Blattzahlung dieselbe Zahl durch ein Zeichen ausdruckte das mit dem Zeichen fur 40 wie er es schreibt auch nicht die geringste Ahnlichkeit besitzt. Die Blattzahl kann daher meiner Überzeugung nach nur 176 gelesen werden

Immerhin könnte iemand auf die Behauptung verfallen daß das alles schließlich doch nichts beweise, da ja die Zeichen fur 40 und 70 in zwei verschiedenen Handschriften vorliegen und selbst wenn ich recht haben sollte daß sie von demselben Schreiber geschrieben sind dieser Schreiber ja im Laufe der Zeit seine Praxis geundert haben könnte als er die Hand schrift B schrieb bediente er sich des pla Zeichens, spater als er A schrieb. gebrauchte er das 'kursive' Andreas Kreuz Dieser Einwand wird wie mir scheint, durch die Bruchstucke einer anderen Palmblatt Handschrift unserer Sammlung die ebenfalls aus Qyril stammt, widerlegt Die Handschrift. die von Anfang bis zu Ende von derselben Hand geschrieben ist, enthalt einen philosophischen Text Die Schrift gehört der Kusana Zeit an, weicht aber im Duktus etwas von der Schrift der vorher besprochenen Handschriften ab Unter den Bruchstucken finden sich zahlreiche linke End stucke, auf denen die Blattzahlen erhalten sind Unter den Zehnerzeichen kommt wiederholt sowohl das pta Zeichen als auch das Andreas Kreuz vor Als Bespele sind her die unter V und VI abgebildeten Stucke gewählt Der Zahlwert des pla Zeichens steht fest, die Blattzahl von V ist 343 Ebensowenig kann über die Lesung der Zeichen für 10 20 30 50 60. 80. 90 ein Zueifel bestehen Die Blattzahl von VI kann daher nur 278 sein Niemand wird doch behaupten wollen, daß derselbe Schreiber in derselben

726 Das Zeichen für 70 in den Inschriften von Mathura aus der Saka u. Kusana Zeit

Handschrift dieselbe Zahl bald durch das pta-Zeichen, bald durch das Andreas Kreuz ausdruckte

Ranson ist, wie oben bemerkt, der Ansicht, daß auch die außere Gestalt des Andreas Kreuzes dafur spreche, daß ihm der Zahlwert 40 zukomme. da es sich leicht als eine Kursivform des pta Zeichens auffassen lasse Ich habe schon gesagt, daß ich dem nicht zustimmen kann. In den Inschriften besteht iedenfalls der Kopf des pta Zeichens stets aus einem der Oberhnie entbehrenden Quadrat Die Ecken sind bisweilen etwas abgerundet aber niemals nimmt der Kopf die Form eines rechten oder gar spitzen Winkels an, wie er im oberen Teile des Andreas Kreuzes erscheint Meiner Ansicht nach hat sich die Form des Andreas Kreuzes auf ganz andere Weise entwickelt Wir können immer wieder beobachten, wie das Zeichen für 70 durch einen Zusatz zu dem Zeichen für 60 gebildet wird, genau so wie das Zeichen fur 90 aus dem Zeichen fur 80 umgestaltet wird Deutlich ist das bei den Zeichen fur 70 der Fall, die Buhler in seiner Schrifttafel aus den Handschriften reproduziert. Noch klarer zeigt sich das bei den Zeichen fur 70 in der in fruhen Gupta Charakteren geschriebenen Hand schrift der Kalpanāmandıtıkā, siehe die Schrifttafel in meiner Ausgabe Auch die Form des Zeichens für 70 auf den von Rapson in seinem Catalogue of the Coins of the Andhra Dynasty &c beschriebenen Munzen') erklart sich ohne weiteres aus der Hinzufugung eines Striches am unteren Ende der Vertikale des Zeichens für 60 Dieser Zusatzstrich wird dann weiter verschleift und der Haken, der in 60 in der Mitte der Vertikale angesetzt wird wird höher hınauf geruckt, so daß sich eine Ahnlichkeit mit dem Zeichen für 40 in der Mathurā Inschrift Nr 47 ergibt wo aber die Schleife aus dem ursprunglich nach rechts gewendeten Haken am unteren Ende der Vertikale entstanden ist

Wir sollten also theoretisch für 60 in der Schrift der Kusana Zeit ein Zeichen erwarten das etwa die Form Yzeigt, durch Anfugung eines Seiten striches nach rechts wurde daraus das Zeichen des Andreas Kreuzes mit dem Zahlwert 70 entstanden sein Tatsachlich hat nun das Zeichen für 60 diese Form in den Blattzahlen der dritten der oben erwahnten Hand schriften, unter VII ist ein Bruchstuck mit der Blattzahl 269 wiedergegeben Fast die gleiche Form findet sich in der Mathura Inschrift Nr 57, von der wir allerdings nur ein Faksimile im Arch Surv Rep Vol XX, Plate V, 6 besitzen In den beiden Mathura Inschriften Nr 56 und 58 erscheint das Zeichen leicht verandert, indem die Linie, die den spitzen Winkel nach unten verlangert, hier weggelassen ist, siehe die Phototypien zu Ep Ind Vol I, p 386, Nr 8, Vol II, p 204, Nr 19 Ich glaube also daß sich auch von seiten der Form nichts gegen die Auffassung des Andreas Kreuzes als des Zeichens fur 70 einwenden laßt. Auf die chronologischen Fragen, die tes zeenes wenn der mahälsatrapa Sodasa in das Jahr 72 zu versetzen ist, möchte ich an diesem Orte nicht naher eingehen

<sup>1)</sup> Siehe die Übersichtstafel auf S CCVIII

# Zur Geschichte des Ostasiatischen Tierkreises.

Der Ursprung und die Verbreitung des sogenannten ostasiatischen Tierkreises ist in vieler Hinsicht noch so ungeklart, daß der Hinweis auf einige neue oder meines Wissens bisher nicht eingehender behandelte Quellen in Prakrit, in Sanskrit und in der Sprache von Kuči nicht ohne Interesse sein durfte, zumal da sie, wie mir scheint, auch zur Aufhellung gewisser Namen des Tierkreises in sogdischer und sakischer Sprache bei tragen

Unter den von Sir Aurel Stein in der Niya Gegend in Ostturkestan, auf der Statte des alten Cadoda, ausgegrabenen Dokumenten findet sich eın oblonges Holztafelchen, das von den Herausgebern der Kharosthi Inscriptions unter Nr 565 veröffentlicht ist Eine Reproduktion der Ruckseite ist in Sir Aurel Steins Serindia Bd IV, Tafel XXVI, enthalten Das Tafelchen enthalt Aufzeichnungen astrologischen Inhalts in dem indischen Dialekt, der in den ersten nachchristlichen Jahrhunderten in dem Reiche von Krorain die Umgangssprache war – Ich gebe zunachst den Lurzen Text ın der Umschrift der Ausgabe, aber mit Ersetzung der Ligaturen isa und čh'a durch die, wie Rapson und Noble selbst bemerken, richtigeren Umschreibungen spa und Lsa1)

## Ruckseite

#### Kolumne A

- 1 prathanyana²) nalsa musla namma tasya dhwasa sarva laryāna laret
- 2 gava niksatramı sırşa lohıdavya khatva pıtva gamdarıcına ramıdarya
- s vyagra naksatramı yodha arabhtıdavya
- sašaka naksatrams palayıdavya yo ca nasyatı durlāpa
- s nāga naksatramı triksa sarva karya sahidavya

### Kolumne B

- 1 Jamdunamca³) <u>s</u>arva karyena varidavya
- 2 aspa niksatramı purva pačıma desamı pamda gamdavo
- 3 paśu niksatrami śirsa lohidavya
- 4 kukud a nikatrami pravarana vastarna chinidavya sividavya
- s makad a ca sava karyāna lahu

# Vorderseite

- ı śvana nıksatram ca śıgra gata āgamana
- 2 sujara nıksatra krısa rürana masu sad a uksıvana sıdlı vardlı bharısyatı Das Verstandnis des Textes wird nicht nur durch das Vorkommen

einiger unbekannter Wörter, sondern auch durch die Nachlassigkeit und

<sup>1)</sup> Nach den Hernusg bern findet sich eine Anzahl von Punkten über den Text verstreut sie scheinen aber keine Bedeutung zu haben nam ca

<sup>1) [</sup>n4]

Ungenauigkeit der Schreibung erschwert So sind z B ganze Silben fortgelassen wie in nalsa RA1 In RA3 steht arabhtidai ya offenbar fur arabhidawa. in RA 1. B 5 karyāna fur karyān: Unter diesen Umstanden kann die im folgenden gegebene Übersetzung nur als eine vorlaufige bezeichnet werden

- 1 Das erste Sternbild (fuhrt) den Namen Ratte (oder Maus) An dessen Tage soll man alle Geschafte verrichten und es geht glucklich vonstatten
- 2 Unter dem Sternbild Rind soll man den Kopf reinigen (und), nach dem man gegessen und getrunken sich mit Musik vergnugen
  - 3 Unter dem Sternbild Tiger soll man einen Kampf beginnen
- 4 Unter dem Sternbild Hase soll man auf der Hut sein, und was verloren geht ist schwer (wieder)zubekommen
- 5 Unter dem Sternbild Schlange soll man iedes Geschaft zustande bringen
- 6 (Unter dem Sternbild) Gewurm soll man sich von jedem Geschaft fernhalten
- 7 Unter dem Sternbild Pferd soll man eine Reise ins östliche (und) westliche Land machen
  - 8 Unter dem Sternbild Ziege (oder Schaf) soll man den Kopf reinigen
- 9 Unter dem Sternbild Hahn soll man Kleid (und) Decke zuschneiden und nahen
  - 10 Und (unter dem Sternbild) Affe sind alle Geschäfte leicht
- 11 Und (unter dem) Sternbild Hund (findet) schnelle Wiederkehr eines Gegangenen (statt)
- 12 (Unter dem) Sternbild Schwein (soll) Pflugen, Saen (und) Auf richten von Weingehegen (stattfinden) Es wird Gelingen und Wachstum
  - Zu der Übersetzung bemerke ich im einzelnen
- Zu 1 prathanyana nalsa scheint eine allerdings sehr auffallige Verschreibung fur prathama naksatra zu sein
- Zu 2 Der Ausdruck sirsa lohidavya hehrt in RB3 wieder Ich stelle lohidarya zu pr luka: das Hemacandra 4 105 als Substitut fur majjai lehrt
  - Zu 4 durlāpa vertritt offenbar sk durlabham
- Zu 5 sahıdarya gehört wohl zu sk sādhayatı Unklar bleibt triksa Kann es sk drālsā Weinstock, Weintraube, sein? Vgl limpura 77, drimpura 721 fur sk tāmbūla und die Bemerkungen zu 12 Der Doppelstrich uber dem zweiten alsara laßt eher vermuten, daß es fur trikena steht.
  - Zu 6 jamdunamca wird spater besprochen werden
- Zu 9 pravarana entspricht sk pravarana, p parupana, vastarna, wie schon im Index verborum bemerkt ist sk avastarana
- Zu 12 krışa steht fur krısana, masu muß ein Nahrungs oder Genuß mittel sein, das mit dem Hohlmaß (milima = 20 lhi) gemessen wird

Auffallend ist daß die Quantitaten die in den Abgabelisten für masu an gefuhrt werden bedeutend geringer zu sein pflegen als die für Getreide Charakteristisch sind Zusammenstellungen wie masu gid a khi 4 4 amna milima 3 paśu 1 (539) tam kalammi aconammi amna nikhasta milima 1 Lhi 10 masu acomenammi khi 3 nikasta (637) in 207 schließt die Aufzahlung der Abgaben masu milima 1 khi 4 1 polgoñena (so zu lesen) amna milima 10 4 go 1 Das masu scheint also ein wertvolleres Genußmittel gewesen zu sein und dazu stimmt daß kleinere Mengen davon auf höheren Befehl auch als Geschenk an gewisse Personen geliefert werden So heißt es z B 111 637 adehi kalasa padamulade anatilekha agata tasuca dhapgeyasa masu prahud a presidavya khi 3 potgonena Das masu ist ferner trinl bar in der na ja masu ede jamna piramti leider verstummelten Liste 175 steht kh 3 In 272 wird der königliche Befehl erteilt yahi eda anadilekha atra esatı pratha cavala paruvarsı éuka masu ımaıarsı masu sarıa spara sam galıdavya ekadesammı nısımcıdavya wenn dieser Befehlsbrief dorthin ge ist schleunigst das masu der vorjahrigen Abgabe (und) das diesjahrige masu alles vollstandig zu sammeln (und) an einem kommen sein wird Orte emzugießen Der Ausdruck nissmeidavya weist deutlich auf eine Flussigl eit von festen Substanzen wird in diesem Zusammenhang minda gebraucht so z B ebenda sarratra nagaradramgesu amna samgalida nihida In 633 wird auch von einem Krug masu gesprochen der zerbrochen ist avi pararivarsi priyavatasa tamti kalasa 1 masu asi eda kalasa bhim nitoya mamtreti Das alles fuhrt auf die Vermutung daß mass Wein be deutet und fur sk madhu steht das z B Kautil 42 als Traubensaft er klart wird mrdvikaraso madhu Allerdings wird in der Spriche der Ur kunden intervokalisches dh gewöhnlich zu h und wenn sich auch asimalra assmatra a smatra fur sk adhsmatra findet so liegt doch der Gedanke nahe daß masu aus einer iranischen Sprache entlehnt ist wo intervokali sches d zur Spirans geworden war wie in av madu \* Sachlich laßt sich gegen the Deutung von mass auf den Wein kaum etwas einwenden Noch heute werden in Ostturkestan die herrlichsten Trauben gezogen heute allerdings dort nicht gekeltert die Trauben werden nur zur Her stellung von Rosinen benutzt (A von Le Coq Volkskundliches aus Ost Turkistan S 44) Es ist aber nicht unwahrscheinlich daß die Wein bereitung erst mit der Einfuhrung des Islam aufgehört hat Anderseits ist in unseren Texten von getrockneten Trauben nicht die Rede sula sula auch wohl sulha in 387 wenn die Lesung richtig ist geht überall auch in Werbindung mit masu (169 272 431 432) nicht etwa auf sk suska sondern auf sk śulka zuruck Ob in 349 na śudhi (so in der Note) masu nevi śagri masu nikhalidavo etwa mit Ingwer (sk śumihi) gewurzter und gezuekerter Wein nikhalidaro etwa mit 10gwei (sa saman) gesani et una gezuekerrer Wein (sagri zu sakara = sk sarkara in 702) gemeint ist bleibt vorlaulig unsicher Fur die Feststellung der Bedeutung von sad a weist gosad a in 167 rur die resistentung der Her der Weg Der Satz ninameiga (so ist zu lesen anstatt nanam ciga) opim

tasa gosad amms go vito (so wahrscheinlich statt gosato) asts kann kaum etwas anderes bedeuten als 'in dem Kuhgehege des in Nina wohnenden Ommta ist eine rito Kuh' Sad a durfte mit sala, das im epischen und klassischen Sanskrit in der Bedeutung 'Einfriedigung, Wall' gebraucht wird, identisch sein, wie schon Rapson, Specimens of the Khar Inscr n 8 bemerkt hat Von masu sad a 1st in den Urkunden öfter die Rede Nach 586 verkauft ein gewisser Dhamasa an den Schreiber Ramsotsa einen masu šata (so in der Note) mit samt den Baumen sadha erksena. In 655 liegt ein Kaufvertrag vor über einen miss Acker und einen masu sad a. dessen Größe durch die Angabe bestimmt wird tatra masu vula apacira 10 3 Vuta = sk upta kann in diesem Dialekt sehr wohl 'genflanzt' be deuten Auch in dem nahestehenden nordwestlichen Dialekt der Asoka-Inschriften hat vuta diese Bedeutung In dem Felsenedikt II ist in dem Satz, der in Dhauli lautet (osa)dhāni ani munisopagani pasuopagani ca atata nathı savata hālapıtā ca lopapıtā ca lopāpıtā in Shāhbāzgarhī durch cuta ersetzt Auch Brhats 74 2 ist upta im Sinne von 'gepflanzt' und gesat' gebraucht bhanktrī kāndam padapasyoplam urvyām bijam rāsyām manyatam eti yadrat Ich möchte daher glauben daß masu éad a 'Wein gehege, Weingarten bedeutet Die Annahme daß masu wie unser 'Wein' sowohl das Produkt wie die Pflanze bezeichne scheint mir keine unuberwindliche Schwierigkeit zu bieten auch im Lateinischen sagt man, neben cineam conserere in genauer Übereinstimmung mit dem angefuhrten masu vula. vinum conserere serere siehe Cato de agricultura 6, 4 vineam quo in agro consers oporlet sic observato qui locus vino optimus dicetur esse et ostentus soli aminnium minusculum et geminum eugeneum, helvolum minus culum consertto qui locus crassior erit aut nebulosior, ibi aminnium maius aut murgentinum apicium, lucanum serito. Varro, r r 1, 25,

Was endlich uksivana betrifft so macht der Zusammenhang es wahrscheinlich, daß es den Beginn der jahrlichen landwirtschaftlichen Tatigkeit im Weingarten bezeichnet, so wie Pflügen und Seen die erste Arbeit auf dem Acker im Frühling ist Stein, Sand burned Ruins of Khotan, p 228, gibt an, daß die Rebstöcke in Ostturkestan heute an niedrigen, in Reihen angeordineten Ziunen gezogen und im Winter mit Erde zugedeckt werden Vielleicht geht also das ut sivana auf das Aufrichten der Rebstöcke im Frühling Auch in 574 scheint sich der Infinitiv kad aufgeramnae (neben bhuma krigamnae) auf das Aufrichten eines Geheges zu beziehen

onama arryammer aus cas autrichten eines Geheges zu beziehen Es ist ohne weiteres klar, daß die Liste der Namen von Naksatras in dem Tafelchen aufs genaueste mit der Liste der Tremamen des chinesischen Zyklus ubereinstimmt. In der Anordnung findet sich nur eine einzige Abweichung Hahn und Affe sind hier vertauscht. Ich zweiste keinen Augenblick, daß das auf einem einsachen Versehen des Schreibers oder des Versassers beruht, denn überall, wo der ostasiatische Zyklus vorkommt,

steht der Hahn hinter dem Affen¹) Mit Umstellung dieser beiden Tiere in unserer Liste entsprechen sich also die Reihen?) sch

| nserer Liste | entsprechen sich : | aiso die reme         | ,11 /            |
|--------------|--------------------|-----------------------|------------------|
| Chinesisch   | Krorainisch        | Chinesisch            | Krorainisc       |
| 1 Ratte      | muska              | 7 Pferd               | aspa             |
| 2 Rind       | gava               | 8 Ziege               | paśu             |
| 3 Tiger      | vyagra             | 9 Affe                | makad a          |
| 4 Hase       | śaśaka             | 10 Hahn               | kukud a<br>svana |
| 5 Drache     | $n\bar{a}ga$       | 11 Hund<br>12 Schwein | svana<br>suģara  |
| 6 Schlange   | jamdunamea         |                       |                  |

Es 1st dies der alteste und, soviel 1ch weiß, der einzige bisher veröffentlichte Text, in dem uns der zwolfteilige Tierzyklus in indischer Sprache entgegentritt<sup>3</sup>) Wohl waren schon fruher Erwahnungen des Tierzyklus in chinesichen und tibetischen Werken bekannt, die auf indische Quellen zuruchgehen Chavannes a a O S 86f, erwahnt ein kleines Sütra. das Schi orh yuan schêng siang juei king, das zwischen 980 und 1000 von dem Mönche Schi hu ubersetzt ist Über den Inhalt des Sütra bemerkt Chavannes 'il traite des presages qui peuvent être tires au moyen d'un dia gramme dans lequel les douze causes (nidānas) sont mises en correlation avec les douze mois et avec les caracteres du cycle duodénaire, tout à la fin, on lit le passage suivant ,Celui qui examine avec une attention scrupu leuse ce que produisent les douze causes, afin de comprendre parfaitement le bien ou le mal, le chagrin ou la joie, la reussite ou l'échec, doit dessiner un diagramme de l'evolution et le tracer clairement en partant de l'avidyà (correspondant au 10° mois) pour aboutir au jaramarana (correspondant au 9º mois), les mois et les jours y auront leurs places distinctes, dans Pordre de succession on y disposera les douze formes corporelles qui sont le rat, le bœuf, le tigre, le hevre le dragon, le serpent, le cheval, la chèvre, le singe, le coq, le chien et le porc ' Diese merkwurdige Verbindung der Nidānas mit dem Tierzyklus kehrt.

wie Laufer, Toung Pao 1907, S 400 geschen hat, im Kapitel 19 der tibeti

<sup>1)</sup> Eine Umstellung von Tieren laßt sich, soweit ich sehe, überhaupt nur einmal in der bildlichen Darstellung des Zyklus auf einem alten turkestanischen Teppieh nachweisen auf den Laufer, Toung Pao 1909, S 71ff hingewiesen hat Hier sind Drache und Schlange offenbar aus kunstlerischen Grunden umgestellt worden 1) Die chinesische Reihe nach Chavannes, Le cycle turc des douze animaux,

Toung Pao 1906 S 52 Dort sind auch die Listen der zwölf Tiere bei den anderen Volkern, die den Zyklus kennen gegeben Das chinesische Wort für Ziege bezeichnet auch das Schaf Chavannes a a O S 55, Anm 1, ist der Ansicht, daß es ursprung nuen ans Senat Chavannes wurde Auf den Spiegeln der Tang Zeit ist das dar lieh von der Ziege gebraucht wurde gestellte Tier eine Ziege

ite Tier eine Ziege 4) Auf die merkwurdigen aber kaum sehr alten Tierkreisdarstellungen in Tem 4) Auf die merkwurdigen auch nebel, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat, peln von Chidambaram und Trichinopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat, pein von Chidambaram und Archang bleibt dunkel wenn auch eine Beeinflussung gehe ich hier nicht ein. Ihr Ursprung bleibt dunkel wenn auch eine Beeinflussung gehe ich hier nicht ein. Im Germassung durch die ägyptische Dodekaoros des Teukros und din ostasiatischen Tierzyklus nahebegt

schen Lebensbeschreibung des Padmasambhava wieder.) Dort wird er zuhlt, wie Padmasambhava von einem indischen Lehrer in der Stadt Guhya in Indien die Astrologie erlernt. Er wird dabei über den "Zusammenhang von zwolf Vorgangen im Leben eines Buddha mit den zwolf Nidānas, welche in einem irdischen Jahre umlaufen' unterwiesen. Die Reihe be ginnt "Wenn der Gott der Sakti den Segen gibt so steht dies im Zusammen hang mit dem Mausejahr der Audya. Wenn der aschenfarbene Elefant im Mutterleibe sich sechsfach verwandelt so hangt es zusammen mit dem Stierplare der Samslanas. In der gleichen formelhaften Art geht der Text weiter genau die Reihenfolge des chinesich tibetischen Tierzyklus und der Nidāna Kette innehaltend. Die letzte Formel lautet. "Wenn die neun?) eisernen Schweine eingebohrt in Kraftanstrengung wetterfern, so hangt dies zusammen mit dem Schweinejahr des Alterns und Sterbens."

Vorausgesetzt daß der chinesische Traktat wirklich aus dem Sanskrit ubersetzt ist wurde sich daraus ergeben daß den Indern oder, vorsichtiger gesagt den Sanskrit schreibenden Buddhisten der chinesische Tierzyklus um die Mitte des 10 Jahrhunderts bekannt war und wenn die Angabe des Padma thanyig daß Padmasambhava die geschilderte Astrologie in Indien studierte richtig ist so mußten die Inder ihn schon in der ersten Halfte des 8 Jahrhunderts gekannt haben An und fur sich wurde das bei den vielfachen Beziehungen die schon seit Jahrhunderten zwischen dem indie schen und dem ost und zentralassatischen Buddhismus bestanden, nichts Auffalliges haben

Die Mitte des 8 Jahrhunderts ist die untere Grenze für ein astrologisches Werk über gunstige und ungunstige Stunden Tage und Gestirne, das dem Bodhusativa Manjueri und anderen Weisen zugeschireben wird und das 759 von Amoghavajra übersetzt und 764 durch einen seiner Schuler mit Anmerkungen versehen wurde?) Wie Pelliot Toung Pao 1929, S 204 augibt findet sich in diesem Werk die Bemerkung daß mit in den Lan dern des Westens die Jahre mit den zwolf Tieren und die Wochentage mittels der Gesturne zuhlt. Es bestatigt sich also daß mindestens in der ersten Halfte des 8 Jahrhunderts indische Schriftsteller eine Kenntins des Tierzyklus hatten wie er in den Lindern des Westens verbreitet war, wobei unter den letzteren wie Pelliot annimmt wahrscheinlich das Gebiet von Ostiran insbesondere Sogdiane, zu verstehen ist.

Konnten wir uns auf die Angaben eines anderen buddhistischen Textes, des Sme belun 2es pa skar mai indo des Sütra von den "Großer Bir" genannten Gestirnen verlassen so wurde die Bekanntschaft der Inder mit

Übersetzt von Grunwedel Fin hap tel des Tå še sun in der Bistian Fest schrift S 471f

Van benel te wie lier di Acunrahl mit dem jardmarana ebinso verbunden et wie in dem chinessel en Traktet
 Pelliot, JA VI 1 n. 168

dem Tierzyklus schon für die erste Halfte des 7 Jahrhunderts bezeugt sein Über den Inhalt des Werkes hat Laufer, Toung Pao 1907, S 392ff berichtet Es wird darin der zwölfjahrige Tierzyklus in der Weise aufgeführt. daß die in einem bestimmten Jahre geborenen Menschen zu einem der sieben Sterne des Großen Baren in Beziehung gesetzt und unter den Schutz des betreffenden Sternes gestellt werden Die zwolf Tiere des chinesischen Zyklus, beginnend mit der Ratte, werden zu diesem Zweck auf die sieben Sterne verteilt, und zwar in der Reihenfolge 1 2 12 3 11 4 10 5 9 8 6 7 Daß diese Verteilung auf einem System beruht, ist unverkennbar. es wurde noch einheitlicher hervortreten, wenn die Nummern 8 (Schaf) und 6 (Schlange) umgestellt waren Uber die Geschichte des Buches be lehren uns zwei Kolophone, der eine in Versen, der andere in Prosa, die aber nicht genau ubereinstimmen Nach dem zweiten Kolophon wurde das Sütra von einem indischen Pandita und Huen tsang aus Indien mitgebracht und in China übersetzt Im Jahre 1330 wurde es ins Mongolische ubersetzt und in 2000 Exemplaren gedruckt Eine uigurische Übersetzung wurde in 1000 Exemplaren gedruckt Im Jahre 1336 wurde es ins Tibetische ubersetzt¹) Laufer versichert, er habe in dem Sütra nichts finden können, was gegen eine Entstehung der Schrift in Indien sprechen könnte Trotzdem durfte es klar sein, daß man die Nachricht über die Einfuhrung des Werkes aus Indien, die fast 700 Jahre spater ist, nicht als unbedingt zuverlassig betrachten kann, zumal da das Werk in der Liste der von Huen tsang erworbenen und mitgebrachten Bucher nicht erwahnt zu sein scheint Wahrscheinlich liegt eine Erwahnung des Tierzyklus in dem Särdüla-

Wahrscheinlich liegt eine Erwähnung des Herzykus in Ger Brahmane Pus karnävadäna des Divyävadäna S 630 vor Da fragt der Brahmane Pus karnävin den Trisanku Matangaräja nach dem Umfang seines Wissens kim punar bhavalä rgiedo dhidah yajuriedo 'dhidah samaiedo 'dhidah guriedo 'dhidah atharavedo 'dhidah kalpädhyäyo 'pa adhyämam api mrgaca vedo 'dhidah atharavedo 'dhidah kalpädhyäyo 'pa adhyämam api mrgaca kram vä naksatragano vä tithikarangano vä teayädhidah karmacakram vä kram vä naksatragano vä tithikarangano vä teayädhidah karmacakram vä kram vä naksatragano vä tithikarangano vä teayädhidah karmacakram vä kram vä naksatragano vä tithikarangano vä teayädhidah karmacakram vä given vä naksatragano vä teayädhidah karmacakram vä given vä naksatragano vä teayädhidah karmacakram vä given sen vä den Volakus denken, und der Tithi Liste genanti ist, vielleicht zunachsta a eine Übersetzung des griechischen Ausdruckes ist Allein sonst scheint diese Bezeichnung fur den Zodiakus, fur den sie ja auch nur bedingt paßt, intit gebraucht zu den Zodiakus, fur den sie ja auch nur bedingt paßt, intit gebraucht zu den Zodiakus darın recht auffallig sein würde!) Nach Lévi, Toung nung des Zodiakus darın recht auffallig sein würde!) Nach Lévi, Toung

<sup>1)</sup> In dem in Versen abgefaßten Kolophon wird von dem indischen Original nichts gesagt und nur von der Übersetzung des in ungursehen Lettern vorhandenen nichts gesagt und nur von der Übersetzung doss in ungursehen Lettern vorhandenen Sutra ins Mongolische und seiner Drucklegung in 1000 Fix unplaren gesproch in 3) In spaterer Zeit erscheint aber der Zodiakus in der chinesischen buddhistischen

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) In spaterer zeit erseitent was der Toung Pao 1906, S 86, eine Stelle aus dem Übersetzungshteratur Chavannes hat Toung Pao 1906, S 86, eine Stelle aus dem Übersetzungshteratur Chavannes, in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang teng ten te vie Lind in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang teng teng teng tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsch'in Tang tengt in der die Sanskrit Namen der

Pao 1907. S 118f gehen die beiden chinesischen Übersetzungen, die es gefunden hat, bis ins 3 Jahrhundert n Chr hinauf Die erste ruhrt von dem indischen Mönche Tschu Lu ven her, der 224 nach China kam und das Avadāna im Jahre 230 ubersetzte, die zweite stammt von dem bekannten Dharmaraksa, dessen Übersetzertatigkeit sich von 266 bis 313 oder 317 erstreckte Es ist unter diesen Umstanden doch wohl wahrscheinlicher, daß das mroacakra auf den zwölfteiligen Tierzyklus zu beziehen ist, und um so mehr, als es feststeht daß der Verfasser eines anderen buddhistischen Sanskrit-Werkes, das spatestens in der ersten Halfte des 2 Jahrhunderts n Chr entstanden sein muß eine Kenntnis des Tierzyklus hatte

Wir verdanken diesen Nachweis Chavannes Er hat Toung Pao 1906, S 87ff eine Stelle aus dem Ta fang têng ta tsi king dem Mahāsamnipāta sutra, mitgeteilt die wie er im einzelnen nachweist, zu dem alten Textbestande gehört der zuerst zwischen 147 und 189 n Chr von dem Sramana aus dem Reich der Yue tschi dem (Yue) tschi Lou kia-tsch'ên, dann zwischen 402 und 412 nochmals von Kumarajiva und zum drittenmal zwischen 414 und 433 von einem Dharmaraksa übersetzt worden ist. Da wird von der verdienstlichen Tatigkeit gewisser Tiere gesprochen, die sich die Bekehrung ihrer Artgenossen angelegen sein lassen. Es sind die zwölf Tiere des Zyklus Am ersten Tage des siebenten Monats beginnt die Ratte das Werk indem sie einen Tag und eine Nacht lang Jambudvipa durcheilt und die Wesen die als Ratten geboren sind ermahnt von bösen Werken zu lassen und Gutes zu tun Am folgenden Tage löst das Rind sie ab, und so fort, bis am dreizehnten Tage wieder die Ratte an der Reihe ist. In dieser Weise betreiben sie die Bekehrung 'bis zum Ende der zwölf Monate und auch bis zum Ende der zwölf Jahre' Je drei der Tiere wohnen auf einem zwanzig yojanas hohen Berge im Meere außerhalb Jambudvipas, ein jedes in einer Höhle, und werden dort von einer Göttin und einer Rä ksası die von je 500 Verwandten umgeben sınd, verpflegt Die Verteilung der Berge, der Tiere und der pflegenden Göttinnen auf die Himmelsgegenden

Osten Vaidūryaberg Bewohner Schlange, Pferd, Ziege Pflegerin Göttin des Holzes

Suden Sphatikaberg Bewohner Affe, Huhn, Hund Pflegerin Göttin des Feuers

Westen Silberberg Bewohner Schwein, Ratte, Rind

Pflegerin Göttin des Windes

Norden Goldberg Bewohner Löwe, Hase, Drache Pflegerin Göttin des Wassers

Stelle findet sich in einem Teile des Ta tsi king der erst von Narendrayakas zwischen 566 und 585 ubersetzt ; t, gehörte also vermutlich nicht dem alten Texte an

<sup>)</sup> Die Berge, die Höhlen, die Göttinnen und die Räkęasis führen besondere Namen die für die Frage, die uns hier beschaftigt, kein Interesso haben

Die Elemente, aus denen diese Geschichte aufgebaut ist, sind dem eigenflichen Indien fremd. Wir werden daher mit Chavannes annehmen durfen, daß das Mahäsammipatasütra in Osturkestan entstanden oder doch weinigstens überarbeitet ist, zumal das Werk auch sonst eine bessere Kenntnis der Geographie Zentralasiens verrat, als man sie von einem indischen Verfasser erwarten kann. Chavannes meinte, daß man bei einem in Osturkestun entstandenen Sanskrit Werke an Beeinflüssung durch chinesische oder durch turkische Vorstellungen denken könnte, wobei er unter Turken soit Kouchans, soit Hiongnou' verstand. Man ist heute nicht mehr geneigt, die Kusäns als ein turkisches Volk zu betrachten, wir wissen überdies, daß in den ersten nachchristlichen Jahrhunderten in Khotan Saken, in Bharuka, Kuči, Agni Angehörige eines Volkes saßen, das eine indogerma mische Sprache redete. Die Möglichkeiten der Entlehnung sind also viel größer.

In der Tierliste des Ta tsi king erscheint der Löwe an Stelle des Tigers der chinesischen Liste Bei dem größten Teile der Turkvölker, sagt Chavannes, vertritt der Leopard (bars, pars baris) die Stelle des Tigers Chavannes meint, man verstunde nicht, warum der Tiger zum Löwen geworden sein sollte, wenn der Verfasser des Ta tsi king aus chinesischer Quelle schopfte, wenn der Tierzyklus ursprunglich turkisch gewesen sei, so sei es ziemlich naturlich, daß der Leopard von den Chinesen für den Tiger, von den Zentralasiaten fur den Löwen genommen sei Auch Marco Polo, der seine Nachrichten von den Mongolen, nicht von den Chinesen habe, spreche von dem Löwen als einem Tiere des Zyklus<sup>1</sup>) Ich kann diese Beweistuhrung nicht als stichhaltig ansehen Von Marco Polo mussen wir meiner Ansicht nach ganz absehen, da seine Angaben auch in bezug auf die Reihenfolge ganz ungenau sind, er nennt als die ersten vier Tiere Lowe, Rind, Drache, Hund Wenn er das bars das er vermutlich von seinem mongolischen Gewahrsmann hörte, durch Löwe wiedergibt, so sind daraus haum rgendwelche Schlusse zu ziehen Es ist mir aber überhaupt sehr fraglich, ob die Turken jemals scharf zwischen Leopard und Tiger unterschieden, obwohl die zentralasiatischen Stamme den einen so gut oder so schiegen, ouwoni die zentralasiaties der Samme den einen er gut oder so schlecht gekannt haben mussen wie den anderen, da die Nordgrenze des Verbreitungsgebietes der beiden Tiere ungefahr die gleiche ist Nach Radloff, Worterbuch 4, 1168 bedeutet pars im Uigurischen Tiger, im osmanischen Turkisch Panther, bei den Kasan Tataren sogar den Luchs\*) nischen Turkisch Pancher, der den Rassil Andren sogar den Luchs\*) Kowalewski gibt in seinem mongolischen Wörterbuch 2,1109 für *bars* nur Aowaiewski giot in semem mongonstater trategorie 2, 1100 iur bars nur Tiger Und jedenfalls ist es eine Tatsache, daß in den uigurischen Texten aus Turkestan bars die Übersetzung von Tiger ist. So heißt es z B Suv aus Turkestan bars die Ober-Leang von der Speisung der hungrigen Tigerin 610, 16 in der bekannten Erzahlung von der Speisung der hungrigen Tigerin durch den Bodhisattva muntada adin tagi öhi aš ikla yog, kim bu alañurmiš

<sup>1)</sup> Die Stelle ist angeführt bei Chavannes a a O S 58

<sup>1)</sup> Vgl auch 4, 1487 unter bare

ač barsıy tırgürgülüg 'außer dieser gibt es keine andere Speise, die dieser geschwachten, hungrigen Tigerin wieder auf die Beine helfen könnte1)' In dem chinesischen Original steht an der entsprechenden Stelle hu Es ist also doch anzunehmen daß die Uiguren, wenn sie den chinesischen Zyklus ubernahmen, das chinesische hu = Tiger genau so wie an der angeführten Stelle des Suvarnaprabhäsa durch bars übersetzten\*) Warum der Verfasser des Mahasamnipatasutra den Lowen anstatt des Tigers genannt hat, weiß ich allerdings nicht zu sagen. Aber er steht in dieser Beziehung ganz allein Das Tafelchen von Cadoda, das zeitlich nicht allzuweit von der Entstehung des Sütra abliegen durfte, hat in Übereinstimmung mit dem Chinesischen vuggra und beweist somit, daß die indisch sprechenden und schreibenden Bewohner Ostturkestans Leineswegs in dem Ziklus den Tiger durch den Löwen ersetzt hatten Auch in zwei anderen Sanskrit Listen aus dem Norden Ostturkestans findet sich, wie wir spater sehen werden der Tiger wieder. Ich sehe also vorlaufig keinen zwingenden Grund gegen die Annahme daß der Tierzyklus von den Chinesen erfunden und von den Turken sowohl wie von dem Verfasser des indischen Sütra phernommen wurde

Es entspricht aber weiter auch die Verteilung der Tiere auf die Himmelsgegenden wie das Sütra sie zeigt nicht dem chinesi-chen System, nach dem vielmehr dem Osten Tiger Hase Drache dem Suden Schlange, Pferd, Ziere dem Westen Affe Hahn Hund dem Norden Schwein, Ratte, Rind zugewiesen werden3) Auch die Verteilung der Elemente auf die Himmels cerenden stimmt nicht zu den chinesischen Anschauungen, nach denen dem Osten das Holz dem Suden das Feuer dem Westen das Metall, dem Norden das Wasser angehört Die Unstimmigkeiten in der Verteilung der Tiere auf die Himmelsgegenden sind für Chavannes ein Beweis, daß die Darstellung des Ta tsi king micht auf chinesischer Tradition fuße In die eleiche Richtung weist nich Chavannes das Fehlen des funften chinesi schen Elementes der Erde in dem Sütra und anderseits das Auftreten des Windes anstatt des Metalls im Westen Die Reihe der vier Elemente, wie sie hier erscheint, ist nicht chinesisch da die Chinesen den Wind nicht als Llement kennen, sie ist ebensowenig indisch, da die Inder wohl vier Elemente, Erde, Wasser, Feuer, Wind (= Luft), kennen, aber das Holz nicht

<sup>1)</sup> Siehe SBAW Phil Hi t Kl 1931, S 338

<sup>4)</sup> Als die Perser den Zyklus von den Mongolen übernahmen hat man bars allerdings als Leopard verstanden und durch palang, meht durch babr übersetzt

<sup>3)</sup> In der korvanischen Ausgabe lautet der Text des Ta tas king anders indem für Oden Suden für Suden Westen für Westen korden für konden Oden steht Dadurch sit abst das verhältins der Flemente zu den Himmelsgegenden sillig in Un onfaung geraten und gerade das bewest wie Chavannes bemerkt, daß es auch um ein nachträgliche Änderung der korsenischen Ausgabe handelt, die germacht zu um dit Angaben über die Beziehungen der Tiere zu den Himmelsgegenden mit dem ehmessehen system in Inklang zu brimze.

hnzuweisen der gegen die Entstehung des Tierzyklus bei den turkischen Stammen spricht. Bei den meisten Turkvölkern<sup>1</sup>) heißt das Tret dis dem Drichen des chinesischen Zyklus entspricht. In das wegen des anhautenden I kein echt turkisches Wort sein kann und sicher nichts weiter als eine Entlehnung des chinesischen lung = Drache ist. Es ist aber doch ganz unwahrschenlich daß die Turken wenn sie die Erfinder des Tierzyklus waren ein Fabelter darin aufgenommen hiben sollten für das sie gur keinen Namen in ihrer Sprache hatten. Wenn nach 41 Katgari die zentral assatisischen Turken im 11 Jahrhundert den Drachen des Ziklus nal. nennen so werden sie das dem Kuöischen entlehnt haben. wo das dem Sanskrit ent lehnte nal. die Übersetzung des chinesischen lung ist <sup>2</sup>) und wenn bei einigen Turkvölkern anstatt und teilweise neben lu balig Fisch oder pers nahang Krökodil erscheint so sind das doch deutliche Versuche das Unbekannte durch Vertrauteres zu ersetzen.

Auf eine andere Schwierigkeit die sich der Annahme des turkischen Ursprungs des Tierzyklus entgegenstellt hat Chavannes a a O S 122 selbst hingewiesen die Liste der Tiere enthalt den Affen der in den von den Turken besetzten Gebieten nicht vorkommt. Chavannes sucht diesen Einwand durch den Hinweis zu entkraften daß der turkische König Kaniska Gandhara und Kasmir wo der Affe lebt beherrschte und daß es wahr scheinlich sei daß schon vor ihm andere turkische Herrscher in diese Gebiete vorgedrungen seien. Wenn wir auch von der ethnologischen Stellung der Ausans ganz absehen so können doch die Eroberungen des Kaniska oder seiner Vorganger auf keinen Fall etwas mit der Aufstellung einer den Affen einschließenden Liste bei irgendwelchen zentralasiatischen Stammen zu tun haben Denn jene Eroberungen können fruhestens in die zweite Halite des ersten Jahrhunderts unserer Zeitrechnung fallen Nach Cha vannes eigenem Urteil (S 84) war aber der Zyklus der zwölf Tiere den Chinesen seit dem ersten Jahrhundert n Chr vertraut und möglicher weise schon in etwas fruherer Zeit bekannt\*)

Rehren wir jetzt zu der Liste der Tiernamen in dem Kharosthi Tafelchen zuruck. Sie stimmt da paśu genau so wie das chinesische yang sowohl Schaf wes Ziege bezeichnen kann nur in einem Punkt mit der chinesischen Laste nicht überein anstatt des zu erwartenden Ameiens der Schlange findet sich hier der Ausdruck jamdunamen der sieherlich auf sk. janlu

<sup>1)</sup> Sele de Zusammenstellung von Samojlow & Rachmat Ungar Jahrb 11 S 29sf

<sup>\*)</sup> Im esti uki tan schen Turkisch wird i u lann a ch gelegentlich für nögd verwendet so luu önt njuči Schlangenbeschwörer SBAW Phil Hist Kl 1930

<sup>9)</sup> Indere Crunde gegen de Fristel ung des Tierrykl is bei den Tirken lat sel on Bang angef hrt sehe WZMI \*3 S 417 Anm l und Ung Jalrb 11 S \*99 Das ganze Problem t engel end bel an belt von de Sauseure a a O S 2°1ff der sich energisch f r de chines sche Herklunfl des Zyklus sus preht

zuruckgeht, aber im einzelnen Schwierigkeiten bereitet. Man konnte ihn zunachst als Vertreter von sk jantūnām ca fassen, mit Erganzung von nalsatramı wie nachher bei malad'a ca Allein dem steht entgegen, daß ın keinem anderen Fall der Name des nalsatra im Genitiv steht Nun hat Thomas, JRAS 1927, S 544ff darauf hingewiesen, daß in dem Prakrit von Krorain von a Stammen eine merkwurdige Pluralform auf amca erscheint, die im Nominativ und Akkusativ verwendet wird, so palamca, bhumamca, utamca usw 1) Von einem u Stamm liegt eine Form derselben Art in 683 vor yo paśunamca na vutamti. Dem paśunamca entspricht jamdunamca in der Bildung genau Die Bedeutung kann dann nur Wurmer, Gewurm' sein Mbh 14, 1136 werden die aus dem Schweiß entstandenen Lebewesen als die krimayah und gantarah definiert, Manu 6,68f, wo dem Asketen Vorsicht beim Gehen eingescharft wird, um die *jantarah* zu schonen, und die Suhne fur unwissentliche Verletzung der jantarah bei Tag oder Nacht vorgeschrieben wird, erklart Kullūka das Wort als kleine Ameisen usw (sūlsmappphilūdi) Es ist nicht zu verkennen, daß das Gewurm nicht recht zu den ubrigen Tieren des Zyklus paßt Das spricht dafur, daß die Schlange der Chinesen das Ursprungliche ist, und vielleicht laßt sich auch der Grund angeben, der den Inder bewogen hat, sie durch etwas anderes zu ersetzen Wenn er das chinesische lung in seiner Sprache wiedergeben wollte, konnte er kaum einen anderen Ausdruck als *nāga* wahlen, obwohl die Begriffe, fur die die beiden Worter gebraucht werden sich keineswegs decken Zwar ist auch der naga in gewisser Hinsicht ein Fabeltier wie der chinesische Drache, aber der indische Hörer stellte ihn sich doch immer als Schlange vor, wahrend der chinesische Drache mit seinen vier oft vogel klauenartigen Fußen wenig Schlangenhaftes hat Wenn also der Inder, wie es die chinesische Liste verlangte, neben den näga die Schlange stellte, so enthielt seine Reihe im Grunde die Schlange zweimal, und das mag die Veranlassung gewesen sein, daß in der indischen Liste das Gewurm an die Stelle der Schlange gesetzt wurde Vielleicht kam die Anregung, gerade das Gewurm als Stellvertreter zu wahlen, wie wir spater sehen werden, aus dem Chinesischen selbst

Der Text unseres Tafelchens zeigt aber noch eine schwieriger zu erblarende Abweichung vom Chinesischen Wie das dhiruse im Anfang zeigt, hat er den Zweck anzugeben, an welchen Tagen gewisse Verrichtungen gunstig oder ungunstig sind Da dies für zwolf Tage geschieht, sollte man

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gelegentheh finden sich auch die Schreibungen -aca (ede utaca 387) und amam In 117 ist offenbar meht sarra pindam tamaam gars 20 3 uiseen (nach amam in 117 ist offenbar meht sarra pindam tamaam gars 20 3 Thomas = sarran pindam täni garah 23) sendern sarra pindamaamam gars 20 3 = sarran pindam garah 23 'alle Kuhe zusammengezahlt (sind) 23', pindamita be = sarrah pindam garah 23' alle Kuhe zusammengezahlt (sind) 23', pindamita be unth auf einem \*pindamita Versuche der Erklarung der Formen haben Thomas und Barnett, JRAS 1927, S \$48f gemacht Daß das ca ils Pluralsuffir, wie Thomas und Barnett, aus einer tibeto birmanischen Sprache stammt, möchte ich bezweifeln ment, aus einer tibeto birmanischen Sprache stammt, möchte ich bezweifeln

annehmen daß es sich hier um einen zwölftagigen Zyklus handle von dem ieder Tag mit dem Namen eines Tieres bezeichnet ist. Das wurde durch aus zu der chinesischen Gewohnheit stimmen. Denn die Chinesen haben den zwölfteiligen Tierzyklus zur Bezeichnung nicht nur eines Zyklus von zu ölf Jahren sondern auch einer Periode von zwölf Monaten von zwölf Treen und von zwölf Doppelstunden verwendet genau so wie sie auch die entsprechenden Namen der zwölf tschi oder Charaktere fur alle diese Zeitnerioden gebrauchten Ein Beispiel aus der Tang Zeit wo der Hase mit dem Charakter mao auch in bezug auf den Tag verbunden ist führt Chavannes a a O S 66 an Aber der zwölfteilige Tierzyl lus ist stets nur em astrologischer Zyl lus wenn auch de Saussure a a O S 235 JA XI 15 S 84 behauptet daß Namen wie Drache Tiger Rind Schwein und Schlange von den Sternbildern des chinesischen Aquators entlehnt seien. Auf dem Tafelchen werden aber die Tiernamen ausdrucklich als Namen von na Leatras von Sternbildern gegeben. Ich vermag vorläufig nur anzunehmen daß das auf einem begreiflichen Vißverstandnis des chinesischen Terminus ke beruht der wie mich Herr Dr Eberhardt belehrt ursprunglich fur die zwölf Jupiterstationen und im Zusammenhang damit für die Zeichen des Zwölferzyklus gebraucht wurde und weiter fur die in Gruppen zusammen gefaßten 98 Mondstationen gebraucht werden konnte

Ob sich von den Namen des Tierzyklus abgesehen speziell chinesische Anschauungen in dem kleinen Traktat erkennen lassen ist eine Frige die ıch den Kennern chinesischer Astrologie zur Entscheidung überlassen muß Chinesischer Einfluß scheint sich mir in der Tat zu verraten wenn es heißt daß unter dem Sternbild Tiger ein Kampf zu beginnen sei. Der Tiger ist in China mit der Vorstellung des Kriegers verbunden Von Hsien juan wird berichtet daß er Tiger und andere reißende Tiere als Kampftiere im kriege benutzt habe (Mem Hist I 28) und Chavannes bemerkt dazu daß noch heute Soldaten Tiger genannt werden Die drei kleinen Sterne die den kopf des Sternbildes Tiger bilden stehen den Schutztruppen vor (ebd III 352) Der Tiger aber ist wie de Siussure Origines p 74f an gibt nichts anderes als der Orion der neben dem Namen des Tigers den des Kriegers führt Anderseits sel eint es mit der indischen Vorstellung von der Ratte zusammenzuhangen wenn ihr Tag als gluckbringend für alle Unternehmungen bezeichnet wird Man wird jedenfalls sofort an die Ratte des Ganesa erinnert die weil sie sich überall durchbeißt zum Tier des alle Hindernisse bezwingenden Gottes geworden ist. In einigen Fillen ist auch die Beziehung des Tieres zu der Vorschrift ohne weiteres klar so wenn der Hase den Tag regiert an dem man auf der Hut sein oder das Pferd den Tag an dem man eine Reise unternehmen soll Die auffallende Beschrinkung dieser Reise auf eine Fahrt ins östliche und westliel e Land erklart sich aber doch woll aus den geographischen Verlaltnissen Ost turkestans wo Reisen in anderer Richtung I raktisch kaum in Betracht kommen Auch mit dem Aufrichten der Weingehege, das unter dem Sternbild Schwein stattfinden soll, wird offenbar auf eine besondere turkestanische Einrichtung Bezug genommen Vorlaufig möchte ich daher annehmen, daß das Schriftehen nicht etwa aus dem Chinesischen übersetzt, sondern von einem Turkestaner verfaßt ist, worauf auch die obenerwahnte Um stellung von Hahn und Affe weist

Drs Holztafelchen von Cadoda ist nicht das einzige Dokument, das uns die Namen des Tierzyklus in indischer Sprache erhalten hat. In der Berliner Sammlung findet sich ein Blatt einer Papierhandschrift, das aus Sorcuq stammt Auf der Ruckseite beginnt ein Text in der Landessprache von Kuei, der uns hier nicht weiter interessiert. Auf der ursprunglich frei gebliebenen Vorder-eite ist nachtraglich in der im Norden Osturkestans üblichen Brähmi das Folgende geschrieben

- ı prathamah castram = [ı]ty = āhu vasšākhas = tu dvst[ı]yakah 3[e]stam(ā)sa tṛt[1]yas = tu caturth = āsādhaka smrtah 1 śr(ā)va[na pa]ñ $s := l(u \ bha)d[r]a(pa)[da]^{-1})$
- 2 s = ca sastamah saptam = āscayujo nāma astamah kārttika smrtah mrgaširas = tu navamah pusyaš = ca dašamo māsa magha elādaša proltah ph[a]lguny[o] drada(sa)
- 3 smrtah 2 || mantilyo goirso iyaghra sasa nagena jantuna jantunah asva pasu markatas = ca kukkuta svāna sukarah 3 || pratīpat dvīlī trītī (catu)-
- tha pajamı stha2) saplamı aslamı navamı dasamı ekadası dvadası trayodası3) caturadası payadası [
- s aśra yakwe paśu śasyye makkara mokomśk (e) kukkuta kranko
- s ra suvo mandilya aršakarša gova oksovyūghra meusyo (ša)ša sase nāga [nā](L)
- ahr auk

Der Text dieser Seite ruhrt von drei verschiedenen Handen her Zunachst hat jemand in kleiner Schrift die vier Ślokas geschrieben, die hier falsch gezahlt sind, da der Schreiber vergessen hat die Zahl nach dem zweiten Sloka zu setzen Spiter hat dann eine ganz ungeubte Hand in geradezu scheußlicher Schrift das Ende von Zeile 3 und Zeile 4 eingetragen Der Rest ist dagegen in großer schöner Schrift geschrieben nur die Buch staben der letzten Zeile sind aus Mangel an Raum kleiner

Die vier Ślokas sind in einem verwahrlosten Sanskrit abgefaßt. Die Fehler des Originals sind durch den Schreiber noch vermehrt, ich möchte hier nur auf den Schluß des ersten Halbverses von Sl 4 hinweisen, wo

<sup>1)</sup> Das da ist etwas unter die Zeile gesetzt, offenbar weil der Rand des Blattes schon abgegriffen war a) trayodası ıst unter der Zeile eingefügt

<sup>\*)</sup> So -, trugouses se durch das Vokalzeichen für u in Verbindung mit dem 4) Das u scheint hier durch das Vokalzeichen für u in Verbindung mit dem sonst das a bezeichnenden Zeichen ausgedruckt zu sein

das Metrum zeigt daß gantung irrtumlich wiederholt ist. In den drei ersten Slokas werden die 12 indischen Monate aufgezahlt, der vierte Sloka ist eine Liste der Namen des ostasiatischen Tierzyklus Da die vier Ślokas offenhar zusammengehören, so scheint es, daß der Verfasser die Tiernamen als Korrelate zu den indischen Monatsnamen betrachtete. In China werden sicherlich schon in der Tang Zeit die Tiernamen mit den zu klischen Charakteren fur die Monate verbunden 1)

Der folgende Text, der ubrigens sehr wohl zuletzt von allen in die freisebliebene Mitte der Seite eingetragen sein kann, ist ein nur sehr un vollkommen gegluckter Versuch, eine Liste der Namen der indischen tithis zu geben Außer pratinat sind es naturlich nur die femininen Ordinalzahlen

Die letzten Zeilen enthalten nochmals die Namen des Tierzyklus, in dem jedesmal dem indischen in der Stammform gegebenen Namen die Übersetzung ins Kučische hinzugefugt ist. Warum in diesem Fall die Liste micht, wie es sonst ublich ist mit der Ratte oder Maus, sondern mit dem Pferd beginnt, so daß die Ratte — oder vielmehr das, was ihr hier entspricht — an siebenter Stelle steht weiß ich nicht zu sagen?)

Der Übersichtlichkeit wegen stelle ich die drei Listen, die unser Blatt bietet, nebeneinander

| mantilya           | mandilya | aršal arša |
|--------------------|----------|------------|
| gorrsa             | gota     | okso       |
| ıyaghra            | iyaghra  | текстуо    |
| śaśa               | ŝaŝa     | sase       |
| nāga               | nāga     | nā(L)      |
| jantunah           | $ah_1$   | auL        |
| aśva               | aśva     | yalwe      |
| paśu               | pasu     | śaryye     |
| markata<br>kukkuta | makkara  | mokomsk(e) |
| svāna              | kukkuta  | kranko     |
| sūkara             | śrana    | Lū         |
| o and the car      | sukhara  | ******     |

Betrachten wir zunachst die Liste des Merkverses in ihrem Verhaltnis zu der Liste des Kharoothi Tafelchens In einem Punkt stimmen beide gegen die chinesische Reihe zusammen auch der Merkvers hat an Stelle der Schlange jantunah in Übereinstimmung mit dem jamdunamea des Tafelchens Korrektes Sanskrit ist jantunah nicht Man könnte versucht sein, den zweiten Pada des Merkverses zu saso nägena jantunä herzustellen, wahrscheinlicher ist es mir, daß jantunah ein halb prakritischer Nom Plur (fur janlarah) 1st, da auch fur das entsprechende jamdunamca des Tafelchens die Erklarung als Nom Plur die größte Wahrscheinlichkeit hat

<sup>1)</sup> Siehe Chavannes B a O S 66 68

<sup>)</sup> Hangt damit zusammen, daß im Wahlsamnipätasutra die Ratte die Missions reisen der Tiere am ersten Tage des siebenten Monats begunt? Siehe oben S 734

In dem Namen des ersten Tieres der Liste gehen der Merkvers und das Tafelchen auseinander; wahrend das letztere wie das Chinesische die Maus oder Ratte (muska) an die Spitze stellt, finden wir in dem Merkvers mantilya. Ein solches Wort kennen unsere Lexika nicht, ich glaube, daß wir trotzdem seine Bedeutung ermitteln können. Die Vaijayanti 28, 55 gibt an, daß mändhīra dasselbe sei wie tägguda¹) und daß ein großer mändhīra māndhilava heiße (māndhīro tāggudas tulyah sa tu māndhilato mahān). Vagguda (so auch Trik 292: Manu 12, 64), fur das sich die Nebenformen rāgvada (Haradatta zu Gaut. 17, 342)), rāgulī (Kaut. 14, 3), vālguda (Visnusm. 44, 30), valgulā (Rājan. 19, 192 nach PW.2), valgulī (Dhanv. in Nigh. Pr. nach PW., Susruta 1, 46, 64, Brhats 87, 2), valguls (Ratirahasya, Ind. Er. 934), talgulikā (Hem Abh 1337) finden, lebt noch heute in mar tāgūla, rüghûla, rüghala, guj. rügud, rügul usw., die im allgemeinen den fliegenden Fuchs bezeichnen<sup>a</sup>) Daß auch bei Manu und Vișnu mit *tāgguda*, *tālguda* eine fruchtfressende Art der Chroptera gemeint 1st, macht der Zusammenhang wahrscheinlich Es wird dort gesagt, daß der Mensch, der Melasse (gudam) gestohlen hat, als rāgguda oder tālgula wiedergeboren wird. Mag auch bei dieser Zusammenstellung der Gleichklang der Worte mitgewirkt haben, so wird man doch annehmen durfen, daß der tägguda ein Tier war, das Sußigkeiten liebt Tatsachlich nahren sich die fliegenden Fuchse von den reifsten und sußesten Fruchten, die sie erbeuten können, und trinken mit Vorliebe den sußen Toddy aus den in die Palmbaume gehangten Zapfgefaßen Es ist aber ohne weiteres begreiflich, daß die Sprache die Flughunde und die mesktenfressenden Fledermause nicht immer scharf auseinanderhielt, da sie sich für den oberflachlichen Beobachter im wesentlichen nur durch die Größe unterscheiden Bhattotpala erklart *valguli* in Brhats 87, 2 als Fledermaus (carmacathla), und die aus dem Marāthi an-

Auch Govindarăja zu Manu 12,64 scheint die beiden Worter als gleich bedeutend zu betrachten, der Text ist offenbar in der Ausgabe verderbt vägdo man

<sup>\*)</sup> Nach Buhler, SBE. 2, S 269 Nach dem PW \* hest aber die Telugu-Handthākhyah pakṣī bhavatı

Wie wenig Verlaß auf die indischen Kommentatoren ist, wenn es sich um schrift hier valquda Realien handelt, zeigt Rämacandra, der väggudah in Manu 12, 64 als balah 'Reiher' erklart. Im ubrigen betrachteten die Inder den fliegenden Fuchs naturlich als Vogel erkiart. Im ubrigen bourachteren und Index den Ingeneen 1 10025 hattillen auf Vogel (palsivusesah Sarvajāanārāyana, šalumā Kullūka, šakunī rātrimcarah Rāghavānanda, paksi Govindarija zu Manu 12, 64, valgudo valguly avantarapaksivišesah Nāruda zu rdaşı Govindarıja zu manu 12,02, rugjun cangun manuapaşırırışçan narıda zu Vişnu 44, 30) und die Lexikographen fuhren ihn unter den Vogelnamen auf, genau so wie der alte Megenberg die Fledermaus einen Vogel nennt und in dem Kapitel zo wie der alte Alegenberg die Electriaan einen Fogel ikellië dan in dem Kapitel Von dem gefügel' abhandelt, obwohl er selbstverständlich weiß, daß 'der vogel under on nem genger annannen, ook hat als am geperndez gêndez tier und sangt seinen allen vogeln gepirt allam seinen kint als am geperndez gêndez tier und sangt seinen auen vogein gepirt aijain seineu kine als aus grandes genauz der umd saugt seineu kint'. Wie im Sanskrit carmacajaka oder -cajikā 'Fellsperling' ein Name der Fledermaus ist, so heißt sie noch heute im Westfalischen Leerspecht, d 1 Lederspecht. und in italienischen Dialekten uccello di notte, siehe Riegler, Das Tier im Spiegel der Sprache, S.11

geführten Ausdrucke werden nicht nur für den fliegenden Fuchs, sondern anch fur die Fledermaus gebraucht Auch Yadavaprakasa scheint tagguda und mundhira auf die Fledermaus zu beziehen da er ausdrücklich fur das 'croße' Tier, also den fliegenden Fuchs, die Bezeichnung mandhilava lehrt. Genau in derselben Schreibung sind bisher weder mandhira noch mandhilava belegt Offenbar aber ist mandhara Vas 14, 48 herzustellen, wo die Handschriften mäghära und madhäm bieten. Fuhrer liest hier mändhäla. das sich Gaut 17, 34 findet In der alteren Literatur begegnet mänthäla Vaj S 24, 38, Taitt Br 2, 5 8, 4, manthāvala Ait Br 3, 26, 3, mānthālara Maitr S 3, 14, 19 im Padapātha, die Samhita Handschriften haben mātalava Kāth V 7, 8 endlich findet sich manthilava, Taitt S 5, 5, 18, 1 manthilava, die Form die dem mandhilava der Vaij am nachsten kommt Aus den Texten selbst ergibt sich nur daß der manthävala und der mändhāra oder mandhala ein Flugtier ist Darauf laßt die Bemerkung im Ait Br schließen daß der manthātala aus den Federn des Pfeiles des Krsānu entstand, bei Vas und Gaut wird der mandhara mandhula unter den Vogeln (sakunānam bei Vas ) aufgezahlt die nicht gegessen werden durfen Von den Kommentatoren mag Mahidhara (zu Va; S) eine richtige Vorstellung von dem manthala gehabt haben wenn er sagt es sei eine Art Maus (ālhur mūsakah kašo manthālaš ca tadzīšesau) Genauer erklart Savana (zu Ait Br ) die manthavalah als Tiere die mit dem Kopf nach unten an den Asten der Baume hangen (ye juauséssa 1718assakhası adho mulhā atalambante) wahrend im Kommentar zur Taitt S der manthilarah kuhn als ein yalakukkutah als ein Wasserhuhn hingestellt wird. Wahr scheinlich sind auch bei diesem Worte die verschiedenen Formen in ihrer Anwendung auf den fliegenden Fuchs oder die Fledermaus nicht immer streng geschieden worden so steht in der Reihe, die in der Vaj S alhuh Laso manthalah lautet in der Maitr S vielmehr der manthalara als letztes Glied und auch im Käth und in der Taitt S lautet die abnliche Reihe panktrah kuśo manthilavah Ich zweisle nicht, daß der mantilya des Tier zyklus nichts weiter als eine neue Variante des vielformigen Namens des fliegenden Fuchses ist Der Verlust der Aspiration erklart sich leicht im Munde eines Bewohners von Kuči dessen Sprache bekanntlich der Aspi ration gunzlich entbehrte Di die Großflatterer in Ostturkestan fehlen, so werden wir als Bedeutung von mantilya 'Fledermaus' ansehen durfen

Wahrend sich fur die Erestzung der Schlange durch das Gewurm wie wir oben gesehen, ein Grund uerigstens vermuten laßt, bleibt es völlig unklyr, warum die Ratte oder Vaus durch die Fledermaus verdrangt sein sollte Immerhin mag auf eine Erschenung hingewiesen werden, die allen falls in Zusammenhang damit stehen könnte Chavannes a a 0 S 106f, alt das Bild eines Spiegels aus der Tang Zeit veröffentlicht, in dem ein Zyklus von 28 Tieren dargestellt ist, die mit den 28 Mondstationen kor respondieren. Es ist der gewöhnliche zwölfteilige Zyklus in umgekehrter

Reihenfolge, in den nach einem festen Sistem 16 andere Tiere eingesehoben sind Meist ist dem ursprunglichen Tier ein nahe verwandtes zur Seite gestellt, so steht neben dem Drachen (2) der Drache ½ Liao (1), neben dem Tiger (6) der Leopard (7), neben dem Hunde (16) der Wolf (15), neben dem Halin (18) der Fasan (17), neben dem Affen (20) der Affe ½ guan (21) Neben der Schlange (27) erscheint hier nun aber der Regenwurm (28), neben der Ratte (11) die Fledermaus (10) Naturlich kann ich die Frage, ob damit die Veranderungen in der Tierliste, die in dem Sanskrit Merk vers vorgenommen sind, in Zusammenhang stehen, nur aufwerfen, aber nicht beantworten

Das Blatt aus Sorčuq ist etwa 500 Jahre junger als das Kharosthī Tafelchen Wir werden also annehmen durfen, daß bei der Übernahme des Tierzy klus durch die indische Sprachen redenden Kreise Ostturkestans zunachst die Schlange durch das Gewirm und dann spater die Ratte oder Mans durch die Fledermaus ersetzt wurde

Wir sollten erwarten, daß die zweite Laste des Blattes in Sanskrit sich genau mit der ersten decken wurde, allein ganz ist das nicht der Fall. Die meisten Abweichungen sind allerdings nur sprachlicher Natur. Die zweite Liste zeigt zum Teil prakritische Formen, so gona<sup>1</sup>) stäna und das merkurdige sukhara<sup>2</sup>) Für mantilya steht in wiederum abweichender Schreibung mandilya, die hinzugefugte Übersetzung arsalgarsa fuhrt im übrigen nicht weiter, da dieses Wort sonst unbekannt ist Für mantila steht hier nicht weiter, da dieses Wort sonst unbekannt ist Für mantila steht hier makkara. Das ist nicht etwa fallsche Schreibung für sk makara. Delphin', denn es wird in der kuöischen Liste durch mokomske übersetzt, für das schon Tocharische Grammatik, S. 51, Annt I unter Berucksichtigung von toch mkowy arämpät. 'Affengestalt', mkowän 'Affen' die Bedeutung 'Affenen' erschlossen ist<sup>2</sup>) Makkara ist offenbar die im Norden Ostturkestans

<sup>1)</sup> Entweder aus \*goka oder mit einfacher Überführung von go in die a Dekh nation In den Khar Inser findet sich in Nr 689 der Nominativ gova in Nr 157 der Gemitiv gousa (oder govasa!)

<sup>3)</sup> Auf dem Kharoşih Tafelchen ist das Wort sugara geschrieben, und man 1) Auf dem Kharoşih Tafelchen ist das Wort sugara geschrieben, und man hat guten Grund anzunehmen, daß ga spirantischen Lautwert hatte Sollto sukhara unter dem Einfluß des Prakrits von Krorain entstanden sein?

<sup>3</sup> Sk. makara erschent im Tocharischen und Kučischen als mātar (Toch Gr. 3 S2) Das Wort ist von da, wie F. W. K. Muller, Uigurica III, S. 92 bernerkt hat, S. 62 Das Wort ist von da, wie F. W. K. Muller, Uigurica III, S. 92 bernerkt hat, auch im Uigurische (madar) und weiter ims Mongolische (madar) und Mandschurische auch im Uigurische (madar) ubergegangen Muller hat darauf Imgewiesen daß die mongolischen und mandschurischen Worter schon in den von Kowalewski in seinern mongolischen Worter mandschurischen möbzer gleichgesetzt werden, matar un buch benutzten Polygiotten mit dem indischen makara gleichgesetzt werden, matar un buch benutzten Polygiotten mit dem indischen makara gleichgesetzt werden, matar un buch benutzten Polygiotten wir sind "Terkopfe aus Kupfer oder Eisen, die man an töloyar, mandsch madara uju sind "Terkopfe aus Kupfer oder Eisen, die man an telepara telepara und sind im deren Maul man einen Ring anbringt, um das Tor leichter Toren befestigt und in deren Maul man einen Ring anbringt, um das Tor leichter ziehen zu können. Das stirmen gut zu der dekorativen Verwendung des malara in ziehen zu können. Bischer Kunst. A a O S 31 übersetzt Muller ug olum madar durch Todes der indischen Kunst. A a O S 31 übersetzt Muller ug olum madar durch Todes Datmon. Sieher läßt sich der Zusammenhang, in dem das Wort dort erscheint, nicht Datmon. Sieher läßt sich der Zusammenhang in dem das Wort dort erscheint, nicht Detummen, es scheint aber nichts der Annahme im Wege zu stehen, daß an jener bestimmen, es scheint aber nichts der Annahme im Wege zu stehen, daß an jener

erfolgte Umgestaltung von sk markata1) Im Tocharischen ist in Lehnwortern aus dem Sanskrit der Übergang eines postvokalischen t und d in r genöhnlich so kor aus koti, kāpār aus karada, cakravār aus cakravāda. wohl such mahur sus maluta lärlaruusi zu larlati (Toch Gr S 56 61) Ebenso haben wir im Kučischen mr aus miha (MSL 18, S 17) und garur aus garuda (Toch Gr S 485)2) Einen sachlichen Unterschied bedeutet es aber wenn an Stelle von antungh des Merkverses in der zweiten Sanskrit. Liste in genauer Übereinstimmung mit dem Chinesischen abs 'Schlange' erscheint. In der kucischen Liste ist ahr durch aul übersetzt. Das Wort hat sich bisher nur hier gefunden sonst scheint für 'Schlange giftiges Ge wurm' im Tocharischen arsal (Toch Gr S 50) im Kuč wie mir Herr Prof Siegling mitteilt arsallo gebraucht zu werden Wilhelm Schulze halt es fur möglich daß aul gleichen Stammes wie ahr sei, fur die Entwicklung des u vor dem Guttural könnte toch pole kuč pole, paule 'Arm', sk bahu eine Parallele bieten

Man könnte um die Verschiedenheiten zwischen der Liste des Merk verses und der zweiten Liste zu erklaren vielleicht annehmen daß die Bewohner von Kuči den Tierzyklus direkt von den Chinesen entlehnten. nobel sie die Ratte oder Maus durch die Fledermaus\*) ersetzten und daß die zweite Sanskrit Liste eine Übertragung aus der üblichen kucischen Liste ist. Allein dem stehen doch große Schwierigkeiten entgegen. Es darf nicht ubersehen werden daß der Schreiber der zweiten Liste die Sanskrit-Wörter vor die kučischen Worter gestellt hat Er wollte also offenbar eine Über setzung der Sanskrit Liste in die Kuči Sprache nicht umgekehrt eine Über setzung der kučischen Liste ins Sanskrit geben Ferner enthalt die kučische Liste ein Lehnwort aus dem Sanskrit näk das genau an der Stelle steht, wo die Sanskritliste naga hat Das ist nicht entscheidend spricht aber doch dafur daß die einheimische Bevölkerung von Kuči ihre Liste durch Vermittlung indischer Sprecher in erster Linie sicherlich durch die des Sanskrit machtigen buddhistischen Mönche erhielt Dagegen spricht nicht, daß die kuörsche Liste zwei Tiernamen enthalt die wie ich glaube, dem

Stelle in engerem Anschluß an die Grundbedeutung des Wortes von dem makara dem Seeungel euer des Todes die Rede ist in dessen Rachen die Lebewesen eingehen Die Ersetzung des k von makara durch t in toch kuč mätär ist auffällig und legt die Vermutung nahe daß das Wort im Toel arischen und Kučischen nicht direkt aus dem Sanskrit entlehnt ist sondernuber das Sakische hinuber wo t haufig als Hiatkonsonaut für ein geschwundenes inlautendes 1 erscheint siehe atarana = sk algtan a didža =

<sup>1)</sup> In den ind chen Mittel Frakrits gibt es den Lautwandel von f zu r nicht 1) Canz an lers wird f und d in Lehnwörtern im Suden Ostturkestans in dem Sakuchen von Khotan behandelt. Hier wird es zu l so aları aus atavı Lüla aus Loti gula aus guda Siche Konow, Saka Studies S 8 3) Daß arsalarsa Fledermaus bedoutet 1st nicht zu bezweißla wenn es sich

auch durch unabhängige Zeugnisse vorläufig nicht beweisen laßt

Chinesischen entlehnt sind Sk. vyāghra 'Tiger' ist durch mewiyo ubersetzt Fur das sicherlich damit zusammenhangende sogdische Wort fur Tiger. myw, auf das wir noch zuruckkommen werden, hat schon F W K Muller. SBAW. 1907, S 464 Entlehnung aus chin All Katze, kor myo, ann meo, pek mao angenommen Im Kučischen scheint das Wort bei der Entlehnung noch erweitert zu sein Sk markata (makkara) ist durch mokomske ubersetzt Das -ske ist nach den Herausgebern der Tocharischen Grammatik (S 12) ein Deminutivsuffix In dem toch mlowy arampāt 'Affengestalt' kann ein Genitiv mloue oder ein possessivisches Adjektiv mloun stecken. auch der Plural mkowāñ 'Affen' laßt nicht erkennen, wie der Nom Sing lautete (Toch Gr S 21, 51, 87) Immerhin durfen wir mit Berucksichtigung der beiden Dialektformen als Stamm des Wortes doch wohl mokow , mkow ansetzen Da der Affe in Ostturkestan nicht heimisch ist, so ist es von vornherein wahrscheinlich, daß es sich um ein Lehnwort handelt Sk markata (mallara) liegt trotz einer gewissen Ahnlichkeit lautlich doch zu weit ab, als daß es als Grundwort gelten konnte Nun hat aber das Chinesische ein Wort fur Affe 沐猴 mu hou, oder 猢猻 mi hou, in alter Aussprache \*mul узи bzw •mjię-yeu, das lautlich so gut zu den tocharischen und kučischen Formen stimmt, daß ich überzeugt bin, daß sie auf den chinesischen Wort beruhen<sup>1</sup>) Allein wenn auch *mewiyo* und *mokomške* dem Chinesischen ent lchnt sınd, so kann das doch nicht etwa beweisen daß die kučische Liste direkt aus dem Chinesischen übersetzt ist In der Liste des chinesischen Tierzyklus kommen gerade die Wörter die das Kučische aufgenommen hat, gar nicht vor Dort steht an neunter Stelle immer nur 猴 hou und an dritter Stelle ይ hu Tiger', aber memals ein Wort, das Katze bedeutet Wie die Kučaner dazu gekommen sınd, gerade das chinesische Wort für Katze auf den Tiger anzuwenden, bleibt überhaupt unklar Durch den clunesi schen Tierzyklus können also weder mewryo noch mokomske dem Kučischen vermittelt sein, zur Zeit der Niederschrift unseres Blattes gehörten sie offenbar langst dem gewöhnlichen Sprachgut an, mewya 'Tigerin' kommt

<sup>1)</sup> Ob das chinesische Wort und sk markaja weiter auf ein gemeinsames Ur wort zuruckgeben, wie Pelliot Sütra des eauses et des effets, S 53 N 46 vermutet, ist eine Frage, auf die ich hier nicht eingehen will Doch mechte ich darauf hinweisen, ist eine Frage, auf die ich hier nicht eingehen will Doch mechte ich darauf hinweise, ist Obcharer und Kudaner ihr Wort für Affe dem Chinesischen daß der Nachweis, daß Tocharer und Kudaner ihr Wort für Affe dem Chinesischen einlichnt haben auch für die Beurtenlung des Verhaltnisses von toch sisäk, kuß secake entlehnt haben auch für Erstellt eine Statiste Lowe ausschlaggebend sein durfte Towe (Toch Gr S 49) zu chin für Frage sollt, daß dan ahrem Zusammenhang kaum zu zweiseln ist, auch Pelliot Toung Pao 1931, S 449 sit der Anseicht, daß das chine zu zweiseln ist, auch Pelliot Toung Pao 1931, S 449 sit der Anseicht, daß das chine zu zweiseln ist, auch Pelliot Toung Pao 1931, S 449 sit der Anseicht, daß das chine sowerden und das ich in sehr Wort fur Affe dem Chinesischen entnemmen so werden sie auch den Lowen den sie aus eigener Anschauung necht kennen konnten, mit dem sie auch den Lowen den sie aus eigener Anschauung necht kennen konnten, mit dem sien auch den Lowen den sie aus eigener Anschauung necht kennen konnten, mit dem sien auch den Lowen den sie aus eigener Anschauung necht kennen konnten, mit dem sien auch den Lowen den sie aus eigener Anschauung necht kennen konnten, mit dem sien den den sien aus eigener Anschauung necht kennen konnten, mit dem Statisch zu Zeit weder be Lower gehöre die Möglichkeit eines Zusammenhanges laßt sich zur Zeit weder be stretten noch beweisen

außerdem, wie mir Herr Prof Siegling mitteilt, in einem noch nicht veröffentlichten Bruchstucke vor1)

Die Verschiedenheit der beiden Sanskrit Listen in bezug auf das sechste Tier der Reihe wird sich also vermutlich dadurch erkliren, daß die zweite Laste junger ist als der Merkvers, ihre Aufzeichnung ist in sicherlich spater erfolgt, als die des Verses, wenn sich auch der zeitliche Abstand zwischen beiden nicht bestimmen laßt. Daraus wurde sich ergeben, daß man in spaterer Zeit das Gewurm in der Sanskrit Liste wieder durch die ursprung liche Schlange ersetzte wahrend man die Fledermaus beibehielt. diese Erklarung laßt sich auch kaum viel einwenden, wenn man bedenkt, daß die Verbindung zwischen Ostturkestan und China immer lebendig blieb und die Kenntnis des chinesischen Zyklus daher leicht auf die Gestaltung des von den Sanskrit schreibenden Buddhisten rezipierten Zyklus ein wirken konnte

Der chinesische Tierzyklus ist in Ostturkestan auch in einer iranischen Sprache aufgezeichnet worden Schon vor 26 Jahren hat F W A Muller in einem Aufsatz Die persischen Kalenderausdrucke im chinesischen Tripitaka' SBAW 1907 S 458ff ein Blattfragment in manichaischer Schrift veröffentlicht, auf dem die Gestirne der Wochentage die zehn chinesischen kan oder Stamme der zwölfteilige Tierzyklus und die funf chinesischen Elemente zusammengeordnet sind Die Namen der zehn kan sind naturlich nur in die manichaische Schrift übertragen. Die Namen der Gestirne, der Tiere und der Elemente erklarte Muller für sogdisch undem er sich besonders auf die Namen fur die Sonne und den Mars berief Die weitere Arbeit an den sogdischen Texten hat aber ergeben daß Mullers Ansicht fur die Namen der Gestirne, die er mîr mâlh wunlhân tîr wurmazt nâlhîô und lêwân las, nicht zutrifft Herr Dr Lentz hat die Freundlichkeit gehabt, mir das Folgende mitzuteilen

'Aus den neuen sogdischen Manichaica, die SBAW 1933, phil hist Kl S 545ff von Waldschmidt und mir veröffentlicht wurden, geht hervor, daß die sogdischen Ausdrucke fur Mihr und Bahram in Wirklichkeit anders lauten Ersterer heißt mysyy Die Form wurde - nur mit der falschen Übersetzung "Mithras"") — bereits von Andreas (bei Reitzenstein, Die Göttin Psyche Sitz Ber Heidelberg, Al. Wiss, phil hist Kl 1917, Nr 10, S 4) als Mise mitgeteilt Fur Bahram haben wir usynyy aus "ursynyy mit dem gleichen, charakteristisch sogdischen Übergang von  $\vartheta r$  in  $\delta$  wie beim vorigen Wort Andreas erklarte (mundlich) wunkhan fur eine aus dem Chinesischen retranskribierte Form Zugrunde liegt nach ihm eine Buchpehlevi Form mit r, das vom Chinesen in n verlesen sei Somit ginge nach thm unser ung'n auf "urg'n fur bphl "ug'n zuruck, worm das r meht,

<sup>1)</sup> Im Tochanschen schemt leider das Wort für Tiger zu fehlen

<sup>)</sup> In dem a a O herau gegebenen sog lischen Fragment W 583 kann myljy β, yy(h) als Fuhrer der 'dritten Schöpfung nur Sonnengott bedeuten

wie sonst bei diesem Wort ublich, mit l (ip ulχl'n, bp ulχl'n, w'γl'm). sondern mit r geschrieben ware

Muller hatte sich zu Ormuzd mit dem Hinweis begnugt "Der Name des Gottes Ormuzd ist sonst in den sogdischen Texten kharmazia (حورمبطا). nicht wurmazt. Damit fallt aber in der Tat sein Beweis in sich zusammen Den Namen kennen wir als sogdisches Lehnwort ja auch im Turkischen. er erscheint als zwrmz ebenfalls in den neu edierten Fragmenten 1) Auch die ubrigen Gestirnnamen sind, wie nicht erst gezeigt zu werden braucht. die gewöhnlichen persischen Ausdrucke?

Ganz anders als bei den Namen der Gestirne liegt die Sache bei den Namen der Elemente und der Tiere des Zyklus Die Elemente sind hier "p, "tr, zyrn, zwrm, o ruq, die Tiere muš, y'w, myw, zryušy, n'l, lyrmy, 'spy, psy, mkr', mryyy, kuty, k's Alle diese Namen sind unzweifelhaft sogdisch Die meisten von ihnen, darunter so charakteristische wie kuty (buddh 'kuty) 'Hund' und k's 'Schwein', kehren z B in dem von Gauthiot und Pelliot herausgegebenen 'Sütra des causes et des effets du bien et du mal' wieder Die Listen der Elemente und der Tiere sind also übersetzt, und da die Listen der Gestirne und der zehn lan aus dem Chinesischen transkribiert sind, so kann es als vollkommen sieher gelten daß auch die ubersetzten Listen auf einem chinesischen Original berühen Wenn die sogdische Liste der Tiere uns unter diesen Umstanden auch inhaltlich nichts Neues bieten kann so ist sie doch für die Sprachgeschichte nicht ohne Interesse Es bestatigt sich daß Lyrmy das als Übersetzung von chines the sché erscheint, 'Schlange' bedeutet und nicht etwa 'Wurm', wie man nach np kırm Wurm annehmen könnte In derselben Bedeutung erscheint das Wort wiederholt in SCE Herr Dr Lentz teilt mir außerdem mit, daß in den von ihm und Henning bearbeiteten mittelpersisch sog dischen Glossaren kyrmyh als das sogdische Aquivalent von norddial 'zdh'g, sudwestl 'zdh'g 'Drache' erscheint

Zwei Namen der sogdischen Liste, mkr' und n'k sind sanskritischen Liver mamen der sognischen Zuschen der Schreibung mille erscheint, geht nicht, wie Gauthiot JA X, 18, S 49f meinte, auf ein indisches makkada zuruck, sondern auf mallara, die Form, die wie oben gezeigt, das Wort im Norden Ostturkestans angenommen hatte Das Wort wird also von den Sogdiern, die in diesem Teile des Landes saßen, in ihre Sprache aufgenommen sein, und das gleiche gilt dann auch fur n'l, das sich mit kuč nāk deckt N'l. kommt auch in der Cintämanipadmadharani, SBAW, phil-list KI 1926, 'Drachenpalast' vor 2) S 3 in n'k'n

<sup>1)</sup> wrm: 1 ist die westiranische Form des Namens mit sogdisiertem Anlaut, wie wir ihn im buddhistischen Sogdisch auch aus indischen Lehnwörtern kennen, z B wit inn im ouddinaster. R. u.sn. vá = sk. u.sn. va. 77 up's'k (gegenüber 4 'up's'k, 'up's'nch) Dirghanakhasutra 58 u.śn. vá = sk. u.sn. va. 77 up's'k (gegenüber 4 'up's'k, 'up's'nch) = sk upāsaka (und upāsikā)

<sup>\*1)</sup> Zu dem von Reichelt, Buddh Hand christenreste I, 6, S 80f beigebrachten

Mun, das cher meg oder mew zu sprechen sein wird als mig, wie Muller annahm, findet sich in der gleichen Form SCE 301 Pelliot S VIII führt es neben 'um'utsu, pun'n, buu, s'm als Beweis dafur an, daß der sogdische Text auf einem chinesischen Original beruhe. Allein in dem chinesischen Text 1st das Wort, das durch myw wiedergegeben ist, doch nicht mao, sondern hu, und sicherlich stand hu auch in der Liste des Tierzyklus, die der Sordier ubersetzte Daraus scheint mir hervorzugehen, daß muw das cen öhnliche Wort für Tiger im Sogdischen war Daß muw ebenso wie kuč menano im letzten Grunde auf dem chinesischen mao beruht, ist ebenso wahrscheinlich wie es unwahrscheinlich ist, daß Sogdier und Kučaner unabhangig voneinander dem Chinesischen das Wort für Katze entnommen haben sollten, um den Tiger zu bezeichnen, und wenn wir sehen, daß die Sogdier indische Fremdwörter aus dem Munde der Bewohner von Kuči in ihre Sprache ubernahmen, so liegt die Annahme doch am nachsten, daß sie auch myw aus dem Kučischen entlehnten

In den von Sir Aurel Stein in Tun huang aufgefundenen Urkunden in sakischer Sprache die aus der Zeit zwischen dem 8 und 10 Jahrhundert stammen, werden bisweilen im Datum die Namen des Tierkreises zur Bezeichnung des Jahres verwendet Konow hat AO VII, S 66f die samt lichen Daten dieser Urkunden zusammengestellt Dazu ist noch das Datum des sakischen Schriftstuckes gekommen, das Konow in der mit F W. Thomas gemeinsam veröffentlichten Abhandlung 'Two Medieval Documents from Tun huang'1) herausgegeben hat und das der Sammlung des Baron A v Staël Holstein in Peking angehört

Im ganzen liegen funf Namen des Tierkreises in diesen Daten vor\*, von denen nur zwei als völlig klar bezeichnet werden können²)

- I krrimgi salya im Hahnenjahr'
  - 2 aśa śałya 'ım Pferdejahr' Das Datum kommt ın zwei Urkunden vor, das zweitemal mit der Angabe verbunden naumye Isauna 'im neunten Regierungsjahr'
  - 3 waisa salya, verbunden mit der Angabe caulasamyı İsauna 'im vierzehnten Regierungsjahr' Ist dieselbe Ara gemeint wie in 2, so muß masa salya 'm Schweinejahr' sein Konow halt die Bedeutung 'Schwein' fur peassa fur wahrscheinlich

sn'm n'l stn'l 'Badeteich', das Anm 9 als 'eigentlich ,Bade Naga Orts' erklart wird, bemerkt Herr Dr Lentz ,n'k ist hier mit dem vorhergehenden Wort zusammenzu lesen und einfach das gleichlautende sogdische Suffix für Adjektiva und Nomina agentis, die Benvenste, Gramm sogd II, 8 95, behandelt, ebenso wohl in "pr n't" ardy bei Reichelt II, 70, 34f, etwa 'm gluckbringenden Jahre' (kaum richtig Ben veniste, JRAS 1933, S 59), dagegen n it Nagas' bereits Dirghanakhas 6

i) Royal Frederik University Publications of the Indian Institute I, 3, S 131ff Fin sechster findet sich vielleicht in ssa salya Das kann, wie Konow bemerkt, nicht 'im sechsten Jahre' bedeuten, wie Hoernlo meinte, sondern hochstens 'im Jahre 100', sag ist aber wahrscheinlich überhaupt kein Zahlwort

- 4 saharca oder saharcı salya, nach Konow wahrscheinlich 'im Hasen jahr', da sak sahe 'Hase' ist
- 5 madala salva Konow ubersetzt 'in the mandala (?) year' und meint, das mandala- oder 'Kreis'-Jahr könnte das erste Jahr des Zyklus, das Mausejahr, sein Ich halte das für wenig wahrscheinlich und möchte eher glauben, daß madala auf das mandilya, das wir in der Sanskrit-Liste des Blattes aus Sorčuq finden, zuruckgeht oder wenigstens da mit zusammenhangt Die Bedeutung wurde dann im Fledermaus ıahr' sein

# Vedisch hesant, hesa, hesas.

RV 5, 84 ist ein kleines Lied an die Erde - Die zweite Strophe lautet stómāsas trā vicārini prati stobhanty altubhih | pra yd idjam ná hésantam perúm asyasy arjum Die Worte tájam na hésantam haben verschiedene Deutungen gefunden Ehe wir uns aber mit diesem Vergleich beschaftigen, wird es nötig sein, zunachst einmal den Sinn der ganzen Strophe, soweit es möglich ist, klarzustellen Die Schwierigkeit liegt in dem Wort peru Wahrend Roth peru von pi 'schwellen', peru teils von pr 'hinuberfahren', teils von på 'trinken' ableiten wollte scheint sich nach den Ausfuhrungen Pischels (Ved Stud 1, 81ff ), Baunacks (KZ XXXV 529ff ) und Oldenbergs (Rgveda 1, 44f ), jetzt allgemein die Ansicht durchgesetzt zu haben, daß péru und peru sich nur durch den Akzent unterscheiden und beide von der Wurzel pi herzuleiten sind  $^1$ ) Auch Geldner, Übers 1, S 195, hat sich dem angeschlossen und ist nur noch wegen des peru in 1, 158, 3 in Zweifel Vielleicht wird man als Grundbedeutung von peru eher 'schwellen machend', 'befruchtend' als 'strotzend' anzusetzen haben, doch möchte ich hier auf das Wort nur soweit eingehen, als es zur Erklarung unserer Strophe er forderlich ist Pischel, Ved Stud 1, 89, faßt peru hier als den 'Schwellenden', d h den 'Keim', den 'Samen', allein dazu stimmt schlecht das mit peru verbundene pra-as, das doch die heftige Bewegung des Vorwartsschleuderns ausdruckt und kaum von dem sansten Hervortreiben schwellender Keime gebraucht sein kann Alle anderen Erklarer, mögen sie peru von pr oder p: ableiten oder auf jede Ableitung verzichten, beziehen das Wort auf eine Erscheinung im Luftraum Ludwig, Kommentar, wollte es von dem Blitze verstehen, ohne eine Begrundung zu geben Bergaigne, Rel Ved 1, 191, bezog es auf Grund seiner Theorie von dem Verhaltnis des Soma zum Blitz auf den Soma in der Form des Blitzes Roth im PW und Geldner, Gloss. dachten an die Wolke, wenn auch Roth sie als 'die ziehende' (von pr). Geldner als 'die schwellende, sich vollsaugende' (von pi) deutete Graßmann ubersetzte perú hier durch 'Regen', obwohl ihm die Herleitung von pr das 1) So auch Leumann, Et Wb S 100, dessen Auffassungen von 5, 84, 2 und

TS 3, 1, 11, 8 ich aber nicht teilen kann

nicht gerade leicht machte, auf dieselbe Bedeutung wurde Baunack (KZ XXXV, 532f) bei seiner ausführlichen Untersuchung des Wortes geführt und schließlich hat auch Geldner (Übers zu 1, 158, 3) sie angenommen. In der Tat kann von den Deutungen auf Blitz, Wolke oder Regen nur die letzte in Betracht kommen, nur für sie lassen sich auch andere Zeugnisse bei bringen Mit dem Spruche däharach stab perarat sie die Tat. Är 4, 8, 3, 5, 7, 4, Maitr S 4 9 7¹)) werden die Zitzen der Kuh berührt. In der artigen Formeln pflegt ein Begriff durch zweisynony me oder doch weinigstens in der Bedeutung einander sehr nahekommende Worter ausgedruckt zu werden. Man darf also aus jener Tormel schließen, daß peru etwas ganz Ahnliches bezeichnet wie dänu, das Flussigkeit und in den meisten Fallen den Regen bedeutet?

Klarer noch tritt die Beziehung auf den Regen in der Strophe TS 3 1, 11 7 8 hervor udapruto marutas idm iyarta erstim ve eiste maruto junanti. krošati garda kanvera tunna pérum tunand patyera jaya Vit nicht un erheblichen Abweichungen Ichrt die Strophe auch AV 6, 22 3 wieder Dort lautet sie udaprulo marutas tam iyarta erstir ya eistä niedtas prindti ! ésats glaha kanyèra tunnasrum tundand patyera jaya Die erste Halfte der Strophe lann in keinem der beiden Texte richtig überliefert sein. In der TS 1st wahrscheinlich marutas wie im AV zu lesen 'Erreget die in Wasser schwimmenden Maruts die samtlichen Maruts die den Regen in Bewegung setzen' Dieser Teil der Strophe ist wie Pischel Ved Stud 1, 82, gesehen hat RV 5 58 3 nachgebildet & 10 nantudavahdso adva erstim yé viste maruto gunants. Im AV 1st der zweite Pada vielleicht erst nachtraglich umgestaltet doch ist dabei unterlassen worden marutas tam in marutas tam zu verandern denn der beabsichtigte Sinn ist hier offenbar 'In Wasser schwimmend ihr Maruts erreget solchen Regen der alle Taler anfullt3) Allein wie dem auch sein mag jedenfalls ist hier von dem Regen die Rede den die Maruts strömen lassen Vorgange beim Monsunregen werden daher offenbar auch in der zweiten Strophenhalfte geschildert, und zwar unter Bildern die der Erotik entnommen sind

Im Gegensatz zu Pischel bin ich der Ansicht daß wir von dem Text der TS ausgehen mussen Das éjah des AV mag ebensogut sein wie das Arböin der TS aber glahä und tundänd sind wie sich nachher zeigen wird, falsche Lesirten und érum für pérum ist höchst verdachtig, ein Wort éru

i) Hier in den Handschriften prérata prarties. In Tautt Ar fehlt das zweite sitä. J. Geldiners Ausführungen über dänn. Ved Stud 3 451, überzeugen mieli nicht leh nann nicht nugeben daß dänn irgendwo Gabo bedeutet. Mit da geben hat dänns wen g zu tun wie sit dänn Ebruntstaft des Plefanten oder au dänn Fluß De Friklirung des kommencia der Stelle des Tautt Ar danarch Leitardanalusbild peraten hatsen a plätn i voggals zu sicherlich falsch.

<sup>4)</sup> An lers be irteilt Frechel das Verhaltins der Losarten Meines Erachtens kann die Lassung der TS auch darum die Anspruch erheben als die altere zu gelten weil die TS in der zweiten Hälfte sicherlich ursprunglicher ist

kommt sonst jedenfalls nicht vor Als Subjekt von éjāti oder krosāti erganzt Pischel aus der ersten Strophenhalfte vrstih 'er (der Regen) möge herabsturzen wie ein geiles Madchen (sich heftig bewegt) [oder TS er möge rauschen wie ein geiles Madchen (vor Wollust schreit)], wenn sie gebraucht wird, wie eine I'rau, wenn ihr von dem Manne der penis ein gestoßen wird' Richtig ist hier sicherlich tunnd im Sinne von snathtid wulaséna in 10, 95, 4 gefaßt, im übrigen aber halte ich die Übersetzung der Strophe für ganzlich verfehlt

Zunachst kann ich nicht zugeben, daß garda geil¹) bedeutet Nach Pischel liegt garda in garda bha 'Esel' vor 'Der Esel aber ist ein geiles Tier und war als solches den Indern bekannt' Pischel führt aus den Dhar massästras und der Massischen Literatur einige Stellen an, die das mehr oder minder deutlich erkennen lassen Aber damit ist doch noch nicht bewiesen, daß der Esel seinen Namen nach dieser Eigenschaft erhalten habe Es ist für die Erklarung Pischels schon nicht gunstig daß in der vedischen Literatur, obwohl dort der Esel öfter erwähnt wird, von seiner vedischen Literatur, obwohl dort der Esel öfter erwähnt wird, von seiner Geilheit, soweit ich sehe, niemals die Rede ist¹) und noch bedenklicher muß es doch stimmen, daß von den zahlreichen Namen für den Esel die muß es doch stimmen, daß von den zahlreichen Namen für den Esel die die Lexikographen anfuhren³) ein einziger "smarasmarya (Trik ) auf seine Verliebtheit anzuspielen scheint. Alle übrigen nehmen soweit sie ver standlich sind, auf andere Eigenschaften des Tieres Bezug. Warum er

<sup>1)</sup> Nach Sayana soll garda bubhuknta hungrig bedeuten Das ist ebenso aus den Fingern gesogen wie seine Erklarung von perum durch panadikāmam. Sayanas ganze Erklarung der zweiten Halfte der Strophe ist so unsinnig daß es sich nicht lohnt, darauf einzugehen Trotzdern hat Prellwitz BB XXII, 100 garda hungrig seiner Etymologie von gardabha zugrunde gelegt.
3) Die Angaben auf die sich Pischel beruft beweisen in dieser Hinsicht nichts

<sup>7)</sup> Die Angaben auf die sieht zeitet betate de Gewinnung mannlicher Kraft wird nur In AV 6, 72, 3 einem Zaubersprüch für die Gewinnung mannlicher Kraft wird nur the Große des Penis des Esels aber ebenso auch die des Rhinozeros des Elefanten und des Pferdes hervorgehoben ydvad anglnam pårasvatam håstnam gårdabham ca yat lydvad akvasya vajinas idvat te vardhalam pasah Dvirdas ist der Esel nicht wegen yau i yavaa asvasya vajsnas tavas se suranaan panaa sandern auch die Stute befruchtet, seiner Gollheit sondern weil er nicht nur die Eselin, sondern auch die Stute befruchtet, die ubrigens deswegen selber derretas genannt wird siehe TS 7, 1, 1, 2f agnișto we uprigens deswegen seiber detreus genanne was neue Al 1, 1, 1, 21 agrisso ména val prajdpatih prajd asrjala id agnistoménawa pary agrhnal idsam parigihlanam mena va prajópatin praja изгуша ta изпършательного por y чуства шогт partythianam akvataro ty apravata tasyūnuháya réta ddatta tad gardabhé ny àmart tasmad gardabhó dviréta atho áhur vadabayam n j dmard iti tasmad vadaba dvirétah avirtid atho dhur vadabayam n jumuq kas wanad asalaro na pra jayota ditartid hi Ich fugo ny andrif iti tasmad yaman jayete tasmad asalaro na pra jayota ditartid hi Ich fugo ny amara iti tasmaa yamaa jaysee aasmaa saasaa oo aa jaa jaysee aasmaa hii ich fugo nooh hinzu, daß auch die Bernerkung MS 3 1,6 daß der Esel der tlrydvattama aller noch hinzu, daß auch die Demerkung auch der Losen der eirgebendma aller Haustiere sei nicht etwa auf seine Zeugungskraft sondern auf seine Starke Bezug numit Das geht klar aus dem Zusammenhang hervor sihiro bhava tididanga iti nimmt. Das geht kiar aus acin zussammennens nervon sintro onava tiqtanga fit gardabha ddadhali viryàm asmin dadhati lasmát sarveşim pakundin gardabhó viryà gardaoha adaahati viryam asmit vattamo viryam hy asmin dadhatisvaro vd eso 'ntarilsasad bhutvd prayd himsitoh. In vattamo viryam ny asmin account 19,5 heißt es deutlicher, daß der Esel am fahigsten der entsprechenden Stelle des hath 19,5 heißt es deutlicher, daß der Esel am fahigsten uer entsprechenden Stelle ues samt sei, Lasten zu tragen sthiro bhava vidranga iti gardabha eva sthemánam dadhðit lasmád eşa paśūnām bhārabhārılamah Vgl auch Sat Br 6 4 4 3

eza pasunam onaruonur unurur <sup>3</sup>) Eme nahezu vollstandige Liste findet sich in der Vaijayanti 70, 130ff <sup>6</sup>102 Läders Kleis-Schriften

calcurat 'der mit einem Rade oder mit Radern versehene' (Am Hal Hem Van Sis 5, 8)1), \*nemi 'Radfelge' (Van ) und \*sala 'Stachel' (Van ) heißt, neiß ich nicht zu sagen. Hemacindra gibt \*sala die Bedeutung 'Kamel Ein Lehnwort wird \*kolinta (Vaii ) sein, tamil karudei2 klingt an Er heißt ruha 'Zug oder Reittier' schlechthin (Vail ) wie auch Pferd und Ochse. baleua scheint ihn als 'den fur Kinder zum Reiten geeigneten' im Gegensatz zum Pferd zu bezeichnen Ein halb spöttischer Hinweis auf diesen Gegensatz liegt auch in \*gramvästa (Trik ) \*Dorfpferd' vor Er ist \*bhārasaha (Vall) 'der Lasten zu tragen vermag', \*bhārasāha (Rājan) 'der Lasttrager's) Mit Rucksicht auf die Maultierzucht wird er \*tadabäpali 'der Gatte der Stute' (Vail ) genannt Ein Scherzname ist offenbar 'cira mehin 'der lange Seichende' (Hem Trik Vail ) Nach der Farbe seines Felles wird er dhusara 'der Graue' (Hem an Rajan Med ), 'renurusita 'der Staubbedeckte' (Trik ) genannt nach seinen Ohren \*dhumrakarna 'Grauohr' (Van) und 'sankukarna Spitzohr' (Hem Trik) Auf seiner rauhen Stimme beruht der Name \*rūksasvara (Vaii), vielleicht auf khara, das als Adjektiv haufig von der rauhen Stimme gebraucht wird.) Hierher gehort sicherlich auch das seit dem RV bezeugte råsabha Daß råsabha etwa als 'der Besamende' mit rasa zu verbinden sei, halte ich fur aus geschlossen da rasa nicht das alte und eigentliche Wort für sperma ist, auch in formaler Beziehung wurde die Ableitung die größten Schwierigkeiten machen Unadis 3 125 wird rasabha von ras sabde abgeleitet Als den Schreier haben die Inder den rasabha stets aufgefaßt, siehe z B TS 5 1, 5 6 ndnanad rdsabhah patiéty aha rdsabha iti hy etam rsayo 'vadan, Mbh 2 43 l (von Śisupāla) rasabharāvasadršam rarāsa ca nanāda ca Dr ras und ras 'schreien in der Sprache leben sehe ich nicht ein, was gegen diese Erklarung sprechen sollte Daß von allen Leben-außerungen des Esels das Schreien die auffalligste ist durfte jedem bekannt sein, der jemals in einem Lande gewesen ist wo die Eselszucht bluht, ich halte es für unnötig aus der indischen Literatur dafur Zeugnisse anzufuhren⁵). Als den 'Schreier' erkliren die Inder aber auch gardabha Unadis 3,122 wird es

Mallinātha zu Šiš 5 8 bemerkt cakravad bhramanam asyāsi ti cakrivān, was valleight rightig ist

Vit dem tamil Wort scheint malansch Laldar zusammenzuhangen

<sup>&</sup>quot;) \g| de oben angefuhrte Stelle hath 19 5

<sup>9</sup> Das ist offenbar die indische Auffassung Katyayana Vartt zu Pan 5 2. 107 l tiet Lhara von Lha ab Die Kas La bemerkt dazu. Lham asydets kanthacuraram mahai lharah Da aber lhara 1 sel in der älteren Sprache nicht vorkommt — nach dem PW stammt der älteste Beleg aus håty Srautas —, so halte ich es fur schr wohl mögi ch daß es un Indischen Lehnwort aus dem Iranischen (av zara, np zar

b) Doch 1st res vielleicht nicht ohne Interesse daß schon RV 1, 29, 5, AV 8, 6 10, 10 1 14 auf das Geschrei des I sels Bezug genommen wird Daß das Schreien d s I sels (ft ein Zeichen seiner Verliebtheit ist soll naturlich nicht geleugnet werden

auf gard śabde zuruckgefuhrt Diese Wurzel ist auch nicht etwa nur eine Erfindung der Grammatiker um der Etymologie von gardabha willen, sondern kommt tatsachlich in der alten Sprache vor Tandya-Br 14. 3. 19 wird erzahlt, daß Agni mit dem Wunsch, ein Speiseesser zu werden, sich der Buße hingab und das Gaungava Saman erschaute, wodurch er ein Speise esser wurde yad annam ritträgardad yad agangüyat tad gaungarasya gaungavatvam weiler, als er die Speise gefunden hatte, aufschrie weiler auchzte. daher kommt die Gaungavaschaft des Gaungava' Fur die Richtigkeit dieser Erklarung von gardabha spricht schließlich auch, daß von demselben gard \*gardanaka (Va11) gebildet 1st, das ein Name des Esels 1st, wie etwa bhasana der Beller ein Name des Hundes Dies gardanaka zeigt auch, daß man gardabhá nicht etwa durch Annahme von Hauchdissimilation aus \*gardhabha erklaren darf, wie Graßmann, Wb, es tat und wie noch Oldenberg, Rgveda II, 73, es fur möglich halt¹)

Ist gardabhá nicht 'der Geile', so ist damit Pischels Bedeutungsansatz fur gårda der Boden entzogen Es erubrigt sich daher auch jedes nahere Eingehen auf Pischels Ausfuhrungen über das Verhaltnis der Wurzel gardh 'gierig sein' zu der angeblichen Wurzel gard in derselben Bedeutung und weiter zu einer mit gardh identischen Wurzel glah =alterem \*gladh =\*gradh, die nach Pischel in dem glahā der AV Fassung unserer Strophe stecken soll Daß glah 'wurfeln', glaha 'der Griff beim Wurfelspiel' etwas mit gardh 'gierig sein' zu tun haben sollte, wie Pischel annimmt, durfte wohl memandem emleuchten, glah ist selbstverstandlich aus grabh entstanden Von diesem glah laßt sich das glahā der AV-Strophe sicherlich nicht herleiten Nun steht aber in einer Reihe von Handschriften gar nicht glakā, sondern galkā, und so hat auch Sayana gelesen, da er das Wort von

Fur den Zusammenhang von jada dumm mit gardabha, den schon Fick, OuO 3, 311, vermutet hatte, ist spater Bloch Worter und Sachen II, 8, eingetreten Er besteht sicherlich nicht Gardabha macht durchaus den Eindruck, erst im Indischen als Name des Esels gepragt zu sein. Ich halte daher auch den Zusummenhang von gardabha mit lat burdo 'Maultier', den zuerst Froehde, BB VIII, 167, vermutet und paradong mit lat ourgo manutier, uch zuriot zivense, ziv. viii, 10°, vermutet und Prellwitz, BB XXII 100, 127, von falschen Voraussetzungen über die Etymologie von gardabha ausgehend, naher zu begrunden versucht hat, für wemg wahrscheinlich Noch weniger uberzeugt mich die Zusammenstellung mit ags engl coll 'Fullen', die auf Benfey, OuO III, 311, zuruckgeht und von Wackernagel, And Gr I, 171, 210, und Johansson, KZ XXXVI, 376, angenommen ist Dem coll liegt doch offenbar der Be griff des jungen Tieres zugrunde, es könnte daher eher zu godi, gali 'junger Ochse' (Rājan), Ochse, der noch nicht ziehen will (Hern) gehoren, doch vgl Petersson, KZ XLVII, 242 Esschien mir notig auf die Etymologie von gardabha naher einzugehen. weil die meiner Ansicht nach unhaltbaren Erklarungen Pischels in die Handbucher ubergegangen sind und dort zum Teil gebucht werden, als ob sie gesicherter Besitz waren, siehe z B Uhlenbeck, Aind etym Wb unter gardabhas, garda, galda, Walde. waren, siehe z B Unienocca, Ralle Pokorny, Vgl Wb I, 614, Schrader Nehring, Lat etym Wb 2 unter burdo, Walde Pokorny, Vgl Wb I, 614, Schrader Nehring, Reallexikon I, 271 Nachtraglich sehe ich ubrigens, daß schon Leumann, Et Wh S 85 Anm, die richtige Etymologie von gardabha vermutet hat 48\*

garh, galh Lutsäyäm herleitet<sup>1</sup>) Aber auch gälhä, wenn wir es als Synonym von gárhā fassen wollten, paßt nicht hierher. Sīyana deutet gálhā völlig willkurheh als die Stimme des mittleren Raumes in der Form des Donners, seine ganze Erklarung der Strophe verrat nur zu deutheh, daß er ihren Sinn nicht verstanden hat. Wenn nun dem gálhā in TS gárdā gegenubersteht, so scheint es mir ohne weiteres klar, daß gálhā aus gáldā verderbt ist Da die Verbindung ld überhaupt nur in diesem seltenen Wort vorkommt, lag die Verwechslung mit lh nahe, auch graphisch waren sich die Zeichen für lda und lha zu allen Zeiten ahnlich. Im Äpast Śrautas 8, 7, 10 ist galdā gar zu galgā entstellt

Das Wort gálda ist uns aus dem Veda bekannt, und ich stimme darin mit Pischel überein, daß es mit dem gårda von TS identisch ist. In unserer Strophe steht es dem gardā von TS gegenuber, wie udaplúlo, das in der Mehrzahl der Handschriften der Vulgata des AV und in Paipp steht und in den Text hatte aufgenommen werden mussen, dem udapruto von TS Galdd2) wird Naigh 1, 11 unter den zannamani aufgeführt. Damit ist an and fur sich night viel anzufangen Im RV findet es sich 8, 1, 20 md tra sómasya galdayā sadā ydcann aham girá bhúrnim mrgam ná sáianesu culrudham lá ísanam ná vácisat Yaska fuhrt die Strophe 6, 24 an und erklart sómasya galdayā durch somasya gālanena, ebenso Sāvana durch somasya galanenasraianena Beniey, Gloss zum Samay, setzte fur oálda 'Ton welcher durch Herabtropfen einer Flussigkeit entsteht', Roth im PW 'Abgießen, Abseihen' spater im pw 'etwa Gerinne, Geriesel' an Graßmann ubersetzt sómasya galdayā 'beim Somastrom', Ludwig 'mit des Soma Klimpern' Ganz anders Pischel Er laßt somgsug von saganesu abhangen und verbindet galdayā das er seiner Deutung von gardā entsprechend als Adjektiv faßt, mit gird So kommt er zu der Übersetzung Möge ich dich nicht erzurnen, wie ein wildes Tier, wenn ich dich immer bei den Somaspenden mit inbrunstigem Liede anflehe. Wer wurde wohl nicht einen mit Bitten angehen, der sie ihm gewahren kann' Ganz ab geschen davon, daß die von Pischel angenommene Bedeutung von gáldā, wie oben gezeigt, völlig in der Luft schwebt, erscheint mir diese Übersetzung schon deshalb unmöglich, weil sie eine Verschrankung der Worte des Textes voraussetzt, durch die der Satz geradezu unverstandlich wurd Pischel hat spater KZ XLI, 183 seine Erklarung gegen den Vorwurf, daß gáldayā zu weit entfernt von gird stehe, durch den Hinweis zu rechtfertigen gesucht, daß 'die dazwischen stehenden Worte')' als Parenthese genommen werden mußten Ich halte auch eine solche Parenthese fur ganzlich un

<sup>1)</sup> In der Ausgabe ist gahla statt galha gedruckt

<sup>7)</sup> Mit dem Akzent auf der letzten Silbe Roths sorgfältige Handschrift I. hest aber gdid. Die zweite Rezension fugt noch galdah hinzu Naigh 4, 3 wird gdidayd angeführt.

<sup>3)</sup> Pischel meint gáldayá sádá yácann aham girá

Pāda wiederum višantu zu erganzen ist. Pischel übersetzt die Strophe des Man Srautas 'eindringen möge in mich der Soma, eindringen, indem er die Adern anschwellen macht Fulle mit Saft meinen Saft an. die Pferde mögen mein Opfer ziehen! Sicher ist hier dhamani richtig mit 'Ader' wiedergegeben Roth fuhrte im PW die Stelle aus dem Nir als Beleg für die Bedeutung 'Rohr', 'Pfeife an und vermutete daß mit den dhamanayah hier die Röhren aus denen der Soma abfließt, gemeint sein könnten¹) Allein das ist unmöglich denn wenn wir auch annehmen mussen, daß dhamani das deutlich eine Ableitung von dham 'blasen' ist einmal die Be deutung 'Blasrohr' 'Rohr' 'Pfeife' gehabt haben muß, ehe es die Be deutung 'Ader annehmen konnte so ist es doch eine Tatsache daß es im Veda nur in der Bedeutung Ader' gebraucht wird (AV 1, 17, 2 3, 2, 33 6, 6 90 2 7 35 2 Chand Up 3 19 2) Auch an der einzigen Stelle des RV wo dhaman erscheint in 2 11 8 ist es meines Erachtens nicht das 'Pfeifen wie Roth annahm oder gar der Schall wie Geldner übersetzt, sondern die Ader Den Beweis dafur kann ich hier nicht liefern da er ein naheres Eingehen auf die bisher mißverstandenen Strophen 2, 11, 7 und 8 erfordert es muß hier die Feststellung genugen daß dhaman; dort nedenfalls nicht Rohr' bedeutet2) Sehr zweiselhaft ist es mir ob Pischel recht hat wenn er galdå dhamanınam dem ındarah gleichordnet und in calddh den Nom Plur masc eines Adjektivs galda sieht. Wie man diesem galda die Bedeutung anschwellen machend zuweisen kann, wenn man das Wort auf ein angebliches gard gierig geil sein zuruckfuhrt, ist mir nicht verstandlich Will man um der Endbetonung willen in galdah ein Nomen agentis sehen so kann man es allenfalls als fließen machend erklaren Ich glaube aber nicht daß wir der Akzentverschiedenheit von aaldā und galddh solches Gewicht beilegen durfen zumal die Formen aus verschiedenen Traditionskreisen stammen. Ich möchte auch in galdah das feminine Substantiv sehen und galda dhamaninam mit dem tva auf eine Stufe stellen Dann kann es nur etwas wie dhārāh sein und wir mussen ubersetzen in mich sollen die Somatropfen eingehen, eingeben in die Ströme der Adern Die Richtigkeit dieser Übersetzung wird, wie mir scheint, durch den dritten Pada bestatigt wo von der Auffullung des Saftes (= gald& dhamánınam) durch den Saft (= indarah) die Rede ist

Mag man aber auch uber galdåd denken wie man will jedenfalls ist galdå in RV 8 1, 20 Substantivum und so kann auch in dem Satze, von dem wir ausgungen króśsii gárdä (éjati galdä) kanyèva tunad gárdä-galda nur Substantivum sein Dana aber miß es weiter das Subjekt zu króśsii sein Das ist schließlich doch auch der Eindruck, den man beim un

¹) Siche die Bemerkung unter galda. Nir Erlauterungen S 91 hatte er die dhamanayah als die Zischenden gedeutet

<sup>1)</sup> dhamanı bedeutet uberhaupt memals weder im Sk noch im Pali Rohr,

befangenen Lesen der Worte von vornherein erhalt. Nach Pischel, der als Subjekt von króśāti-éjāti den in der ersten Strophenhalfte genannten Regen (vístih) betrachtet, müßte gårdā-gåldā ausschließlich dem Vergleich angehoren, kanya also in ungewöhnlicher Weise mit zwei Pradikaten verbunden sein, von denen das erste noch dazu ziemlich überflüssig ist. Nun ließe sich gárdā-gáldā nach dem, was wir bisher über seine Bedeutung ermittelt haben, wohl auch als ein Ausdruck für den Regen erklären, aber es erscheint mir ganz ausgeschlossen zu sein, daß hier von dem Regen gesagt sein sollte, er schreie oder gerate in heftige Bewegung. Wie die Vergleiche deutlich erkennen lassen, wird der Vorgang des Monsunregens hier wie auch sonst öfter unter dem Bilde der Begattung dargestellt. Dabei kann der Regen selbstverståndlich nur als der Same erscheinen. Die Rolle des Befruchtenden fällt an anderen Stellen Parjanya zu oder den Maruts, die Empfangende ist gewöhnlich die Erde; bisweilen treten an ihre Stelle die Pflanzen. So heißt es von Parjanya 5, 83, 7 gárbham á dhāḥ; 7, 101, 6 sá retodhá vrsabháh sásvatinām; 5, 83, 4 yát parjányah prthivím rétasávali; AV. 8, 7, 21 yadd vaḥ (oṣadhiḥ) pṛṣṇimātaraḥ parjānyo rēlasdvati; 5, 83, 1 kánikradad vysabhó jirádānū réto dadhāty ósadhīsu gárbham, von den Maruts 5, 58, 7 práthista ydman príhiví cid esam bhárteva gárbham svám íc chávo dhuh¹). Auch in unserer Strophe muß gårdā-gåldā, wie der Vergleich mit der kanya tunna zeigt, die Empfangende sein, als Befruchter sind offenbar die in der ersten Strophenhalfte genannten Maruts zu denken. Nun kann gårdā-gåldā allerdings auf keinen Fall Erde²) oder Kraut bedeuten, womit sich auch die ihr zugeschriebenen, durch króśāti oder éjāti ausgedruckten Tatigkeiten kaum vereinigen ließen. Wohl aber paßt das Schreien oder Toben zu gárdā-gáldā, wenn es etwas wie Strom bedeutet; die sichtbarste Wirkung des Monsunregens ist es, daß sich auch die kummerlichsten Wasserlaufe in brausende Strome verwandeln. RV. 5, 59, 7 wird von den Rossen der Maruts gesagt, daß sie die Bache des Berges herabstürzen machten: áśrāsa eṣām ... prá pártatasya nabhanúmr acucyavuh, und so erklart sich auch der in RV. 10, 75, 5 genannte Flußname Marúdvydhā; es ist der Fluß, dessen Mehrer die Maruts sind, der durch die Maruts wachst. Wenn das Brausen der *gårdå-gåldå* hier als ein Schreien oder Kreischen hingestellt wird, so mag das durch den Vergleich beeinflußt sein, aber auch 4, 18, 6 heißt es von den Gewassern, die Vrtras Felsenwall durchbrochen haben: etd arsanty alalabhávantir rtávarir iva samkrósamänäh. Vielleicht können wir jetzt auch die Bedeutung von gårdā-gåldā noch etwas genauer bestimmen. Wenn von der gáldā des Soma, den galdāh der Adern geredet wird und an unserer Stelle offenbar ein kleiner Wasserlauf gemeint

<sup>1)</sup> Vgl. auch 5,83,6 prá pinvata rýsno dávasya dháráh, wofur AV. 4, 15, 11 prá pyňyatám rýsno dávasya rátah liest.
prí pyňyatám rýsno dávasya rátah liest.

prå pydyståm efeno assusys tem.

"Der Versuch von Florenz, BB. XII, 276ff., das angebliche glåhå des AV. als

Fråo zu deuten, ist naturich unmöglich.

ist, so durfte sich fur gårda gålda die Bedeutung 'Geriesel, Rinnsal, Bach' ergeben, Roths Ansatz im pw bestatigt sich also Auf die Etymologie des Wortes, die nicht von vornherein klar ist und daher für die Teststellung der Bedeutung nicht in Betracht kommen kann möchte ich hier ebensowenig eingehen wie auf das Verhaltnis von galda zu garda in lautlicher Hinsicht, diese Fragen können nur in größerem Zusammenhang behandelt werden

Die Erklarung von galda ist auch fur die Auffassung der Worte perum tuniand patuera jaud von Bedeutung Pischels Annahme, daß peru hier penis sei, ist schon deshalb ganz unwahrscheinlich, weil diese Bedeutung dem Worte iedenfalls an keiner anderen Stelle zukommt Ebensowenig laßt sich beweisen daß das im AV dafur eingesetzte éru den penis bezeichnet Pischel leitet es von ir 'sich aufrichten' ab, spater, KZ XLI, 184, hat er es mit sk erakā p eraka 'Schilfrohr' zusammengestellt und darauf hingewiesen daß Wörter fur Rohr wie nada saryā, railasa im Veda auch fur membrum virile gebraucht wurden Meines Erachtens trifft das weder fur nada noch fur saryā zu und jedenfalls ist der Zusammenhang zwischen eraka und eru ebenso unsicher wie der zwischen pela 'Hode', p pelala 'Hase' und peru (Ved Stud 1 91) sodaß daraus keine Schlusse gezogen werden können Ganz unwahrscheinlich ist weiter auch die Konstruktion, die Pischel bei seiner Erklarung von peru annehmen muß, wie sollte tuj oder iud dazu kommen mit dem doppelten Akkusativ verbunden zu werden? Dazu kommt endlich daß perum tungand (oder érum tundand) bei der Pischelschen Auffassung ausschließlich dem Vergleich angehören mußte, wahrend es doch naheliegt es auch auf galdā-garda zu beziehen

Die richtige Erklarung von peru hat wie mir scheint, Baunach, hZ XXXV, 532 gefunden indem er mit unserer Stelle 1, 105, 2 vergleicht artham ıd vd u arthına d jäyd yuvate patım | tuñjdte vrsnyam payah parıddya rasam duke 'das Ziel (erreicht) wahrlich wer ein Ziel hat Die Gattin zieht den Gatten an sich Die beiden machen sich das semen virile hervorquellen Den Saft dahingebend melkt sie sich (den Saft) Die beiden Stellen (jäyd pátiš ca) tuñjáte tfsnyam payah und pérum tuñjánd patyera jayd stimmen in pans ca) tanjune trengam pagam una perum tanjuna pangeta juga samunder der Tat in der Ausdrucksweise so genau überein, daß die Gleichung peruh = tfsnyam payah gesichert erscheint Es zeigt sich zugleich, daß die Les art von AV tundand sekundar 1st, wahrscheinlich 1st sie unter dem Einfluß des vorhergehenden tunnd entstanden Ob das erum mehr als bloße Verderbnis ist, mag dahingestellt sein, Brunack möchte es mit irā 'Saft' verbinden Durch den Hinweis auf 1, 105, 2 erklart sich pérum tuñjūnê, soweit es dem Vergleich angehort, ohne weiteres, soweit es sich auf garda bezieht, ist peru offenbar von den Regenmassen zu verstehen, die sich in den Bach ergießen und ihn schwellen machen Ich ubersetze den ganzen Satz also 'Das Bachlein') môge schreien wie ein Madchen, wenn ihm Ge-

<sup>1)</sup> Der Singular im Sinne der idti

walt angetan wird, das befruchtende Naß für sich hervorquellen machend wie die Gattin zusammen mit dem Gatten

In derselben Bedeutung wie in der Strophe von TS wird peru auch ın 5, 81, 2 vorliegen, es wurde dort also gesagt sein, daß der Erde Lob lieder ertönen, wenn sie das befruchtende Naß vorwartsschleudert (pra perum dayası) Beziehen wir peru hier auf den Regen, so ist nur das eine befremdend, daß als Urheberin des Regens hier die Erde hingestellt zu sein scheint Das ist sonst, soviel ich weiß niemals der Fall Fur die ein heimischen Erklarer besteht allerdings diese Schwierigkeit nicht Naigh 5, 5 werden 21 Namen weiblicher Gottheiten darunter auch prihit, aufgezahlt, die Yaska Nir 11. 22 fur madhyasthana striyah, fur weibliche Gottheiten die ihren Standort im mittleren Gebiet haben, erklart<sup>1</sup>) Als Beispiel für die Erde als Luftgottheit wird Nir 11, 37 die erste Strophe unseres Liedes angefuhrt bál stihd pareatánám khidram bibharsi prihici | pra yd bhúmim pravaleate mahnd sinosi mahini Die gleiche Angabe findet sich dann auch Brhadder 5, 88 bal its te asmin prihies madhyamā stuta und bei Savana als Einleitung zu der Erklarung der Strophe dvirupā prthii caisā pra tyak adexatāpı ca | madhyasthānā detatoktā sātra sambodhya varnyate Offen bir um die Gottheit des mittleren Gebietes aus der Strophe herauszu lonstruieren, umschreibt Yāska pariatānām khidram durch meghānam khedanam chedanam bhedanam balam Ihm folgt im wesentlichen naturlich Sāyana, wenn er auch durch den Einschub eines schuchternen 1a bekundet. daß er sich einen Rest von Urteilsfahigkeit bewahrt hat parialänam meghänäm sä khidram khedanam bhedanam Es kann doch vernunftiger weise nicht bestritten werden, daß pariatanam hier nicht 'der Wolken', sondern 'der Berge' heißt und daß die Strophe zu ubersetzen ist. Fur wahr, so ist es du, breite Erde tragst den Druck der Berge die du o Ab hangreiche, durch deine Größe den Grund stark machst du Große 'Geldner gibt im Glossar fur praiatiat 'wasserreich flußreich , fur pra n 'beleben erquicken erfrischen' Nach ihm ware der Relativsatz also etwa zu über setzen 'die du o Wasserreiche den Boden erquickst durch deine Größe, du Große' Nach Geldner (Gloss ) ist der Sinn der Strophe du ertragst gern die Last der Berge, um durch sie dem Land das Wasser der Flusse zu spenden Ich bin keineswegs sicher daß das gemeint ist obwohl Roth Nir Erlaut S 156, Ludwig und wohl auch Graßmann die Strophe ahnlich auffassen Ob pravatiats durch flußreich' ubersetzt werden darf, ist ganz zweifelhaft, in 5, 54, 9 pravatvatiyam prihivi marudbhyah pravatvati dyaur bharats prayadbhyah ist der Sinn doch sicherlich, daß die Erde ebenso wie der Himmel den Maruts abschussige Bahnen bietet damit sie schnell dahin sturmen können Ebenso zweifelhaft ist mir, ob pra pinósi 'du erquickst'

<sup>1)</sup> Prihivi wird außerdem auch Naigh 5 3 d h nach Yaska (9 1) unter den prihivigagatanani sattvani, und Naigh 5 6 unter den dyusthanā devatah Yaskas (12, 1) aufgrefuhrt

bedeutet, die Grundbedeutung des dem 31 zunachststehenden 31nv ist jedenfalls 'stark machen' Zu der Bedeutung 'erquicken' paßt auch das mahnd recht schlecht, das hier, wo es unmittelbar neben mahini steht, doch nur 'durch deine Größe, durch deinen Umfang' bedeuten kann, wie in 6, 21, 2, wo you Indra gesagt wird yasya disam ats mahnd prihivudh mahitram 'dessen Größe durch ihren Umfang über Himmel und Erde hinausragt' Mir scheint daher in der Strophe nur von der Starke und Größe der Erde die Rede zu sein Der Dichter bewundert die Erde, daß sie die Last der gewaltigen Berge zu tragen vermag. Sie ist dazu imstande, weil sie den Grund, auf dem die Berge ruhen stark macht. Das aber vermag sie wiederum weilsie ungeheuer groß ist. Aber mag man diese oder Geldners Auffassung fur die richtige halten jedenfalls bietet diese Strophe Leinen Anlaß in Prthivi eine Gottheit des Luftraumes zu sehen und eine andere als in 1, 22 15 syond prihivi bhavanrisard niiésani | vacchā nah sarma samáthah wo die Erde nach Yāska 9, 31f als eine Erdeottheit aufzufossen ist

Meiner Ansicht nach enthalt auch die dritte Strophe des Liedes nichts. was uns berechtigen könnte die Erde als eine Gottheit des mittleren Gebietes zu betrachten. Sie lautet. drihåt eid yå vanaspatin ksmayå dårdharsy ójasa Vyát te abhrásya vidyuto dnó narsanti vrstayah Graßmann ubersetzt die zweite Halfte wenn deiner Wolke hellem Blitz des Himmels Regenguß entströmt', Ludwig 'wenn deiner Wolke Regengusse Blitze vom Himmel niederregnen, Bollensen ZDMG \LI 495 'wenn die stürmenden Schauer deiner Wetterwolke vom Himmel niederregnen Diesen Übersetzungen gegenuber hat Geldner Komm mit Recht betont, daß abhrásua und duah parallel stehen und daß entweder Ellipse oder Zeugma vorliege Nichts aber verpflichtet uns te als Genitiv mit abhrasua zu verbinden und darin einen Beweis für die Prthivi als Göttin des Luftraumes zu sehen Es kann ebensogut Dativ sein. So heißt es von Matarisvan AV 8, 1, 5 tubhyam varsantv amṛtāny dpah 'fur dich sollen die Wasser Un sterbliches regnen', AV 9 1,9 von den machtigen Bullen té varsanti té varsayantı tadı ide ldmam drjam dpah 'die regnen, die lassen regnen fur den. der dies weiß was er wunscht, Kraftigung, Wasser'1) Die Wendung, daß die Regengusse fur die Erde strömen, kann im Veda nicht befremden, wo die Regengusse immer wieder als die Erde befruchtend, starkend, erouickend geruhmt werden, vgl außer den oben S 759 angefuhrten Stellen 1. 164, 51 bhamim parjanya jinranti diram jinranty agnayah, 1, 64, 5 bhamım pınvantı páyasa párıjrayah, AV 4,15 1 5 maharsabhásya nadato náhhasvalo väsrá ápah prthuím tarpayantu, AV 4, 15 2 3 varsásya sárga

<sup>3)</sup> Vgl auch hinliche Wendungen wie 3 21,2 ghriaraniah parala te stold ścotani médsanh 'die schimelibutterreichen Tropfin des Fettes träufeln für dich', 3,21,4 tubhyam ścotani j adhrojo śactia stokdoo ogne médsao phrisaya, 1 54 7 ddnur ama úpara pinaute dicub 5 34 9 tsamd öph acnyudin Papuyania

mahayantu bhimm Ich ubersetze die Strophe daher 'Die du, selbst fest 1). die Baume mit Kraft im Boden festhaltst, wenn dir der Wolke Blitze, des Himmels Regengusse regnen

Es soll hier nicht untersucht werden, wieweit die Vorstellung der spateren Theologen von der Erde als Gottheit des Luftraumes fur den Veda zutrifft2), in der ersten und letzten Strophe von 5,84 tritt sie jedenfalls nicht zutage, und so ist es wenig wahrscheinlich, daß die Prthivi in der zweiten Strophe als Regengottin geseiert sein sollte Trotzdem kann der peru, den die Erde vorwarts schleudert sehr wohl das befruchtende Naß des Himmels, der Regen sein, wenn wir annehmen, daß dem Dichter schon bei dieser Strophe die Überschwemmung vor Augen stand, von der er in der folgenden Strophe spricht, in der Zeit der Monsunregen walzt die Erde ın der Tat gewaltige Regenmassen dahın Und fur diese Auffassung scheinen mir auch die beiden ungewöhnlichen Beiworter, die die Prthivi hier empfangt 11cārini und arjuni, zu sprechen

Roth gibt im PW fur vicārini 'umherstreichend' als Bedeutung, Graßmann im Wb 'getrennt wandernd', Ludwig ubersetzt 'o hiehin und dahin wandelnde' Welche Vorstellungen man mit diesen Beiwörtern der Erde verbinden soll weiß ich nicht. In der Übersetzung gibt Graßmann weärini durch 'o durchwanderte' wieder im pw wird das Wort durch είρυόδειος erklart Diese Erklarungen sind viel zu gekunstelt, um glaubhaft zu sein Auch hat es niemals ein vicara in der Bedeutung 'Wanderung' oder gar 'Wanderpfad' gegeben und warum sollte die Gangbarkeit der Erde in diesem Zusammenhang betont werden? Pischel Ved Stud 1 89 wollte vicārini einfacher als die sich ausbreitende also als Synonym von prihit. mahini fassen, Geldner (Gloss) hat sich ihm angeschlossen Allein auch diese Erklarung befriedigt nicht Pischel beruft sich auf AV 12, 1, 55 adó yad dere prathamanā purastad devair ukid vyásarpo mahiliam 'damals als du Göttin dich auf Befehl der Götter vorwarts breitend zur Größe dich ausdehntest' Allein erstens ist hier dem vyasarpah mahilium hinzu gefugt und zweitens ist das Ausbreiten der Erde hier doch als ein Vorgang in der Vergangenheit hingestellt, wie es ja auch sonst oft genug heißt. daß Indra oder Indra Soma oder Varuna die Erde ausbreiteten oder daß bei der Schöpfung Himmel und Erde sich ausbreiteten Vicarini aber könnte die Erde doch nur genannt sein, wenn sie sich dauernd ausbreitete Mir scheint es daher, daß ricarini nicht im allgemeinen Sinn auf die Ausdehnung

den Luftraum bezeichnen könne, kann oder muß alles anders aufge faßt werden

<sup>1)</sup> dillid cit ist schwierig Der Sinn ist wohl. Wenn du auch schon an und für sich fest bist, so zeigst du doch einen besonders hohen Grad von Festigkeit da durch, daß du die Baume festhiltst Geldner (Gloss ) verweist passend auf 8, 24 10 drihás eid drhya maghavan maghattaye 'wenn du auch (an und für sich schon) fest bist, du Gabenreicher, so set doch (ganz besonders) fest zur 'spende von Gaben' \*) Was Bollensen, ZDMG XLI, 494f, für seine Ansicht beibringt, daß prihirl

der Erde gehen kann sondern mit Rucksicht auf die in der Strophe geschilderte Situation erklart werden muß. Nun bedeutet re car im RV im allgemeinen 'nach verschiedenen Seiten gehen', seltener 'auf verschiedenen Seiten getrennt gehen (Nacht und Tag 1, 146, 3, 6, 49, 3, Sonne und Mond 10, 92 12), gelegentlich wohl auch einmal 'vergehen' (wassa dudio na ricaranti manusa 1, 51, 1) Man könnte daher vielleicht annehmen. daß die Erde hier als die zur Zeit der Überschwemmung 'nach allen Seiten ausemandergehende', 'ausemanderfließende' hezeichnet sei Bosser noch wird man ticarini hier als eine Ableitung von ti car in dem Sinne verstehen, der spater auf die l Form der Wurzel eingeschrankt ist 1) RV 10. 173, 1 2, einem Liede zur Befestigung der Herrschaft eines Königs, finden wir dhruias tisthducācalih (AV 6 87 1 vicācalat) 'steh fest nicht schwankend . mápa cyostháh parvata udvicácalih (AV vicácalat) falle nicht wie ein Berg nicht schwankend RV 1 164 48 werden die 360 Tage in dem Rad des Jahres mit sanlarah na calācalāsah (AV 10, 8, 4 lhila aricăcală ue) mit 'Pflöcken die nicht wackeln' verglichen. In der Bedeutung 'hin und her sich bewegend , daher beweglich schaukelnd, wogend' wollte schon Bollensen ZDMG 41 495 ticārini in unserer Stelle nehmen, allerdings unter der meines Erachtens irrigen Voraussetzung daß die Prthivi hier das Luftmeer sei Daß es dem vedischen Dichter nahelag die Erde zur Zeit der Uberschwemmung 'schwankend zu nennen zeigt 5, 59, 2, wo es ahnlich heißt daß sie unter der Wucht der Regengusse in schwankender Fahrt dahinschwimme wie ein Schiff das voll Wasser gelaufen ist naur na purna Lsaratı vyáthır yati Der Gedanke an die uberflutete Erde scheint mir auch das Beinort arjuns eingegeben zu haben Fur genöhnlich ist auch in Indien die Erde nicht weiß AV 12 1 11 wird sie babhru, krsnå, rohini genannt Wohl aber schimmert sie weiß wenn die schaumbedeckten Wassermassen auf ihr dahinfluten 6 64 1 werden die Usas mit schim mernden Wasserwellen verglichen apam normayo rusantah

Ich bin geneigt, auch in den Lobgesangen, die Tag fur Tag der Erde entgegenjauchzen (stomäsas trä prati stobhanty aktubhih), den dichte rischen Ausdruck fur das Brausen der Gewasser wahrend der Regenzeit zu sehen Ahnlich wird 1, 168 8 von den Strömen gesagt, daß sie den Radschienen der im Gewitter nahenden Maruts entgegenjauchzen prati slobhants sındharah parıbhyo yad abhrıyam rdcam udırayantı Umgekehrt wird 8 14, 10 auch der Stoma mit der Wasserwelle verglichen apm urmir madann wa stoma undrajurayate Wir werden die Strophe also, abgesehen von dem Vergleiche, übersetzen durfen Loblieder jauchzen dir entgegen Tag fur Tag, du Schwankende, wenn du das befruchtende Naß vorwarts schleuderst, du weiß Schimmernde

Wenden wir uns jetzt zu den Worten rajam na hésantam Nach Roth, Graßmann und Ludwig bedeuten sie wie ein wieherndes Roff Von den 1) \gl Wackernagel Jacobi Festgabe S 12f

Stellen, in denen Roth die Bedeutung 'Roß' fur vdja annahm, sind aber schon durch Graßmanns, Ludwigs und Bergaignes<sup>1</sup>) Erklirungen immer mehr weggefallen und man wird Pischel, Ved Stud 1, 45ff, ohne weiteres beipflichten, wenn er behauptet, daß idja memals Roß bedeute Dem rájam hésantam unserer Stelle vergleicht Pischel arrantam rájam in 5, 54, 14 yüyam rayım maruta spārhatıram yüyam rsım atatha samatıpram! уйуат arıantam bharataya ıayam yüyam dhattha rajanam srustimantam Um die Bedeutung von arrant festzustellen, argumentiert Pischel so 'Die Grund bedeutung von areant und arean ist ,eilend , ,schnell , und was man unter einem "schnellen Reichtum" oder einem "eilenden Besitz" zu verstehen hat. lehren uns andere Stellen deutlich Genau entsprechend dem arvan ediah ist taranir bhojah 4, 45, 7 und erlauternd treten ein anarva idiah 2, 6, 5 und dustaro raysh 1, 79, 8 7, 8 3 9, 63 11 Was ,durchdringt' oder ,un aufhaltsım' oder ,unuberwindlich' ist, wird ,stark' sein und so finden wir rayır vajesv avrtah ,an Kraft ungehemmter Reichtum 6 14, 5, saiistho vajah 5, 44 10, varsishah susmi rayih 3 16 3, susminiamo rayih 2 11, 13 und nebeneinander rajah pratarano brhan 2 1, 12 wozu das gleich folgende rayır bahulah zu vergleichen ist Eilender Reichtum ist also = "un gehemmter' = ,starker' = großer Reichtum = rayır mahdn 9 40 3'

Die Bedeutung eines unbekannten Ausdrucks dadurch zu ermitteln, daß man ihn mit einem in gleicher oder ahnlicher Umgebung auftretenden Ausdruck identifiziert, ist eine Methode der man bei der Interpretation des Veda nicht entbehren kann Allein man sollte sich immer darüber klar sein, daß sich auf diese Weise im gunstigsten Falle die Bedeutungssphire feststellen laßt der das unbekannte Wort angehört daß aber immer auch die Gefahr besteht zu völlig falschen Resultaten zu kommen wofern nicht andere Momente stutzend hinzukommen Besonders bedenklich wird diese Methode wenn zwei Wörter über eine Reihe von anderen hinuber mitein ander identifiziert werden sprachliche Ausdrucke decken sich in den seltensten Fallen wie mathematische Großen In unserem Falle kommt hinzu daß taráns und pratarana die gleichsam den Übergang von eilend' zu 'groß' bilden sollen aus der Reihe ausscheiden. In 4-45 7 ist gar nicht von 'durchdringendem Reichtum die Rede der Dichter ruhmt vielmehr den Wagen der Asvins, yéna sadyah párs ráyamsi yathó harismantam taránim bhojam accha 'mit dem ihr in einem Tage die Raume durchfahrt zu dem mit Opfergabe versehenen unverdrossenen freigebigen Spender Und wenn in 2, 1, 12 von Agni gesagt wird fram rifjah pratárano brhánn an, so be deutet das doch wohl 'du bist vorwartsbringender großer Gewinn' Wenn ich somit auch Pischels Deutung von arrantam idjam als großen

Wenn ich somit auch Pischels Deutung von arraniam rajam aus geoben Reichtum' als verfehlt betrachte, so ist es doch schwer zu sagen was denn der Ausdruck besagen soll Ludwig wollte es als 'einen Renner als Kraft'

Nach Bergaigne, Rel. Véd. 2, 405 scheint edys in unserer Stella "le but assigne au cheval, zu bez ichnen, ich weiß nicht, wie das zu versteben ist.

fassen Bergaigne ubersetzte un cheval comme richesse ou comme butin' Vlan könnte wie Pischel bemerkt auch an Roß (und) Reichtum ') denken Aber dagegen hat Pischel selbst schon mit Recht eingewendet daß ariantam idjum deutlich dem räjanam śrustimantam und wir können hinzufügen dem rayim spiril airiam entspricht so daß dreantam Adjektiv sein muß Allenfalls könnte man arrantam räjam als schnellen Gewinn im Sinne von schnell kommenden Gewinn fassen oder rennenden Gewinn ins sinne kuhnen dichterischen Ausdruck für Gewinn an Rennern (Rossen) be trachten Das alles erscheint aber doch sehr gekunstelt. Ich würde am hebsten glauben daß hier einmal ein Fäll der oft mußbrauchten Haplologie vorliegt daß arvantam mit Silbenausfall für arvanvantam steht so daß arrantam röjam genau dem aśwarantam röjam in 8 2 24 10 47 5 ent sprechen wurde

Mag man meiner Erklarung zustimmen oder nicht man wird zugeben mussen daß arvantam råjam ein recht unsicherer Ausgangspunkt für die Erklarung des rajam na hésantam ist. Um hesant als ein Synonym von árrant eilend - stark groß fassen zu können erklart Pischel es als eine Bildung vom Aoriststamm von I. der in pra ahesata 9 22 1 sam ahesata 9 71 5 ahesata 9 73 9 86 20 pra lise 7 7 1 vorliegt Es mag dahin gestellt sein wieweit man die Formen für die Bedeutung eilen in Anspruch nehmen darf so zweifellos wie Pischel meint scheint mir das auch in 9 22 1 73 2 86 25 micht zu sein und für 7 7 1 und zögernd auch für 9 71 5 nimmt Pischel selbst die Bedeutung in Bewegung setzen an Jedenfalls aber ist doch die intransitive Bedeutung sich in Bewegung setzen und wenn man will eilen an die mediale Form gebunden und so mußte man doch erwarten daß eine Partizipialbildung von hi in der Bedeutung eilend mediale Endung zeigen wurde Das hat auch Olden berg Rgveda 1 366 gefuhlt Er stimmt zwar der Pischelschen Ableitung von hésant zu²) will aber ubersetzen wie vorwarts treibende Schnellig keit (im Wettlauf) Wenn ich die Anmerkung I 45 richtig verstehe ist er geneigt peru in unserer Strople von dem relas zu verstehen trotz der Bizarrheit daß ein Weib Subjekt (von prå as jast) ist Oldenberg laßt also den Dichter sagen daß die Erde il r retas fortschleudert wie vorwarts treibende Schnelligkeit im Wettlauf ein Diktum das ich weder diesem noch einem anderen vedischen Dichter zutraue

Ganz andere Wege 1st Geldner gegangen Er setzt 1m Glossar fur rdjø an unserer Stelle die Bedeutung Flugel fur hes rauschen an und

<sup>)</sup> P sel el sagt ungenau Rosse ( und) Re el t m und sel e nt dieso Auffassung

<sup>3)</sup> Ol lenberg versolistand gt P sebels Nachwes, ndem er noch auf 9 13 C al A h ydna na hetibi r argra n relpasitage 9 64 29 h n 4nó hetibir yata á cign n chly álramit 9 86 3 di 20 na h ydnó abl i cignam arga verwe t lel verstel en elt in wefern d'ese Stellen etwas f'r die Aufklärung von réga n na hégentam be tragen können in besondere wenn man de Worte we Oldenberg auffingt.

den Vorzeichen des Sieges die Vyasa Mbh 6 3 65ff aufzahlt wird auch das angenehm klingende Gewieher der Rosse erwahnt (V 69) alamkuraih laracash ketubhis ca sukhapranadasr hesitasr va hayanam | bhraysmali duspraticil sanina nesam camus te enguanti satrun. Mbh 4 46 24ff zahlt Drona die ungunstigen Vorzeichen auf die sich im Heere des Duryodhana vor dem Kampf einstellen Der Text der Ausgabe ist in diesem Abschnitt wie sehon der abrunte Eingang zeigt luckenhaft. In den verlorengegangenen Versen muß Drona auch von den fur die Pandavas gunstigen Vorzeichen und darunter von dem Wiehern der Rosse des Arjuna gesprochen haben<sup>1</sup>) denn Karna<sup>2</sup>) wendet sich in schneidendem Hohne dagegen (4 47 23) hresitam hu uvasrniane drone sarvam vighatistam wenn Drona das Gewieber hört ist alles zusammengebrochen und er schmaht das Omen als Aber gluben asvanam hrestam śrutra lah praśamsaparo3) bhatet | sthāne taps vrajanto va sada hresanti vajinal Wenn Magha Sis 17 31 in der Schil derung von Krsnas Heer sagt daß die Siegesrosse wieherten (jayaturagā ul estre) so zeigt er daß ihm die Anschauung über das Wiehern bekannt war

So erklart es sich auch daß beim Asiamedha auf das Wiehern des Opferrosses Wert gelegt wurde Das Gewieher wurde als Vertreter des Stotra angesehen und man lockte es hervor indem man dem Rosse Stuten vorfuhrte siehe Katy Śriutas 20 5 4 radabi darśayaty abhirasati tat stotram und ausfuhrlicher Laty Srautas 9 9 19f sarpatsu yayamana ud valaram bruyad udgalar apa tvavrne satena ca niskena caśvo ma udgasyatiti aśram astaram akramayya vadabam darśayeyuh | tam yadabhikranded atha uaramuna udgataram bruy id udgatar upa tvahvave satena caixa niskena ca tram era ma udgasyasıtı

Die professionellen Naimittikas haben dann das Gewieher das den Tod des Feindes oder Sieg prophezeit nach seiner Art und dem Ort wo es erschallt genauer bestimmt So gibt Varahamihira Brhats 92 7f an kraus cavad repuvadhaya hentam gruvaya to acalaya ca sonmukham | snig dham uccam anunads l relavad grasaruddhavadanass ca vajibhih || purnapatra dadhsvəpraderata gandhapuspaphalalancanads va | drasyam islam alha va garam bhated dhesalam yadi samipalo jayah Ein Pferd das das Gewieher eines anderen Pferdes erwidert bringt seinem Herrn bald Gluck (Brhats 92 yo srah sa bhartur actrat practnots lak emim) Die Naimittikas lehren dann weiter daß unter gewissen Bedingungen das Gewicher auch Ungluck anzeigen könne So soll es Gefangenschaft und Niederlage voraussagen wenn die Pferde bei Sonnenaufgang am Mittag bei Sonnenuntergang und um Mitternacht wiehern und dabei nach der

<sup>1)</sup> In der Aumbakonam Ausgabo 4 46 14 findet sich ein Hinwes damuf ) in use Authorsonium Rusgave 3 to 14 i nost sien en Hinwe v universität die erandi n kabdo vakatim pilakisanim | vänarasya rathe dieyo nisva iah krityali mahdn. Es scieint in r aber daß die Stropi e später h nzugefügt ist

n. Es sereme ner aber dan die odoppe spater nazugerugt ru.

†) In C vielmehr Duryodhana da der Vers 4 47 20° b von B i ier fellt

der Sonne gegenuberstehenden Richtung¹) blicken (Brhats 92, 10 san dhyāsu dīptām avalokayanto hesantı ced bandhaparājayāya), und unter den ungunstigen Vorzeichen wird das übermaßige, das leise und rauh klingende pravadantı yatram Gewieher genannt (Brhats 92, 11 atīva hesanti bhayāya drstāh)2) Das sind indessen sicherlich nur dīnakharastarāš ca spatere Klugeleien der Auguralwissenschaft, die über die eigentliche Bedeutung des Pferdegewiehers nicht tauschen durfen

Auch bei Persern und Germanen galt das Wiehern des Pferdes als gunstiges Zeichen Herodot 3, 84f erzahlt, wie die sechs vornehmen Perser nach der Ermordung des Magiers über die Königswahl die Verabredung treffen ότευ αν ό Ιππος ήλίου έτανατέλλοντος πρώτος φθέγξηται έν τώ προαστείω αυτών επιβεβηχοτων, τούτον έχειν την βασιληίην, und wie dann der schlaue Stallknecht des Dareios den Hengst seines Herrn dadurch in der Vorstadt zu wiehern veranlaßt, daß er ihn am Abend vorher dort mit einer Stute zusammenbringt, ebenso Justinus 1, 10 Von den Germanen berichtet Tacitus, Germ 10 proprium gentis equorum quoque praesagia ac monitus experiri Publice aluntur isdem nemoribus ac lucis, candidi et nullo mortali opere contacti, quos pressos sacro curru sacerdos ac rex vel princeps civitatis comitantur hinnitusque ac fremitus observant Nec ulli auspicio maior fides, non solum apud plebem, sed apud proceres, apud sacerdotes, se enim ministros deorum, illos conscios putant. Und genau so wie bei den Indern galt bei uns wie Grimm, D Myth 2,548f, bemerkt, noch im Mittelalter das Wiehern als ein Vorzeichen des Sieges, und wenn sich die Rosse ihrer freudigen, mutweckenden Stimme enthielten. der Niederlage Grimm verweist dafur auf eine Stelle aus der Reimchronik von Flandern (hrsg von Kausler, 7150ff), wo der Zug des französischen Heeres in eine ungluckliche Schlacht gegen die Vlamingen geschildert wird ende neder commende de rechte wege

sone was onder theere ghehort peert neven weder no voert

Im Volksglauben wurde das Pferdegewieher auch sonst im allgemeinen als gunstig angesehen In Grimms D Myth 3, 442 wird aus der Chemnitzer Rockenphilosophie angefuhrt 'wer pferdegewieher hört, soll fleißig zuhören, denn sie deuten gut gluck an' Übermaßiges Wiehern gilt allerdings auch als schlechtes Vorzeichen, genau so wie in Indien Birlinger, Volksthumliches aus Schwaben 1, 121, teilt aus Ertingen mit Wenn ein Pferd auf dem Antritt zu einer Reise ohne naheren Grund viel wiehert, "weinelet", soll man lieber umkehren Es bedeutet nichts Gutes3)'

Von der diptā Gegend kommt stets Ungluck

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zu allen diesen Angaben führt Bhattotpala in seinem Kommentar zur Brhats Parallelen aus einem anderen Werke an

Das Achten auf das Pferdegewieher mag, da es sich gleichmaßig bei Ariern und Germanen findet, bis in die indogermanische Zeit zuruckgehen 49

Das Rindergebrull scheint in der indischen Auguralkunde eine viel geringere Rolle gespielt zu haben. Allerdings wird in dem Kuhsegen RV. 6 28 6 von den Kuhen gesagt, bhadram arham Lrnutha bhadramacah 'ihr schafft dem Hause Gluck, ihr mit der gluckbringenden Stimme 17. Ebenso wird es snater als ein gunstiges Zeichen angesehen, wenn die Kühe brullend heimkehren. Brhats 91, 3 agacchantvo velma bambhararena ... dhanva aavah suuh Aber im allgemeinen bedeutet das Brullen der Kuhe eher Unoluck und auch das Brullen des Stieres ist nur, wenn es nachts ertönt. gunstig. Brhats 91, 2 akārane krošati ced anartho bhayāya rāirau vrsabhah Suāva 'wenn eine Kuh ohne Grund brullt, kommt Unheil Brullt sie in der Nacht, so verkundet sie Gefahr. Ein Stier aber, der bei Nacht bruilt, bringt Gluck' Dazu stimmt Visnudharmott in Adbh 644 = Agnipur. 231, 21 bhayāya scāmino jūeyam animiliam rulam gaiām | nisi caurabhauāua syāt, Garga in Adbh 642 — Agnipur 231, 22 śirāya syāmino rātrau halivardo nadan bhatet2), und 1m wesentlichen auch Vasantarajas Sak, wo unter den gunstigen Vorzeichen noch das Gebrull des wutenden Stieres und das leise Brummen der kuhe bei Nacht genannt werden, unter den ungunstigen das Brullen vieler Kuhe bei Tage tamo 'nulomas ca ravah Lhurena ŝrngena cāgre khananam prthiryāh | prašasvate dak sinataš ca cestā tathā nisithe ninado vrsasya || bhambhāraro vāmadisistasiddhyar siddhyai garām syur niss humlrtāns gāro nisīthe sararā bhayāya bhayāya bahryo divase ratantuah3)

Ich glaube, daß wir nach alledem vrsā vāji in 2, 43, 2 wohl mit Sicherheit auf das Pferd beziehen und schon der rgvedischen Zeit die Anschauung zuschreiben durfen, daß das Gewicher des Pferdes Gluck, Gewinn, Sieg bedeutete Ich glaube, daß wir dazu um so mehr berechtigt sind, als da durch auch einige andere Außerungen in den Liedern, wie mir scheint, einen tieferen Sinn bekommen In 2, 11 7-10 haben wir eine Schilderung des Vrtra Kampfes Sie beginnt mit den Worten harī nu ta indra vājāyantā ghrtascutam sväram asvärstäm 'deine beiden den Sieg erstrebenden Falben, o Indra, haben den schmelzbuttertriefenden Schall erschallen lassen.

Slawen wurden in vorchristlicher Zeit überall Pferde als Orakeltiere benutzt, es wurde aber nicht aus ihrem Gewieher geweissagt, sondern aus der Art, wie sie in den Boden gesteckte Spieße überschritten Ähnlich war das Pferdeorakel, durch das bei den Liven und ihren Nachbarn ermittelt wurde, ob ein Blutopfer den Göttern angenehm ware oder nicht, siehe Ersch und Gruber unter Orakelpserde In der Lausitz horcht am Weihnachtsabend das Madchen an der Tur des Pferdestalles, wenn em Pferd wiehert, so verheiratet sie sich im nachsten Jahre (Hopf, Thierorakel und Orakelthiere, S 73f) Ob das ursprunglich slawisch oder aus germanischem Glauben ubernommen 1st, laßt sich wohl kaum entscheiden

<sup>1) \</sup> gl auch 6, 28, 1 & ghto agmann utá bhadram akran

a) Die beiden Zitate nach J von Negelein, Traumschlussel des Jagaddevs, S 203

<sup>3)</sup> Angefuhrt von Hultzsch a a O S 72

Ghrtaścut wird das Gewieher hier genannt, nicht weil es, wie Sīyana meint, der Donner der Wolke ist, der den Regen stromen laßt, sondern weil es den baldigen Gewinn des ghrta, des Wassers, vorhersagt 1, 36, 8 wird mit Bezug auf die Eroberungs und Beutezuge der Vater gesagt ghnanto vrtram ataran rodasī apá uru ksáyāya cakrıre bhuvat kánve vísā dvumnu áhutah krándad aśro garistisu 'den Feind erschlagend schritten sie über Himmel und Erde und die Wasser, weites (Land) haben sie sich zum Wohnen gemacht Bei Kanya ward der Stier glanzend, als er (mit Schmelzbutter) be gossen war, das Roß wieherte bei den Beutezugen um Rinder' Sicherlich ist das Roß hier ebenso wie der Stier auf Agni zu beziehen, wie der Dichter dazu kam, gerade das Bild des wiehernden Rosses hier zu brauchen. ver steht man aber doch erst, wenn man weiß, daß das Wiehern des Rosses Sieg und Gewinn kundete So aufgefaßt paßt die Außerung gut in den Zusammenhang des Liedes, das, wie VV 2, 4, 10, 12, 13, 17 zeigen, ganz von dem Gedanken an Siegerlangung beherrscht ist

Der Glaube an die gunstige Vorbedeutung des Pferdegewiehers wird dazu beigetragen haben daß man Agni auch sonst gern mit einem wiehern den Roß verglich<sup>1</sup>) und vielleicht gelingt es unter Berucksichtigung dieser Anschauung, auch der Eingangsstrophe des Marut Liedes 5 59,1 einen Sinn abzugewinnen Sie beginnt pra ia spal akrant suvitāya davané 'rca divé pra prthivyá rtam bhare Schwierigkeiten macht hier die Mehrdeutigkeit des alran Oldenberg ist überzeugt, daß alran nur von kr kommen könne, er erklart daher spat fur eine Interjektion<sup>2</sup>) Aber eine solche ist nirgends bezeugt In 8 61 15 undra spal uta vrtrahå paraspå no varenyah kann spat doch nur 'Spaher' sein und in 10, 35 8 visva id usrå spal ud eti súryah paßt die gleiche Bedeutung vortrefflich Oldenberg selbst gibt das Rgveda 2, 125 zu Also wird auch in 5, 59 1 spát 'Spaher' und das dazu gehörige pra akran 3 Sing sein Nun zeigt die 3 Sing des Aorists von krand allerdings viermal im RV die Form des & Aorists diran 9 64, 9. 9, 97, 40, akrān 9, 69 3, sam akrān 2, 11 8 Man hut daher akran zu kram ziehen wollen Allein bei den Wurzeln auf n + m d sind die 2 und 3 Sing der beiden Aoriste offenbar schon in alter Zeit durcheinandergeworfen worden, da sie sich nur durch die Quantitat des Volals unterschieden Auch in 7, 5, 7 tvám bhuvaná janayann abhí krann apatyaya jätaredo dašasyan kann abhı kran doch nur zu krand gehören, es ıst zu ubersetzen 'dıe Wesen zeugend wieherst du (Agni ihnen) zu, zur Nachkommenschaft ver helfend, du Wesenkenner³) Ebenso finden wir von skand adhiskán RV 10, 61, 7, askan, skan VS ŚB KŚ GB Vait, aber askān, skān KS MS TB TA ApS SS4) Andererseits ist gerade von kram, soviel ich weiß.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Z B 1, 58, 2, 173, 3, 3, 26, 3, 7, 5, 7 <sup>2</sup>) Vgl SBE 32, 349 <sup>3</sup>) Auch hier durfte das Wichern Agnis hervorgehoben sein, weil es ein gunstiges Vorzeichen für die Fortpflanzung des Geschlechtes ist

sicher nur dlran KSA TS TB ApS bezeugt1) Es scheint mir danach der Ableitung von akran in 5 59 1 von krand nicht nur nichts im Wege zu stehen sie muß sogar als die wahrscheinlichere gelten. Es fragt sich wer der spat ist Nach Graßmann und Bergaigne 2 378 scheint darunter der Blitz verstanden zu sein das ist nicht mehr als eine Vermutung Sehen wir uns die Marut Lieder des Syavasya 5 52-602) an so finden wir daß zwei von ihnen 5 56 und 5 60 mit einer Anrufung Agnis beginnen Agni ist überhaupt der einzige Gott der in diesen Liedern neben den Maruts erwahnt wird (5 58 3 60 6-8) wenn man von dem farblosen rudrasa andravantah in 5 57 l absieht Ludwig hat daher gewiß recht wenn er in dem spat Agni sieht Allerdings tritt Agni sonst nicht als Spaher der Maruts auf Man wird daher vah als objektiven Genitiv fassen mussen ahnlich nennt der Dichter in 4 13 3 die Sonne spasam visvasya jagatah den Beobachter der ganzen Welt Auf keinen Fall ist aber rah wie Sa vana will mit suritdya darane zu verbinden. Suritdya darane ist entweder ım allgemeinen Sinne zu verstehen wie in 5 57 1 59 4 wo von dem Kommen der Maruts sumtäya sumtäya darane gesprochen wird oder es ist insbesondere auf das Gelingen des Liedes zu beziehen das der Dichter vortragen will Bei dieser Auffassung wurde sich der sonst ganzlich fehlende Gedankenzusammenhang zwischen den beiden ersten Padas einstellen und außerdem die genaue Parallelitat zu 5 60 1 ergeben wo Agni gebeten wird den Gluckswurf auszusondern d h dem Dichter zu helfen das Lied zustande zu bringen ile agnim svávasam namobhir iha prasattó vi cayat kriám nah | ráthair wa pra bhare vajayadbhih pradaksinín marutam stomam rdhyam Ich ubersetze demnach in 5 59 1 Nach euch ausspahend hat er aufgewiehert um Gluck zu geben ich will dem Himmel singen der Erde trage ich die Wahrheit vor

Haufiger noch als Agni wird Soma mit einem wiehernden Roß ver glichen und ein paarmal heißt es dann daß er Gewinn oder Beute zu sammenwiehern möge so 9 64 3 asto na cakrado trsa sam gå indo sam árvatah | 1.1 no rayé duro vrdh; wie ein Pferd mögest du der Stier") uns Kuhe und Rosse zusammenwiehern o Indu Öffne uns die Tore zum Reich tum 9 90 4 apah sisasann usasah sidr 9dh sam cikrado maho asmabhyam udjan die Wasser zu gewinnen suchend die Morgenröten das Sonnenlicht die kuhe wiehere uns große Gewinne zusammen Wir werden danach auch 9 67 4 harr rayam acskradat übersetzen mussen der Falbe hat Sieg

askann adh ta prájans askan parjanyah pril svim aslán ajans prájas i aslán rsabho gu d gah aslan dja h prih ilm aslan somal brahman somo slan drapsas te

<sup>1)</sup> Seho die Stellen a s O unter akran voj: krama r atyakramid voji akra: vihl prihulm akran vajy antariksam 7) 5 61 durfen wrl er besse te lassen da es einen besonderen Clarakter lat

<sup>&</sup>quot;) efed steht her nur wel das Lied 9 64 1-3 mt dem Wort erean spelt

gewichert', nicht etwa wie z B Graßmann schon wiehert nach dem Kampfpreis er'i' Auch von Indra heißt es einmal 10, 96, 10 diyo na edjam harwum acilradat wie ein Roß hat der Falbenherr Sieg gewiehert<sup>2</sup>)' Die Sieg oder Gewinn wiehernden Rosse der vedischen Lieder sind aber doch sicherlich nichts anderes als die Rosse, die nach dem Epos hresitair vigayāraharh 'mit Sieg herbeifuhrendem Gewieher' wiehern

Was hire durch edyam Lrand, 1st in 6, 84, 2 durch edyam hes ausgedruckt, die Erde schleudert also das befruchtende Naß wie ein Sieg wieherndes (Roß)' oder 'als ob es Sieg wieherte' vorwarts Der Vergleich von flutenden Wassermassen mit vorwarts sturmenden Rossen oder Wagen ist den vedischen Dichtern gelaufig, 5, 53, 7 tatrdanah sindhalah ksódasa rajah pra sasrur dhenáro yathā syannd aśrā riddhiano vimocane 'die (Himmels-) Strome, erbohrt, sturzten mit ihrem Schwall in den Luftraum wie Kuhe, wie Rosse laufend am Ausspann der Fahrt', 1, 130, 5 tram vithā nadya ındra sartave 'cchā samudram asrjo rathām ıta vājayató rathām ıta 'du, Indra, ließest die Flusse los, um nach eigener Lust zum Meere zu laufen wie Wagen wie nach dem Siegespreis strebende Wagen', 8, 12, 3 yéna sındhum mahir apó rathām va pracodayah '(der Rausch), mit dem du (Indra) die großen Wasser wie Wagen zum Sindhu vorwarts triebst<sup>2</sup>) Das Rauschen der Wasser aber wird auch sonst, je nach dem gewählten Bilde, durch Ausdrucke bezeichnet, die eigentlich Tierstimmen bezeichnen, wie nu (8, 69, 11, 70, 4) oder nu (6, 61 8) 1, 54 1 heußt es von Indra akrandayo nadyah Nadt wird AV 3 13, 1 ganz richtig von nad abgeleitet, das 1, 30 16 usw auch vom Gewieher des Pferdes gebraucht wird yad adah samprayatir ahāv ánadatā haté tasmād & nadyo nama siha

Nicht weniger umstritten als die Bedeutung von hésantam ist die von hesa in hesakratu in 3, 26 5 wo die Maruts simhd na hesakrataiah sudd narah genannt werden Nach Roth im PW bedeutet hesakratu 'zu brullen verlangend, gern brullend', nach Graßmann machtig brullend', nach Lud wig 'stark brullend' Alle drei leiten hesa also von hes 'wiehern' ab, was ich fur ausgeschlossen halte, da Löwen nicht wiehern Von Bradke, KZ XXVIII, 297 wollte hesa lieber zu einem hes, his stellen, von dem er annahm, daß es 'gluhen' bedeute Eine Wurzel mit dieser Bedeutung gibt es nicht, aber auch davon abgesehen durfte der Vergleich der Maruts mit Löwen, 'die machtig gluhen (indem ihre Blitze mit dem funkelnden Auge des Raubtieres verglichen werden), etwas befremdlich erscheinen Ebenso verfehlt ist Pischels Erklarung Ved Stud 1, 48 Er fuhrt hesa wie hesant auf den Aoriststamm von hi zuruck, indem er sich auf Bildungen wie nesa-tama, nestr von ni, jese von ji beruft Hesäkratu soll 'gewaltige Kraft ¹) Ludwigs Übersetzung 'der Gelbe hat Kraft gebrullt' kommt dem Richtigen

naher

<sup>2)</sup> Hier laßt auch Ludwig den Herrn der Falben 'nach kraftigem Futter' wiehern

<sup>3)</sup> Vel auch 3, 1, 4

habend bedeuten mit der gleichen Sinnesentwicklung von heså wie Pischel sie für hésant annimmt. Ich kann nach dem oben Dargelegten für hésan weder die Grundbedeutung eilig noch eine Entwicklung dieser Bedeutung zu gewaltig anerkennen aber auch krátu kann doch nicht Kraft in dem Sinn in dem es hier gebraucht sein mußte bedeuten. Wahrend Geldner im Glossar hesakratu als dessen Wille das Brullen ist seinen Willen (oder Mut) durch Brullen l'undgebend erklarte gibt er es in der Übersetzung durch mutgetrieben wieder. Da er keine Erlutterung hinzufugt weiß ich nicht recht wie er diesen Sinn aus dem Kompositum herauslesen will das getrieben verrat daß er less jedenfalls von 1: antreiben ableiten will das

Fur die richtige Deutung von hesákratu kommt es ebensosehr auf das kratu wie auf das hesa an Kratu bezeichnet die geistige Kraft nach der Seite des Intellekts wie des Wollens hesaist nach dem Akzent zu urteilen eher Adjektiv als Substantiv wenn auch eine sichere Entscheidung nicht möglich ist Ich leite es von einer Wurzel his verletzen ab die uns in der jungeren Form hims vorliegt Hesakratu wurde also der sein dessen Sinnen verletzend (oder Verletzung) ist der zu verletzen beabsichtigt. Wenn die Löwen hier hesakratavah genannt werden so ist das dem Sinne nach genau dasselbe als wenn im Pali Jat 536 2 der Lowe siho parahimsane rato genannt wird Prakirna himsrah kravyadah bezeichnet Visnu 44 10 die Tiergattung die wir Raubtiere oder reißende Tiere zu nennen pflegen und in demselben Sinne wird spater himsra in Verbindung mit vasu (Hal 5 46 Hem Abh 1216 Tril 264 Kavitamrtak 90) oder 2antu (Kathas 60 38 Pancar 1 11 22) oder himsra schlechthin (Vaii 71 146 Ragh 2 27) gebraucht In den Anfangen liegt diese Bedeutung von Iumsra aber 2 2.7) georauent in den annangen negt diese bedeutung von 1 imste noer sehon im Rgveda vor. In 10 87 3 wird Agni der Raksas Töter himste genannt als er gemahnt wird beide Fangzahne anzusetzen, den oberen. und den unteren wetzend also deutlich als Raubtier geschildert wird ubhóbhayarını 1 pa dhehi dámstra hirisrah sisanó varam param ca

Der Vergleich mit reißenden Lowen pußt aber auch gut fur die im Gewitter dahinsturmenden Varuts. Sie sind furchtbar grausig anzusehen bhimdsandråsh 5 56 2 ghordsurpassh 1 19 5 64 2 furchtbar grimmig bhimasas it immanyacah 7 58 2 ihr Sinn ist zoring kriddim indinatist it sie der der das Sonnenlicht schaut furchtet sich bei ihrer Fahrt zihou i ydman bhayate seurdh. 7 58 2 man bittet sie dei ihrer Fahrt zihalten sanemy asmad yuybte adyum 7 56 9. So werden sie auch sonst bisweilen wegen ihrer Wut mit wilden Tieren werglichen. Sie sind an Starke interhibar wie wilde Tiere mrgd na bhimds tarsybhih 2 34 1 ihr Andrang ist machtig wie ein Bar furch thar wie ein wiendere Stier rikso na to maru tah kimitus' dimo dudhró gaur ita bl imayah 5 56 3

Von seinen der Bedeutung laßt sich wie mir sel eint kaum etwas gegen meine Auffassung von Jesalratu einwenden es fragt sich nur noch ob wir berechtigt sind his als die altere Form der Wurzel hims anzusetzen. Der herrschenden Ansicht, daß himsat: Desiderativ von han sei, ist zuerst wohl Wackernagel, Aind Gr 1, 44, 231, entgegengetreten Bartholomae, ZDMG 50, 720, hat sie verteidigt Eingehend hat dann Guntert, IF XXX, 106ff . die Frage behandelt Ich stimme Gunterts Ansicht, daß himsati keine Desiderativbildung sein könne, durchaus zu, da es nirgends desiderativen Sinn hat und außerdem nghamsa als Desiderativstamm von han seit dem RV bezeugt ist Dagegen spricht weiter, daß schon in der alteren Sprache Desiderativbildungen zu himsati, wie zihimsisanti SBr 9, 1, 1, 35, zihimsiset SB 9, 2, 1, 2, vorkommen Wackernagel, Ai Gr 1, 44, hat zu himsatı hid 'zurnen' gestellt, das er auf \*hıs-d zuruckfuhrt Im Palı erscheinen neben himsati, himsa, vihimsati, vihimsa Formen mit e in der Wurzelsilbe viheseti, vihesa, zihesaka, die allerdings nicht direkt von einer Wurzel his abgeleitet zu sein brauchen, da sie sich aus rihimsayati usw erklaren lassen Eine Parallele bildet pr kesua neben kimsua aus kimśuka (Hem 1, 86) Neben himsati, vihimsati steht im Pali aber auch das damit völlig synonyme hethets, vahethets, das nicht nur in das Sanskrit der Buddhisten übergegangen ist, sondern auch im Dhätupätha mit dem Prasens hethal: hethale aufgeführt wird P hethet: konnte uber \*hetihayat: auf \*hithayat: und weiter \*histayati zuruckgehen, das eine Ableitung von \*histi sein könnte wie kirlayati von kirt: Wahrscheinlicher ist es mir, daß sk hethali hethate aus "hestati, \*hestate entstanden sind und daß sich p hethet: zu \*hestate verhalt wie p tethet: zu sk testate Sk \*hestate wurde dann eine Prasensbildung von der Wurzel his sein die ihre Parallelen in testate, dyotate cetati usw hat') So werden wir, wie mir scheint mit Notwendigkeit auf den Ansatz einer Wurzel his gefuhrt

Guntert nimmt an daß von his ein Nasalprisens himsåti gebildet sei, dessen Alzent spiter verschoben sei wie in dašati sajati, srajati, drinhati (neben drinhati) sumbhati (neben sumbhati) usw. Er halt es für möglich, daß die Alzentverschiebung in himsati unter dem Einfluß von nimsate sie kussen erfolgt sei, was ich für sehr unwahrscheinlich halte, da sich

<sup>1)</sup> Mit die-en Formen hat sehon Charpentier, WZKM XXX 107, Jethati zusammen gestellt. Im ubrigen erklurt Charpentier Desiderativ bildungen der indoranisch in Sprachen, S 73f., daß er trotz Wackermagd und Guntert an der Anuscht daß hins Sprachen, S 73f., daß er trotz Wackermagd und Guntert an der Anuscht daß hins Pentier führt zugunsten seiner Ansicht aber auch an, daß die mitschen Grammatiker hins so aufgefaßt hätten und somit die ganze indische Tra litten daß ir spräche Da nicht anzunehmen ist, daß gemand eine so schwerwischende Behauptung einfach aus der Luft greift, so stätzt sich Charp niter offi inher auf Quellen die mir unbekant aus der Luft greift, so stätzt sich Charp niter offi inher auf Quellen die mir unbekant ich möchte mich hier mit der Leistellung begnüßen, daß Pluma Werk 19lensiell inheit zu diesen Quell in gehört. In Päquenschen Dhätuphlie wird kin 19mal/plumer d. in zu lich löguh (7 Klasse) und den dehreitzt der ausdagen (10 Klasse) und gehört. Nach Pig 7, 1,55 wird die Wurrel unkehet nasch ert, I som selber fahrt gein in 3,2,146, 167 sit kluwer, 6, 1,183 als hins an. Die Formen hinsergist, kinesty, erge ben sich nach den allgemeinen Begeln Hinzuft wird von kines nach 6, 4, 23 gehalt et, die sehwachen Formen hinsergist und nach 6, 4, 111

die beiden Formen, wenn sie auch reimen, der Bedeutung nach doch ganz fernstehen Über das s von himsats spricht sich Guntert nicht aus, schließt man sich Wackernagels Ansicht an, daß s im Indischen auch hinter nasslem "i, a f und hinter Anusvara dem i, a f vorausgehen zu s wird — und ich halte sie für unbedingt richtig —, so wurde sich himsats für "himsats nur durch die Beeinflussung durch das Adjektiv himsat, wo s lautgesetzlich ist, erkliren Issen Viel besser erklart sich das s aber doch wenn man mit Wackernagel annummt daß von his ein Prasens nach der 7 Klasse gebildet wurde Daß der Wechsel des Zischluits von himsats — "himsafits ausgeglichen wurde, ist begreiflich in pindst— pamsanti, sinasti — sim sänti ist der Ausgleich in umgekehrter Richtung erfolgt

Nun ist hindst aber doch mehr als ein Postulat, es findet sich in der Sprache seit dem AV Bartholomae erklart es allerdings für unmöglich dieses hinasti als eine ursprungliche Bildung anzusehen, da es erst vom AV an vorlommt wahrend hims schon im RV steht' Guntert, der sich dieser Ansicht offenbar anschließt sucht die Entstehung von hinásti durch die Annahme zu erklaren daß sich nach dem Nebeneinander von yunakte - yunjatı, prnaktı - prncatı sınastı - sımsatı ubhnah - umbhata, trnedhi - trmhanti u a neben himsati ein jungeres hinasti eingestellt habe Da gegen laßt sich geltend machen daß die Sprache in ihrem ganzen Verlauf gegen nater bis in die Prakrits hinein den umgekehrten Weg eingeschlagen hat yuñjalt, pricate simsate) sind wie ubrigens Guntert selbst bemerkt, junger als nunakt, prnakt, sinast, und stehen auf einer Stufe mit Formen wie p bhin dats bhuñjats chindats usw die von der 3 Plur aus die Sanskritformen bhinatts bhunakts chinatts usw verdrangt haben Ich kann aber auch nicht zugeben daß hinasti eine jungere Bildung sein musse weil sie im RV fehlt Im RV kommt uberhaupt keine Form von Prisens Sing des Verbums vor wir wissen also gar nicht wie in rgvedischer Zeit der Singular des Prisens lautete Warum sollte man aber eine Form wie hinasts nicht auch noch zu einer Zeit gebraucht haben als man sehon himsanti sagte? Daß das tatsachlich in rgvedischer Zeit der Fall war wird aber doch mehr als wahrscheinlich da soweit ich sehe im ganzen Bereiche der vedischen Literatur mit einer einzigen Ausnahme vom Prasens Sing nur Formen nach der 7 klasse vorkommen Die Stellen?) sind hinasms Kath 274, hindst, hinasti AV 2 12, 2 3, 5 17, 7, 5, 18 13 15, 5 1-7, Käth 6, 7

<sup>1)</sup> Die letzten beiden Beispiele ubhndh — umbhata trindhi — trinhanti bleiben beiser unerwähnt da de älteren Formen von kinaati doch zu weit abliegen als diaß sie das Wuster für de Blüdung hatten abgeben konnen. Übrigens sehreibt Guntert Leteratur auffancht verdankt sein Dasein einem Druckfehler in Whittings Wurzelin uw S. 173.

<sup>1)</sup> Die hier und im folgenden gegebenen Li ten größtenteils auf dem PW und Speraliglossaren berühend, können naturbeh keinen Anspruch auf Vollständigkeit machen lassen aber doch die Richtlimen der Entwicklung deutlich erkenne.

(bis), 6, 8, 7, 8, 10, 4, 12, 12, 19, 7, 21, 7, 23, 6, 24, 1, 24, 9, 28, 9 (bis), 34, 17, Maitr S 3, 1, 8, 3, 3, 6, Taitt S 5, 1, 7, 1, Taitt Br 2, 3, 2, 5; 2, 3, 4, 6, Ait Br 5, 1, 9, Sat Br 9, 2, 1, 2 (ter), Gop Br 2, 2, 10, Ait Ār 2, 5, Sānkh Ār 12, 25 27 28, Ait Up 2, 2, Brh Ār Up 1, 4, 11, 5, 5, 1, Mund Up 1, 2, 3 Himsati findet sich nur Sänkh Är 12, 22 26 im Verse (nāsya tracam hīmsatī jātavedāh, na śrāpadam hīmsatī Līmcanaīnam), wo es sicherlich, wie Keith bemerkt, um des Metrums willen fur hinasti steht, das in demselben Abschnitt in V 25 (nainam rakso na piŝaco hinasti), 27 (naınam sarpo na prdālur hinasti), 28 (nainam pramatiam iaruno hinasti) Andererseits sind auch in der nachvedischen Literatur die Formen des Prasens Sing nach der 7 Klasse noch haufig genug hinasmi Bhatt 6, 38, hinatsi Mbh 1, 98, 161), hinasti Manu 2, 180, 5, 45 47, 6, 69, Mbh 6, 37, 28, 12, 58, 17, Mahābhāsya 1, 2, 12, Rām 5, 67, 17, Susr Utt 50, 3, Kalpanam 16, 3, Vikramorv 1, 16, Brhats 41, 14, 57, 51, 78, 17, Brhajj 4, 20, 8, 23, Pañe Purnabh 3, 95 (ed Buhler 3, 105), Subhäutärnava, Ind Spr <sup>2</sup> 5504. Drstäntasataka, ebd 7275, Sarvadars 37, 1. upahinasti Manu 11, 26 himsami findet sich Ram 4, 66, 17 (= B 5, 2, 22), himsati Sāmavidhānabrahm 2, 3 112), Mbh 5, 38, 8, 12, 140, 68, 12, 277, 27

Aber auch abgesehen vom Singular des Prasens finden sich noch zahlreiche Formen, die zum Prasensstamme nach der 7 Klasse gezogen werden mussen oder konnen, so in RV himsānām 10, 142, 1, ahimsānasya 5, 64, 3, ım AV himste 12, 4, 13 áhımsatım 9 3, 22 (metrisch gesichert) Der Form nach kann auch himsanti RV 6, 34, 3, AV 5, 19, 8 hierhergestellt werden. die Akzentverschiebung ist die gleiche wie in himsänäm, himste Aus der ubrigen vedischen Literatur gehören hierher himstah Taitt Br 1, 7, 5, 3. 1, 7, 10, 5, hinasāni Sat Br 6, 4, 4, 6, hinasat Sat Br 1, 7, 4, 16, 6, 4, 4, 6, hinasātah Sat Br 1, 1, 4, 5, 2, 1, 15 (Text falschlich hinásāta iti), 17. hınásāta (1) Mantrap 2, 17, 13, hınasān Mantrap 2, 17, 13, hımsyāt, hımsydt Maitr S 4, 7, 4, Sat Br 9, 2, 1, 2, himsydiam Sat Br 7, 1, 1, 38, him syuh Sat Br 4, 6, 9, 1, ahınat Tautt Br 2, 3, 2, 5, aus spaterer Zeit himsyāt Katy Srautas 4, 12, 24, Manu 4, 162, 8, 279, 8, 288, 9, 316, Rām 4, 5, 30, 4, 18, 42 (= B 4, 17, 27), B 4, 8, 9, Mbh 3, 29, 6, 29, 27, 213, 34, 4, 15, 16, 12, 279, 5, 330, 18, Bhag Pur 6, 18, 47, Susr Sutr 25, 17, himsyuh Ram 2, 91, 9 (= B 2, 100, 8), 5, 30, 30 (= B 5, 29, 25), Mbh 1, 72, 12; Susr Sutr 19, 22, tihimsyuh Manu 8, 238, ahimsyuh Manu 7, 20 (1 1)

Die Formen von dem Prasensstamm nach der a Klasse scheinen weniger hutig zu sein Aus RV und AV lißt sich nur das Part Tem

i) Kun hindist eitlen itt = C 3911, wo hindist Druckfehler ist. In der kritischen Ausgabe 1, 92, 47 hat der Herausgeber vielleicht mit Unrecht hindiste in dan Text Gresetz (Var hindist, ac (oder tengt, ist) hagast, ac hindist). Mib 3, 196, 9 steht die gresetz (Var hindist, ac (oder tengt, ist) hagast, ac hindist). Mib 3, 196, 9 steht die gresetz (Var hindist, ac (oder tengt, ist) hagast. In hindist naffan mid in inchwurdige Form hinsis in einem Pro-sast? Inp. hind. angagasim midm itt Nilakantha erklärt sie durch hindist fadgass. Man wird die Bestatigung durch die Unhabelenfitzen abwarten museen.

<sup>2)</sup> Das Werk 1st trotz seines Titels ein Sutra Text

himsanti anfuhren, das in ahimsantih RV 10, 22, 13, AV 9, 8, 13-18 vor liegt1) Andere derartige Formen sind ahimsanta Tandyabr 21, 12, 2, ahımsanta Ait Ār 2, 1, 4, upahımsantı Rām 2, 9, 10, himsate Mbh 13, 94 10. himseta Mbh 3, 206 34, upahimseta Mbh 13, 98, 50, himsase Mark Pur 132, 152)

Von der altesten Zeit an wird aber das Element hims bei der Bildung der allgemeinen Tempora und in der Nommalbildung verwendet, schon ım RV sınd himsit, himsista, ahimsyamānah, himsrá belegt Daß Pānini und seine Nachfolger hims daher als Wurzel ansehen, habe ich schon S 775, Anm 1. bemerkt

Meiner Ansicht nach hat das neue Prasens himsati und die daraus verallgemeinerte Wurzel hims ihren letzten Ursprung in der 3 Plur Pras himsanti In dieser Form wird auch zuerst die Akzentverschiebung ein getreten sein die wir dann auch in den beiden anderen, vom schwachen Prasensstamm gebildeten Formen himsanam und himste (gegenuber him sudt, himsyuh) finden Panini lehrt 6 1, 188 ausdrucklich, daß bei srap usw d 1 svap, śvas, an und bei hims vor einem mit Vokal anlautenden lasarradhātula wenn der Vokal nicht das Augment : 1st. die erste Silbe behebig betont werde Als Beispiel führt die Kasika stapanti, évasanti himsanti an, die also den Ton beliebig auf der ersten oder auf der zweiten Silbe trugen Derartige Akzentregeln Paninis berühen offenbar auf der Beob achtung der gesprochenen Sprache zu seiner Zeit schwankte man also noch zwischen himsanti und himsanti

Fur die von mir angenommene Entstehung der Wurzel hims lassen sich aber auch noch genaue Parallelen anfuhren von denen hier gine und pınv erwahnt seien Zu jya (ji) pyā (pi) wurde zunachst³) ein Prasens nach der 5 Klasse gebildet von dem Reste in pra jinosi 5, 84, 1, jinie 4, 21, 8, pra pinuse Vålakh 1, 2 Part Act pinuan pinusnitam, pinuslim puntalim AV 9 5,34 Part Med puntandh 9 94,2 vorliegen Die 3 Plur Pras lautet aber nicht wie zu erwarten \*jinranti, \*pnianti, sondern, genau dem himsanti entsprechend, mit dem Ton auf der Wurzelsilbe jinvant 1, 164, 51, panianti 1 64, 6, 5, 54 8, 7, 57, I Von diesen Formen aus haben sich die Prasensstamme jinna und pinia entwickelt, von denen ın der alten Literatur zahlreiche Formen vorliegen, sie entsprechen genau dem Prasensstamm himsa Und wie aus diesem das Element hims weiter zur Bildung der allgemeinen Tempora und in der Nominalbildung benutzt wurde, so finden wir auch zu den Pras jinrali, pinrali die Perfektformen

<sup>1)</sup> Daneben wie oben bemerkt im AV dhimsalim

<sup>)</sup> Formen wie himsanti, himse (1 Sg Med ) and doppeldeutig und mussen hier naturlich außer Betracht bleiben

naturinen aumer neument menden \*) Ob jindit, pindit für älteres \*Jindit, \*pindit oder \*jindit, \*pindit eingetreten ist braucht her nicht erörtert zu werden Ich verweise auf Wackernagel Jacobi

nnnváthuh 1, 112 6. mmniathuh 1, 112 12 das Futurum jiniisyasi Ait Br 7, 29, 2, das Part Pr Pass ninvitah1) AV 19, 31, 7, parjanyannutām AV 4, 15, 13 und die Nominalbildungen dhiyamania 6 58, 2 usw nnia 6, 67, 7, danupinia 9, 97, 23 piniana bestimmtes Gefiß

Neben hesa findet sich im RV auch hésas. In 10, 89 12 wird Indra gebeten aśmera ridhya dwa á srjānas tapisthena hésasā dróghamitrān Roth setzte ım PW fur hésas 'Verwundung, Wunde' an, Graßmann ubersetzte es mit 'Geschoß', Ludwig mit 'Lohe' Auch P von Bradke, KZ XXVIII. 297, glaubte fur hésas eine Bedeutung wie etwa 'Glut' annehmen zu mussen Ausfuhrlich hat Pischel Ved Stud 1 49 das Wort behandelt Er sieht in hésas wie in hesa, eine Bildung vom Aoriststamm von hi mit der Grundbedeutung 'Eile' und meint, man könnte übersetzen 'vernichte die falschen Freunde mit flammendster Eile', auch wir sprachen von 'flammender' oder 'brennender' Eile Hast u dgl, der Englander sage 'in hot haste' Ich muß gestehen, daß mir eine solche Ausdrucksweise im Deutschen nicht gelaufig ist, der englische Ausdruck ist allerdings ganz gebruchlich aber man sollte doch nicht vergessen, daß damit noch nichts bewiesen ist Idiomatische Ausdrucksweisen die sich in einer Sprache herausgebildet haben, können einer anderen völlig fremd sein es scheint mir, daß man insbesondere in der Heranziehung des Slang für die vedische Interpretation oft zu weit gegangen ist Immerhin hatte sich Pischel darauf berufen können daß ved osam schnell bald Naigh 2 15 unter den Leipranamans aufgeführt, offenbar wie schon im PW angegeben wird von us brennen' abgeleitet 19t Uhlenbeck, Et Wb halt das allerdings fur nicht sicher mir scheint aber die Herleitung durch Pan 5 2 72 bestatigt zu werden. Dort wird gelehrt, daß an sita und usna das Suffix La gefugt wird im Sinne von so handelnd', sitaka bedeutet danrch soviel wie alasa jada usnaka soviel wie sighrakurin dal sa2) Ich mochte trotzdem bezweifeln daß der vedische Dichter von 'heißester Eile' sprechen konnte und Pischel scheint das selbst empfunden zu haben denn er behauptet weiter daß Eile hier soviel wie 'Kraft', 'Glut' sei Er folgert das daraus daß der 'gluhende' oder 'gluhendste' Donnerkeil (tápusásna 2, 30, 4, asanım tápısthām 3 30, 16) zugleich der 'gowaltigste', 'st irkste' (óji tham rájram 4 41 4 der ebendort didyum 'leuchtend' heißt) und der 'fliegende', 'eilende' (rájrasya patane 6, 20 % vajram 1, 121, 12) sei, so seien z B auch bjisthena hanmana 1, 33 11 und tapisthena hannana 7, 59, 8 durchaus identisch Ich kann hier nur wiederholen, was ich schon oben gesagt habe, daß ich einer solchen mechanischen Identifizierung keine Berechtigung zuerkennen kann. Wenn

<sup>1)</sup> Konjektur die Han behriften haben jinvitah

<sup>1)</sup> Diese Bedeutungen von usnaka wofur zum Teil auch usna eintzitt un l staka werden dann auch von den Lexikographen aufgefihrt. sehe Am 2 10 15f (hier usna) Hal 1,40 (hier usna) 2 232 Hem An 3 10 95 Hem. Abh 353f. Vail 205 104f , 230 15 (her uma)

himsanti anfuhren das in áhimsantih RV 10 22 13 AV 9 8 13-18 vor hegt1) Andere derartige Formen sind ahimsanta Tandyabr 21 12 2 ahımsanta Ait Ār 2 1 4 upahımsantı Ram 2 9 10 /1msate Mbh 13 94 10 himseta Mbh 3 206 34 upahimseta Mbh 13 98 50 himsase Mark Pur 132 152)

Von der altesten Zeit an wird aber das Element hims bei der Bildung der allgemeinen Tempora und in der Nominalbildung verwendet schon ım RV sınd himsit himsista ahimsyamanah himsra belegt Daß Panını und seine Nachfolger / ims daher als Wurzel ansehen habe ich schon S 770 Anm 1 bemerkt

Meiner Ansicht nach hat das neue Prasens himselt und die daraus verallgemeinerte Wurzel hims ihren letzten Ursprung in der 3 Plur Pras himsant: In dieser Form wird auch zuerst die Akzentverschiebung ein getreten sein die wir dann aich in den beiden anderen vom schwachen Prasensstamm gebildeten Formen himsanam und himste (gegenüber him sydt himsyuh) finden Panini lehrt 6 1 188 ausdrucklich daß bei srap usw d 1 stap śras an und bei hims vor einem mit Vokal anlautenden lasarıadhatuka wenn der Vokal nicht das Augment 1 ist die erste Silbe be hebig betont werde Als Beispiel führt die Kasika srapanti siasanti himsanti an die also den Ton beliebig auf der ersten oder auf der zweiten Silbe trugen Derartige Akzentregeln Paninis beruhen offenbar auf der Beob achtung der gesprochenen Sprache zu seiner Zeit schwankte man also noch zwischen himsanti und himsanti

Fur die von mir angenommene Entstehung der Wurzel hims lassen sich aber auch noch genaue Parallelen anfuhren von denen hier jinv und pını erwahnt seien Zu jya (ji) pya (pi) wurde zunachst³) ein Prasens nach der 5 Klasse gebildet von dem Reste in prå jindes 5 84 1 jinte 4 21 8 pra partere Valakh 1 2 Part Act partan partantam partatum panealim AV 9 5 34 Part Med paneandh 9 94 2 vorliegen Die 3 Plur Pras lautet aber nicht wie zu erwarten \*jintánis \*pintanti sondern genau dem himsanti entsprechend mit dem Ton auf der Wurzelsilbe ji nvants 1 164 51 p nvants 1 64 6 5 54 8 7 57 1 Von diesen Formen aus laben sich die Prasensstamme jinne und pinne entwickelt von denen ın der alten Literatur zahlreiche Formen vorliegen sie entsprechen genau dem Prasensstamm kimsa Und wie aus diesem das Element hims weiter zur Bildung der allgemeinen Tempora und in der Nominalbildung benutzt wurde so finden wir auch zu den Pras jinials pinvats die Perfektformen

<sup>1)</sup> Daneben wie oben bemerkt m AV ah msatim

<sup>1)</sup> Formen wie h maant h mae (1 Sg Med ) s nd doppeldeut g und mussen l er naturl ch außer Betracht ble ben

<sup>\*</sup>plots of t p nds fur alteres \*n not \*pinots oder \*n nd : \*p nd : e ngetreten st braucht h er n eht eröttert zu werden Ich verweiso auf Wackernagel Jacob Festgabe S \*

der eine Dichter an dem tajra die Glut, ein anderer die Kraft, ein dritter die Schnelligkeit hiervorhebt, so geht darus doch meht hervor, daß diese Eigenschaften identisch sind. Auch was Pischel sonst über die Verwandt schaft der Begriffe der Schnelligkeit der Starke und des Leuchtens oder Gluhens bemerkt, durfte für die Interpretation des Veda kaum von Wert sein. Die Bedeutung Eile für hésas berüht im Grunde auf der etymologischen Herleitung des Wortes die ich meht für richtig halte. Dis Bei wort tapistha das hésas empfangt kann sie jedenfalls nicht stützen. Für die Annahme einer Bedeutungserweiterung zu 'Kraft, Glut' liegt nicht der geringste Anlaß vor

Fur die Feststellung der Bedeutung von hésas scheint mir zunachst die Beobachtung von Wichtigkeit daß an allen Stellen des RV, wo Formen von vyadh mit einem Instrumental verbunden erscheinen dieser das In strument mit dem die Durchbohrung stattfindet, bezeichnet, so außer in den nachher angefuhrten Stellen udyutā 1 86 9 tābhih (aśanibhih) 10 87, 4, śariā 10 87 6 tayā (śaravyaya) 10 87 13 tigiténa 2, 30 9, arcisā 10 87, 17, himena 8 32 26, támasa 5 40 5 Es ist daher hochst wahrscheinlich daß auch hésas die Waffe bezeichnet mit der Indra die Verrater durchbohren soll Nun werden weiter die Waffen mit denen die Götter ihre Feinde er schlagen oder durchbohren gluhend oder heiß genannt, so heißt es von Indra 3, 30 16 jahí ny èsv aśanım tapısihām 3 30 17 brahmadı ise tapısım hetim asya, ebenso von Soma 6 52 3 von Indra und Soma 7, 104 5 in actem usga, dan dan dan pary agantaptébhir yuwam asmahanmabhih | tápur eadhebhir ajarebhir airino ni paršane ridhyalam von den Uaruts 7,59 8 tápisthena hánmanā hantana tam von Brhaspati 2 30, 4 brhaspate tapusd tapisinena nummuna namuma vam von Dinaspati 2 00, 2 vinuspati ursenet vidhya erkadraraso asurasya tirdn von Agni 4 4 1 aslāsi tidhya snera vangu vramusumusu maratsya virun von Agni 4 1 asiusi viingraksasa tapisthaih 10 87 23 prati sma raksaso daha | agne tigména śocisa (ápuragrabhir rstibhih So spricht alles dafur daß hésas 'Waffe' bedeutet und daß wir den Halbvers zu übersetzen haben Wie ein vom Himmel geschleuderter Stein durchbohre mit heißester Waffe die trugerischen Freunde Hésas von der oben erschlossenen Wurzel his gebildet wurde soviel wie die hunsrdsanih sein die indem Liede an Agni den Raksis Töter, in 10 87 5 genannt wird agne twacam yatudhanasya bhindhi himsedsanir harasā hantv enam 'Agnı spalte die Haut des Zauberers, der verwundende Donnerkeil soll ihn mit Glut erschlagen Eine kleine Unsicherheit bleibt allerdings zunachst bestehen Hésas zeigt die typische Akzentuerung der Verbalabstrakta nicht die der Nomina agentis Wir mussen also annehmen, daß es zun ichst Verwundung bedeutete, und es ware wohl möglich, daß in leiser Abweichung von den vorhin angeführten Stellen in unserem Verse gesagt ware 'durchbolre mit gluhendster Verwundung')' Es ist auch

<sup>1)</sup> I'mo shnhel o Unsecherheit zeigt sich bei hannan. So gibt z B. Geldner im Glosser für 1, 33 11 tam indra drifthena hänmandhos für har man die Bedeutung Waffe keulo an im seiner Übersetzung aber ateht. Indra ersehlug ihn mit starkstem.

nicht zu leugnen, daß bei dieser Auffassung die Inkongruenz verschwinden wurde, die sich zwischen dem upamāna und dem upameya ergibt, wenn man ubersetzt 'Wie ein Stein durchbohre mit heißestem Geschoß die trugerischen Freunde' Allein entscheidend ist das nicht. Wir durfen an einen vedischen Dichter nicht den gleichen Maßstab legen wie an einen Kavi der klassischen Zeit, und daß die neutralen as Stamme auch zur Bezeichnung konkreter Dinge verwendet werden können, zeigen rödhas 'Damm, Wall', ıdsas 'Kleid', sádas 'Sitz', édhas 'Brennholz' usw ziehungen von hésas zu Worten in den verwandten Sprachen, die vielleicht ıns Gewicht fallen könnten, scheinen mir zu fehlen Die Zusammenstellung mit gr χαίος 'Hirtenstab', gall-lat gaesum, and gêr 'Speer' usw 1) halte ich nicht fur richtig, sie ist weder den Lauten noch der Bedeutung nach gerechtfertigt Hésas, das nur dreimal im RV vorkommt, ist offenbar ein Wort der Dichtersprache, das erst im Indischen gebildet ist<sup>2</sup>) Die Ent scheidung über die Bedeutung 'Waffe' oder 'Verwundung' wird von den beiden anderen Stellen, an denen das Wort erscheint, abhangen

In der Ableitung hésasvat findet sich hésas in 6, 3 3 sûro na yásya dršatír arepd bhìmh yad ets sucatas ta d dhih | hésasıatah surudho ndyám aktóh kutrā cid ranvó vasatir vanejdh²) Das Verstandnis der Strophe wird durch die Dunkelheit von surudhah und ndyam erschwert. Für ndyam ist eine vollig befriedigende Erklarung bis jetzt nicht gefunden obwohl der Ausdruck oft behandelt 1st, Geldner (Gloss ) hat such fur die Auffassung als na ayam entschieden Fur die Frage, die uns hier beschaftigt, ist aber die Erklarung von ndyam von sekundarer Bedeutung da mit ndyam aktoh offenbar ein neuer Satz beginnt Über surudh das an zehn Stellen des RV, und zwar nur ım Nom oder Akk Pl śurudhah, erscheint, hat Pischel, Ved Stud 1, 32ff , gehandelt Er kommt unter Ablehnung der fruheren Bedeutungsansatze 'starkende Tranke Heiltranke, Heilkrauter, Balsam' (Roth), 'der Starke der Held, starkender Trank (Graßmann), 'Speise, Nahrung' (Ludwig) zu dem Ergebnis, daß surudh mit Ausdrucken wie is, rātı, 16ja, rayı, ratna 1asu, vārya an anderen Stellen wechselt und 'alles

Schlage' Dagegen spricht 7, 59 8 tapisthena hanmanā hantanā tam doch wieder für

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Uhlenbeck, And Wb 362, Prellwitz, Etym Gr Wb <sup>2</sup> 500, siehe die voll die Bedeutung 'Waffe' standige Aufzahlung bei Walde Pokorny, Vgl Wb I, 528

ige Autzahlung bei Waige FONOFRY, 18.

7) Fur vollig zweifelhaft halte ich ubrigens auch, wegen der Verschiedenheit 1) Fur voning zweitensate matte ich uonge auch ungen der verschiedenheit der Grundbedeutungen, den Zusammenhang zwischen hi 'in Bewegung setzen' und his 'verwinden' Fur Erweiterungen der Wurzel gheis verweise ich auf Walde Pokorny

<sup>\*)</sup> Die Strophe ist ausführlich von Böhtlings, Ber Sachs Ges Wiss, Phil Hist a a O I, 546 ) the Stropne is austrante. Ich möchte auf Böhtlingks Ausführungen nicht Kl 55, 115ff, behandelt worden Ich möchte auf Böhtlingks Ausführungen nicht At 55, 11611, behandelt worden incht näher eingehen. In der Kritik fruherer Erklarungen bisweilen zutreffend, bringen naher eingehen. In der Kritis Irunetet kanntungen geweite zutreilend, bringen ste nichts Neues, was überzeugend genannt werden könnte. Für hégasvalah burudhah will Böhtlingk hésasvatih surudhah 'prasselnde Speise' lesen

Gute was den Menschen von den Göttern oder den Göttern von den Men schen gewahrt wird bezeichnet. Das ist im wesentlichen gewiß richtig sicherlich aber hat surudh noch eine Bedeutungsnuance gehabt die aller dings nicht leicht zu erkennen ist Vielleicht darf darauf hingewiesen werden daß surudhah in der Halfte der Stellen wo es ersel eint von Gutern gebraucht ist die durch Anstrengung erschlossen durch Kampf gewonnen werden so daß vermutlich Gewinn der wahren Bedeutung von surudh naherkommt Zweimal wird rad in Verbindung mit surudh gebraucht 1 169 8 tram manebhya ındra viśvajanya ráda marudbhih śurudho góagrah du Indra bahne mit den Varuts für die Manas einen Weg zu allen zugute kommenden Gewinnen mit Kuhen an der Spitze 7 69 3 zi nah sahasram kurudho radantv ridicano i aruno mitró agnih zu tausend Gewinnen sollen uns Varuna Mitra Agni die mit der Wahrheit versehenen einen Weg bahnen Schwierig ist wegen des trajyanta 7 23 2 ayamı ghosa ındra decaramer erasuánta vac churudho esvace Ich ubersetze teclweise im An schluß an Pischel Erhoben hat sich o Indra der Ruf zu den Göttern daß sie (die Götter) im Streite Gewinne lenken möchten iedenfalls handelt es sich hier um surudhah um die ein Streit entbrannt ist. Besonders klar ıst 9 70 5 wo es vom Soma heißt 175a susmena badhate 11 durmatir adédi śanah śaryahéta ś ri dhah der Stier treibt mit Wut die Bösgesinnten aus einander wie ein Pfeilschutze auf die Gewinne zielend Auch in 1 72 7 3 38 5 4 23 8 6 49 8 10 122 1 paßt die Bedeutung Gewinn Geldner ist offenbar aus ahnlichen Erwagungen zu demselben Resultat gelangt wahrend er in seinem Clossar für surudh die Bedeutungen gibt Nahrung Speise Unterhalt Lohn bemerkt er im Kommentar zu 4 23 8 suridh wohl Gewinn gute Gabe Belol nung

Der Vers 6 3 3 wurde also wenn wir hesasratah zunachst unubersetzt lassen besagen Wenn dir dem Strahlenden dessen Aussehen fleckenlos ist wie das der Sonne die furchtbare Absicht kommt (so fallen) dem heen sent die Gewinne (zu) Derselbe ist bei Nacht wo immer er auch weilt erfreulich der Holzentsprossene Roths Erklarung von hésasvat als ver wundet kommt nicht in Betracht sie beruht auf der falschen Auffassung der Worte suri dho ndyam Ludwig sieht in hésastat den Prasselnden ich habe schon bemerkt daß die Ableitung des Wortes von der Wurzel hes unmöglich ist da les nur wiel ern bedeutet Naturlich muß lessavat dem hésas entspreel end erklart werden 1ch muß daher von Bradkes gluhend ebenso ablel nen wie Pischels eilig das angeblich dem Sinne nach nicht viel verschieden von den zahlreiel en Beiwörtern ist die Agni als den strahlen len leuchtenden bezeichnen und die ihn den starken nennen Wenn hésas Waffe ist kann hésasrat nur bewaffnet sein Diese Be deutung gibt schon Graßmann im Wb an wenn auch seine Übersetzung dann gleichst du nach thich Pfeil versehnen Helden ein starker Mißgriff ist Die Bezeichnung bewaffnet paßt auch vorzuglich in die Schilderung Agnis

als des furchtbaren1), beutelustigen Kampfers, der in der Strophe die Schilderung des Gottes als des friedlichen nachtlichen Hausgenossen gegenubergestellt ist. Wie es hier heißt, daß dem bewaffneten Agni die Gewinne zufallen, so wird in der oben angefuhrten Strophe 9, 70, 5 von Soma gesagt, daß er wie ein Pfeilschutze auf die Gewinne zielt. Die beste Bestatigung der von mir angenommenen Auffassung von hésasvat scheint mir aber der Dichter unseres Liedes selbst zu liefern. Er hat in V. 5 die beiden Formen Agnis noch einmal gegenubergestellt; hier sagt er deutlich så id åstera práti dhād asisyáñ chiśīta téjó 'yaso ná dhárām | cutrádhrayatir aratír yó aktór tér ná drusádva raghupátmajamhah er legt wie ein Schutze, der schießen will, den Pfeil auf; er scharft die Flamme wie des Eisens Schneide, er, der als Herr der Nacht glanzend dahinstreicht wie ein Vogel, der im Baum (im Holze) sitzt, mit schnell fliegenden Schwingen' Man könnte freilich auch hier wieder fragen, ob hésasvat nicht doch vielleicht das Verbalabstraktum enthalt, also 'mit Verwundung verbunden' ım Sınne von 'verwundend', 'gewalttatig' bedeutet Wie hier sucatah und hésasialah als Beiwörter Agnis nebeneinander stehen, so nennt der Dichter in 10, 87, 9 den Gott himsrám rálsamsu abhí sósucanam Völlige Sicherheit laßt sich auch von dieser Stelle aus kaum erreichen

Zum dritten Male erscheint hésas in āśuhésasā, dem Beiwort der Aśvins in 8, 10, 2 bfhaspátım vísvān dévām ahám hura índrārısnū asvínāv āsuhésasā. Fur āšuhésas wird im PW zunachst 'dessen Renner wiehern' als Bedeutung gegeben. Spater hat Roth die Unmöglichkeit dieser Übersetzung selbst eingesehen, da er aber āśuhésas als Beiwort der Asvins mit der von ihm fur hésas angenommenen Bedeutung nicht zu vereinigen wußte, vermutete er (unter hésas), daß äśuhésasä Fehler fur äsuhémanä sei Im kleinen PW 'wird das Wort als 'schnell verwundend' gedeutet Von Bradke meint, die Aévins seien hier 'mit rascher Glut' genannt, weil ihre Glut rasch am Himmel aufleuchtet, eine höchst gezwungene Deutung Nach Ludwig sollen die Asvins die 'rasch sturzenden' sein, zur Erklarung bemerkt er 'hesas könnte von  $h\iota + s$  abgeleitet werden wie von çr $\iota$  çr $\iota$ s' Das beruhrt sich aufs engste mit der Ansicht Pischels, der in asuhesas ein Synonym von āśuhéman erblickt, das wiederholt als Beiwort des Apām Napāt, einmal in 1, 116, 2 auch von den Rossen der Asvins gebraucht wird und nach Pischel uberall nur 'schnell dahineilend' bedeutet Meines Erachtens kann āśuhésas nur 'mit schneller Waffe versehen' sein, womit Graßmanns Übersetzung 'schnell fliegendes Geschoß habend' der Sache nach ubereinstummt. Der Akzent ware nach den Ausfuhrungen Wackernagels Gr. 2, 1, 296 mit der Auffassung des Kompositums als Bahuvrihi wohl vereinbar Und fur die 'schnellen' Waffen braucht man sich nicht nur auf den ἀκὺν ὀιστόν

<sup>1)</sup> Man beachte das bhimd dhih Prechel verflacht die Worte bhimd ydd dit. . . ta d dhih zu 'wenn du es ernstlich willst', was kaum zu seiner an und für sich sehr berechtigten Mahnung, ganz wortlich zu übersetzen (Ved. Stud 1, 88), stimmt.

Od 21, 416, die ragea; diorois Od 22,13; 24, 178, das Door Belos Od 22. 83 oder auf die celeris sagitta romischer Dichter (celeri certare engitta Aeneis 5, 485, celeres molire sagillas Ov Met 5, 367) zu berufen, 'auch im spateren Sanskrit ist asuga 'der schnell Gehende', ein gewöhnliches Wort fur Pfeil und wenn Roth recht hat, daß senā außer Heer auch Geschoß bedeutet, laßt sich dem äsuhesas auch äsusena in der Formel numa äsuse nāva cāsurathāya ca Kath 17, 14 usw vergleichen Aber schon im RV wird Rudra 7, 46, 1 Isiprésu, Soma 9, 90 3 Isiprádhanian genannt und von Brahmanaspati 2, 24 8 gesagt, daß er trifft, wohin er will, Lsipréna dhanvana 'mit dem schnellen Bogerf1)' Gerade diese Ausdrucke scheinen mır, wenn auch nicht zu beweisen, so doch stark dafur zu sprechen, daß hésas in asuhésas, und dann auch in den anderen oben besprochenen Stellen, nicht 'Verwundung', sondern 'Waffe' bedeutet

Die Hauptschwierigkeit, die asukesasa bereitet, liegt darin, daß ein Beiwort 'deren Waffe schnell ist' nicht zu dem Charakter der 'Asvins, wie er uns sonst im RV entgegentritt zu stimmen scheint, die Asvins sind helfende, rettende aber nicht kampfende Götter Ist es aber wirklich so ganz ausgeschlossen daß ein Dichter auch einmal eine etwas abweichende Vorstellung von den Asvins zum Ausdruck brachte? Ich glanbe, daß wir , die Frage beantworten können Die Lieder 8 6-11 bilden, wie die An ordnung nach Gottheiten und Verszahl zeigt eine geschlossene Gruppe Die Tradition teilt 8 6 und 11 dem Vatsa Kanva zu In der Tat wird 8, 6, 1 und 8 11, 7 Vatsa aus dem Geschlechte der Kanvas<sup>3</sup>) als Dichter genannt 8 7-10 werden anderen Kanvas zugeschrieben 8 7 dem Punarvatsa, 8 8 dem Sadhvamsa 8 9 dem Šašakarna 8 10 dem Pragātha In 8, 8 4 7 8 11 15 19 und in 8 9 1 3 6 9 nennt sich aber Vatsa Kanva wiederum selbst als Dichter in 8 10 2 bezeichnet der Dichter sich nur als Kanva Wir sind unter diesen Umstanden sicherlich berechtigt, das Lied 8, 10, wenn nicht dem Vatsa selbst, so doch jedenfalls einem Mitglied seiner Familie zuzuschreiben Nun nennt aber Vatsa in 8 8 die Asvins zweimal vrirahantama V 9 ársprá vrtrahantama, V 22 purutrá vrtrahantamā Das Bewort 'die besten Feindestöter' ist fur die Asvins genau so auffallig wie ın 8 10 2 āšuhésasā Es scheint mir zu beweisen, daß in der Vorstellung dieses Dichters oder dieser Dichterfamilie das Bild der Asvins doch auch kriegerische Zuge aufwies die sonst im RV ganz zurucktreten. Auch in sachlicher Beziehung wird man also gegen die vorgeschlagene Erklarung

<sup>1) \</sup>gl auch 4 8 8 ats Lyspréva vidhyats

<sup>2)</sup> Oldenberg Hymnen des Rigs eda I 213

<sup>)</sup> Daß dies das Geschlecht des Dichters ist geht aus 8, 6 3 8 11 21 31 34 43 hervor

## Berichtigungen und Zusatze.

(Im Texte ist durch Sternchen auf sie hingewiesen)

- S 29 Die Ursprungliehkeit der Handschriften des Versjätaka ist bestritten siche F Weller, ZII, 4, 46ff
- 8 72 Nach unserer heutigen Kenntnis ist die Vasudevahindi keine Erzahlungs sammlung, sondern die Jama Version der Brhatkatha Die Valkalacirin Geschichte steht in der spatestens ins 6 Jahrhundert gehorenden kirchengeschichtlichen Einlettung des an sich viel alteren Werkes. Diese Einleitung ist jedoch nicht Hema candras unmittelbare Quelle gewesen, vielmehr hat er, wahrscheinlich über mehrere Zwischenstufen, nur aus der gleichen Quelle geschopft wie die in einigen Punkten deutlich unursprunglichere Vasudevahindi [Nach einer Mitteilung von L Alsdorf]
- S 78, Sk khola ist Lehnwort aus Pashto zol Morgenstierne, Etym Vocab of
- Pashto, S 96 S 114 Siehe die Berichtigung auf S 168 Genaueres über vij S 376, Anm 1 Geldner halt in seiner Übersetzung des RV an der meiner Ansicht nach falschen Auffassung von to fest
- S 115 In diesem Sinne ist auch phalakasaktha zu verstehen, das die Kasika
- zu Pan 5, 4, 98 anführt S 115 Weitere Stellen aus den Śrautasutras die das Angeführte bestatigen,
- hat Caland, ZDMG 62, 123f, beigebracht S 118 Es ist wohl asphare zu lesen
- S 125 Die eingeklammerten Worte sind zu streichen Paśa findet sich im Jataka nur in den Gathas des Spielliedes die ich, anders als S 109, Anm 3, be merkt, jetzt für junger ansehe als die kanonischen Gathas
  - S 128 Ebenso nach Hiranyakeśin, Śrs III, 12, Bharadvāja Śrs IV, 12, Vai
- khanasa, Srs I, 13-14 Vgl S 175
- S 128 Catuhsatam, das hier und Baudh Srs XII, 15, Hir Srs XIII, 19, Mâ nava Śrs. Rajasuyapraśna I, 4 erscheint, ist mit Caland a a O S 125, als I04 zu fassen, vgl S 175 Nach Baudh werden zunachst dreimal funfzig (tisrah pañcāšatah) nach Hır dreimal oder funfmal funfzig (tisrah pancasatah pañca vã pañcāsatah) Wurfel
- S 130 Die Erklarung wird durch die in der Berichtigung zu S 128 angeführten hingeschuttet
- S 130 Glaha ist allerdings Griff, da ich es jetzt aber für das wahrscheinlichste Stellen bestatigt halte, daß der Spieler, um das krta zu machen nicht Wurfel zu dem hingeschutteten Haufen hinzuwerfen als vielmehr Wurfel von dem Haufen hinwegnehmen mußte, so wurde ich glaha jetzt überall durch Griff übersetzen und von dem Ergreifen oder den zu ergreifenden oder ergriffenen Wurfeln verstehen. Auf die richtige Bedeutung von glaha hat Caland a a O S 127 hingewiesen
  - S 131 Die Gleichsetzung von samutksepa und glaha ist sehr unsicher
  - S 144 Wie Calanda a O S 126 Anm 2, bemerkt ist cher kriam ayanam Taitt

- S 149 Der Bedeutungsansatzist nicht richtig Wie Calanda a O S 127 bemerkt. bedeutet vicinoti auch in Verbindung mit kriam und kalim offenbar 'ausscheiden'. 'absondern' Dieser Ausdruck ist das starkste Argument für die Annahme, daß beim Vibhidakaspiele krta und kali nicht durch das Hinzuwerfen, sondern durch das Weg nehmen von Nussen gemacht wurden
  - S 153 Statt audbhiduam ist wohl udbhinnam zu lesen, siehe Caland a a O S 157 Caland hat a a O S 126, much night uberzeugend, seine Auffassung
- verteidigt
  - S 157 Das Zitat bezieht sieh auf Taitt S IV, 3, 3, 1 kṛtam ayānām
  - S 158 Richtig 104, siehe Berichtigung zu 5 128
- S 161 Der Ausdruck å nidhatoh bleibt unklar siehe die Bemerkungen Olden bergs, Reveda I, 42f Die Erklarung Geldner. Übers I, 46, halte ich für ganzlich verfehlt
- S 161 Wie schon bemerkt ist es mir jetzt wahrscheinlicher, daß der zweite Smeler so viele von den ihm zugeworfenen Wurfeln wegnelimen mußte, daß die übrig bleibenden bei der Teilung durch vier keinen Rest ließen. Danach ist auch das S 165 uber Śakunis Spiel Gesagte zu berichtigen
- S 168 Richtig wie ein Falschspieler den Lali verbirgt, vgl Jat 544,60 Latam Aluto ganháti Litavá sikkhito yathā Der Nommativ kitara ist unter dem Finfluß der ant Stamme aus Litato ungestalti i
  - S 168 Der emgeklammerte Satz ist zu streichen
  - S 169 Dies ist sicherlich der richtige Sachverhalt
- S 172 Es ist unnotig zwei Bretter anzunehmen. Die gekunstelte Sprache Amaracandras gestattet ohne weiteres asiapadasiapada als das goldene asiāpada'
  - S 175 Statt 400 hes beidemale 104
  - S 190 Siehe ab r Brugmann II 29 410ff
- 8 201 Die Angabe ist nach Luders Bruchstucke der Kalpanamanditika des Aumaralata 5 24f zu beriehtigen
- S 213 Die Hoffnung weitere Bruchstucke der Dramenhandschrift zu finden, hat sich nicht verwirklicht. Nur em paar Bruchstucke haben sich ein wenig ver großern lessen In Ar 9 der Ausgabe ist jetzt in a 1 praisati nayalo eidfusa [(1) m b 3 tissrabdham ye tisal ya zu lesen. In Nr 69 der Ausgabe ist in b eine obere Zeilo [yas]s(a) k(t)fnk] hanzugekommen Auf dem oben S 205f abgedruckten Blatte est in \ 1 [p]e(art)il (aya)mfa jnena zu lesen, in \ 3 steht elassa (pavra))ilassa di m R 3 varnnärarer aufsadha]/m/ wodurch die vorgeschlagenen Erganzungen
- S 230 Da Inschrift ist zuk izt herausgegeben von Konow, Khar Inser p 162ff Dunach ist zu l'en klassels kupe [Dassal arena in Z 3f , puyae atmanasa in Z 4f , jateu [hi]tae [i]mo ca l'khiya m m Z 6 In der Übersetzung hes 'an diesem Tage-datum 1st der Brunnen gegraben von Dasavhara von den Posapuria Leuten zu I hren von Vater und Mutter, zur Fonlerung seiner selbst samt seiner Gattin und s mem Sohne zum Wohle aller Wesen in den (verschiedenen) Geburten. Und dies Danach sind die folgenden Bemerkungen über den Inhalt der Inschrift zum T il zu berichtigen
- 5 231 Konow a a O p 145 heat the treten vur Worte klade kue [mu]e[o] lasa marıl alasa S 232 Durch neuere Inschriftenfunde sind die Zahlen etwas verschohen Sie
- sınd fur Nanı ka 3—23 fur Vasıska 24—28 fur Huviska 24—60, fur Vasude a 74—98 S 23. Auch devaj utra suhi in der Inschrift von S 28 Fp. Ind. Vol. XVI, p 55ff

5 233 Auf Grund der neu gefundenen Inschriften und Konows Ausführungen a a O p LXXX f ist die im Text vorgetragene Ansicht etwas zu modifizieren. Auf Kaniska, der zwischen dem Sommer von S 23 und dem Sommer von S 24 starb. folgte sein Sohn Väsiska, der bis S 28 regierte. Sein Nachfolger war sein Sohn Kaniska II, der sicherlich bis S 41 regierte, doch wurden die ostlichen Provinzen von Huviska, wahrscheinlich einem zweiten Sohne Kaniskas, als Vizekonig verwaltet Huviska führt daher zunachst nur den Titel maharana deraputra oder deraputra sahi In S 40 aber macht er sich unabhangig und nimmt den Titel rajatirāja an, und in S 51 ist er unabhangiger Herrscher (ranatiraja) auch im Norden

S 234 Westeres ber Pelliot, Toung Pao, 1923, p 97ff

S 244 Konow hat in seiner Neuau-gabe der Inschrift a a O p 30ff gezeigt, daß Kharaosta nicht der Sohn, sondern der Vater der Gemahlin des Räjula ist

S 246 Seitdem ist in Mathura ein kleines Relief mit einer Beischrift in Kha ro-thi gefunden, es ist aber offenbar aus dem Nordwesten dahm gebracht, siehe Konow a a O p 49f

S 248 Diese Interpretationsversucht sind ausführlich von Konow a a O be sprochen worden | Fine endgultige Deutung der schwierigen Stellen der Inschrift ist hisher noch nicht gefunden

S 250 Die Namen lauten richtig Vespasi und Khudaci

S 252 Aus stitdem gefundenen Inschriften geht hervor, daß Horamurndaga Abkurzung des Namens Horamurudaphara ist Der Name bedeutet offenbar 'den Glanz eines Gabenherrn besitzend

S 252 Lies 'die Tochter anstatt die Mutter'

S 252 Die folgenden eingeklammerten Bemerkungen sind durch Konows in der Berichtigung zu S 244 erwahnte Ausführungen erledigt

S 263 Huber, B Γ Γ C O MIV 1, S 11 hat nachgewiesen, daß die Bildverse aus dem Vinaya der Mulasarvastivādins stammen (Trip Tok XVII, 4 62)

S 265 Huber schlagt nach dem Chinesischen vor nanaratnair rieitrena türgenit 711 lesen

S 273 Das Wort ist nach Huber der Name Nandipäla

S 275 In den Aufsatzen uber die Asoka Inschriften sind die neuen Lesungen von Hultzsch berucksichtigt soweit sie mir gesichert zu sein scheinen

S 299 Hultzsch hest I XII K ane 12 milyaya, M añe ca mkaye, Sep I J sara mună me, FISh astr pr cu elatia samaye, aber hier steht nach der Phototypie elatie da S 300 Hultzsch liest karamino anstatt karata ca

S 301 Hultz-ch liest vijinamano yo tatra vadha va

S 301 Hultzsch hest satam nikrami sabodhi Nach der Phototypie konnte man auch samtam lesen Der Beweis, daß der nordwestliche Dialekt die Partizipialkon struktion nicht kannte, laßt sieh danach nicht führen

S 305 Hultzsch liest anunyhapayatı

S 311 Richtiger 'Meine Lajjukas sorgen für das Volk, für viele Hundert tausende von Seelen', siehe S 335

S 322 Hultzsch hest ta[tha] ca [m]e p[r]aja anuratatu

S 325 Hultzsch hest bhago amni

S 327 Durch die neuen Lesungen von Hultzsch (Lachami it für Latham itt in K, kasam fur keşa ın Sh, [ka]samı tı fur keşam ıtı ın M, ı[ta]le fur ıvale ın K, [ı]tare fur atrake in M, ceva se fur ca case in KM, ca to tam fur efe] to tithe in Sh) sind die aur atrans in M, cere se tur en tasse in MM, cere to aur uir eff to time in M) sind die folgenden Bemerkungen zu f.T.N, sowett no positive Deutungsworchinge enthalten, zum Teil überholt. Ich verwere auf die Übersetzungen von Hultzsch. Die in eelige Klammern ge-etzten Satze sınd zu streichen

S 327 Hultzsch hest u[bla] fe]sa in Sh, ubhayesam fara]dhe in M Dicse Lesungen and mn zweifelhaft 50\*

788

- S 328 Die Phototypie zeigt, daß no tatsschlich dasteht S 330 Richtig sucrhitanam, da nach Hultrsch in K sucrhitanam, in Sh M
- su ihitanam zu lesen ist S 331 Hultzsch hest nimsifdhalua Nach der Phototypie ist das dha he schadigt, das 1 Zeichen aber deutlich
- S 339 Die Übersetzung, die Hultzsch von diesem Satze und den beiden fol
- genden Satzen (I-K in Dh, J-L in J) gibt, halte ich für verfehlt S 342 Hultzsch hest dafkheya] und anamne in Dh, dalhfejya und anafmine in J Die Lesungen sind nicht sicher Jedenfalls aber ist Hultzsche Frklarung von anamne als anrayam abzulehnen, da das y des Suffixes in der Ostsprache nicht an
- den vorhergehenden Konsonanten assumhert werden kann. Die richtige Form ananvam (ananiyam) steht in F VI in K Dh J (gegenuber anannam in G) und in Sep I und II in Dh, wo J ananeyam bietet Auch der Bedeutung nach pußt anrnyam nicht in den Zusammenhang 8 343 Hultzsch hat gezeigt, daß für das nagalajanasa in Burgess' Phototypie vielmehr ena janasa zu lesen und mate wahrscheinheh nicht zu dhammate, sondern
- zu mahamate, Schreibsehler fur mahamatam zu erganzen ist Meine Frklarungen werden dadurch nur bestatigt S 375 Auch Hillsbrandts Konjektur yatrasmā u vāsah (ZDMG 71, 313) be
- friedigt nicht
- S 393 Space hat jetzt Schattenspiele in Sudindien entdeckt, siehe ZDMG N Γ 14 387ff
- S 396 Ein châyanālaa (châyanatala) wird in dem sakischen Lehrgedicht 5, 98 erwahnt das wohl erst aus dem 7 Jahrhundert stammt aber auf altere indische Quellen zuruckgeht Dazu kommt die nachher angeführte Stelle aus Somadeviss Nitivakyamṛta die das indische Schattenspiel für das 10 Jahrhundert bezeugt
- S 397 Esteller hat in seinem Buche Die alteste Rezension des "Mahanatakam", nachgewiesen, daß Madhusudanas Rezension eine Bearbeitung der Rezension des
  - S 417 Fe ist wohl gradhika Parfumhandler anstatt ganthika zu lesen
- S 422 Fine fast gleichhautende Liste von Artisten findet sich Kaut 123, S 313, wo im Text sauhila statt saubhila steht
- 8 427 Den endgultigen Nachweis scheint mir Nitivaky 55 zu erbringen Dort wird in einer Liste von Spionen der saubhita aufgeführt und von Somadeva selbst als Leapdyam ländapatararanena nänävidhanämarupadaréi etklart Die Überein stummung dieser Angabe mit dem ganz unabhängig durch Interpretation der Texte gewonnenen Ergebnis kann doch nicht zufällig sein
- S 466 Die Erklarung von kamguess ist falsch Hamguess bedeutet Finger, die richtige. Übersetzung ist sowie Brijasi und Budasa mihre Finger darauf anbringen Die Stells der Unterschrift vertreten die drei Striche, die das Vaß des Daumens von der Spitze bis zum Mittelgelenk und von da bis zum zweiten Gelenk bezeichnen Danach sind die folgenden Bemerkungen zu berichtigen
- 8 467 Neuerdings haben sich auch Pothis in der kursiven Schrift und Doku 5 407 Sturing about the state of the Konow, Norsk Tidskrift for mente in der ornamentalen Schrift gefunden, siche Konow, Norsk Tidskrift for
- S 492 Die angeführten Namen, die zum Teil etwas anders geleen werden, gehören, wie ich jetzt überzeugt bin, weder dem Indischen noch dem Iranischen an
- S 492 Gustura hat mit Aujula sicherhich nichts zu tun Burrow, Language of the harosth Documents p 87, setzt es up razir, at tierra glach
- Arosin Documents post, serve of up tacir, at tiera guien

  S 532 Die Beiwörter von pratura bis abhyareitois beziehen sich auf den Samgha, siehe die Berichtigung S 60h

- S 544 Über die alten Namen von Kuča, Aqsu und Uč Turfan hat Pelliot. Toung Pao XXII, 126ff gehandelt und dabei festgestellt daß der verstummelte Landesname als Hecyuka herzustellen und Hecyuka das heutige Uč Turfan ist, vgl S 505 €
- S 545 Lapqu ist in den Kharosthi Urkunden vielmehr überall Eigenname Die Herkunft des Wortes aus dem Turkischen ist recht unwahrscheinlich
  - S 546 Über gusura val die Bemerkung zu S 492
  - S 566 Anders, abor much night uberzeugend, Wackernagel, KZ 59, 23ff
- S 606 Das Bild der Stayamprabhå, Konigin von Kuci, ist, wie Waldschmidt. Buddhistische Spatantike im Mittelalter VII, 28f., gezeigt hat, in einer Hohle in Ovzil mit Beischrift erhalten
- S 614 Diese Strophen, mit Ausnahme der neunten, finden sich auch im Divya vadana, S 78ff und S 467ff
- S 617 Die Stelle bei Huen tsang ist neu übersetzt und ausführlich besprochen von Pelliot J A Tome CCANIV, p 66ff Pelliot hat auch darauf hingewiesen, daß es im 4 Jahrhundert n Chr in Kuci einen beruhmten Tempel des Suvarnapuspa gab
- S 658 Der Ort erscheint als Chadasila auf der Kupferplatte von Kalawan (Ep Ind AXI, 259)
- S 685 Nachtraglich haben sich noch einige Bruchstucke der Handschrift ge funden, durch die das zweite, funfte und elfte etwas vergroßert werden Auch laßt sich jetzt zeigen, daß die Bruchstucke 11 und 12 zu einem Blatte gehoren. Die neu gefundenen Bruchstucke, die im allgemeinen die bisherigen Ergebnisse bestatigen werden in der ZDMG . Bd 94, veröffentlicht werden
- S 726 Rapson hat, ohne mich zu überzeugen seine Auffassung AO XI, 260ff verteidigt
- S 728 Burrow, Lang Khar Doc p 96, erklart trikşa aus tıtılışa Konow setzt es sak ttriksa (= tib rno ba) gleich Ich mochte das Wort das wahrscheinlich triksna zu lesen ist jetzt mit sk. til sna identifizieren. Sahidavya ist sicherlich Ableitung von sah ertragen
- S 728 Line bessere Erklarung von tastarna habe ich Textilien im alten Tur kıstan, S 32, gegeben
- S 729 In Kasmırı ist worauf mich konow aufmerksam macht der Wein mas
- S 750 Die vollstandige Namensliste hat sich seitdem in einem von Bailey, BSOS VIII, 924ff, herausgegebenen Texte gefunden Sie lautet hier mula guhi, muyı, sahaıcı, nā, śaysdı aśı pası, makala, krregı éve pası Danach sındım folgenden die auf falschen Lesungen Hoernles beruhenden Namen zu verbessern Fur ssa ist pasa zu lesen fur madala makala

## Druckfehler.

S 125, 10 hes vibhidaka S 14.8 lies Purana S 202,31 lies S 208 S 41, 20 hes stellt S 255, 3 lies Brahmi S 118,42 hes Caupar S 264, 33 hes gtor ma

S 120 25 hes Unadiganas

S 628 36 lies das Dandakaranna S 121, 29 hes Caupar

S 124, 20 hes Kasika

## Register.

Von O Hinsen, H Hoffmann, W Lentz, W Seeling

## I. Wortverzeichnis.

1. Indesch abl 1bhu 142ff 146 al ipa jate 374 crala 760 n Akath 80 159 162 alı 431 p Lravalla 80 p Alitti 80 abhil ala 277 alı 5.7 p Oklāta 80 p akk/a 124 aya 142ff 155f avarana 120 A 1 08am 779 p akkhadhutta 124 pr ayasaka 223 arasatla 365 D osarana 175 ayanaya 173 arajamaka 336 aksa 122 395ff A 4 124 (9 arala 500 asuga 784 Aurarata 80 128 A 5 arrant 76. asusena 784 Lucci ana 178 aksadhurta 124 ala 430 asuhesasa 783 Lata 146 al savarı 142 alı 429 uskanda 142ff p kata 111 146f akşapuga 129 alın 429 159f aksaraja 142 145f 168f p ala 430 astare s asplara 159 162 kathani 487 aradhramsa 435 asplara 118 785 aksarapana 119f p kannapennä 50 p avakarots asphura 118 akşavāpa 119f kathaka 416 108 A 2 asphurakasthana Agastga 80 aryakta 599 421 A 3 118 accha 372 kantha 247 A 2 astapada 171f 786 alan 473 A 2 pr anadhuda 499 kaparda (kaparda asampath ja 488 Iksraku 80 ada 431 asıtala 438 A 2 la) 123 fra 5ag adhakosikyani 331 ataśca satah 420 Larna (Larnika) trina 118 atapati je 277 ads 700 134 ff 139 il 552 adhidevana 115ff adevana 117 Lartarl 135 137 139 ıla 552 174f a lhara 31 A 2 karma 708 tlamda 552 adhidan atam 376 kalabla 50 p apatti 395ff A 4 Hlvantah 552 adhyesarā 541 p apattiutthäna kalatra 557 pr ukstrana 730 anuny) apetr 303 395ff A 4 kalama (cinc Art P uggata 108 A 3 anuneti 305 amantrila 708 Res) 557 utthana 395ff A 4 anta 709 ana 134 144 Lalama (Schreib udakakarman 38 pr apacim 730 p aya 109f 134ff rohr) 557 ud lana 78 apaphale 328 ayatanavan 517 kalāpaka 717 P udl yana 493ff apabhamdata 313 Ārūda 560 p kalābu 80 w lbhid 156 169 A 2 apalibodi 1ye 320 āralīka 560 kalı 122 142 144ff pr Usaradata 243 aparrijati 313 ala (Auripigment) 157ff 162 163 usnaka 779 aparyayatā 313 432 p kali 111 146f ckatra 709 p abblokkiraram āla (Pfl mzenn imc) 167f 175 ekapara 109f 139 kavala 559 abhiderana 118 ckaparı 142 169f alākti 432 p kaka 110 139f n elanıla 491 abhidheya 708 ālāna 77f lāna (lana) 135ff €lha 781

139

Lathila 416 kāranī (karana) (1) 137 139 kala . Zeit" 553 kala .. sehwarz" 553 Lolanddhi 134f Lala 553 pr kılamıdra 471 kute 334 A 1 or Lute 575 Lulata 696 Lūta 135f 138 lr 148 A 3 krta 142ff 148ff 165 ff krtnu 114 A 4 168 A 1 Lršana 180 krsnavena 80 v kelimandala 113f \*kolinta 754 krakaca (2) 138 Lratu 774 Lrand 771 kram 771 ksara 589 ksullaka 366 Lhara 754 than 135f 139 Lhola 78 785 gadı 755 A 1 pr gadiya 493 gadu 418 gadda 417 ganana 317 ganana 317 gada 436 A 1 pr gaddahi 140 166 gananası 313 gama 172 A 3 garta 117 garda 753 \*gardanaka 755 garda bha 753 galı 755 A 1 galdā 756 p gaha 175 pa gimhāna 283A 3 guru 395ff A 4 pr gušura 492 A 3 788

arh 561 grhu 565 aeraua 277 A 1 gevaya 277 go 185 Goddwarl 80 n Godhäiari 80 gopā 380 pr gota 745 pr gośada 729 grantha 417 granthāirtti 487 granthika 416 421 A 3 grabha 155 \*grāmyāšia 754 alah 130 alah 755 glaha 130ff 153 155 755 785 culritat 754 eagl ats 280 A 1 cantayanta 134 138 catuhśatam 785 camara 595 cara 172 A 3 cı + vı 149ff cincini 135 139 citra 415 \*cıramehın 754 cuncus a 135ff cola 559 chamdamnanı 279 1ada 180 A 1 pr 1amdunamea 738 pa janta 264 A l pa jantaghara 264 A 1 n Jambavati= sk Jambavat: 80 ambunatam 695 jalakriya 38 n 148 nnósı 761 31nv 778 p jutamandala 113 174 pr judialamandali 114 rentakah 264 A 1 nyentakah 264 A 1

hand shāmks 413 tad 556 tādauatı 556 tala 432 A 3 tala (Handeklat schen, Takt) 556 p talaracara 425 A 1 n tittkira 110 140 pa tiracchana 983 A 3 tuthāvatananı 332 tula 265 pr triksa 728 789 tripancaśa 129 tripadi 137 139 treta 143ff 157 169 trual ta 128 A 5 damstra 558 dantabna 558 dadaka 558 dadıma 557 danapati 92 dánu 752 A 2 pr dan an 250 A 4 pr Damaysada 237 Dilipa 46 div + prati 165 or Dinika 243 pr duahale 334 A 1 575 dukl v janu 278 p Dudipo 46 dundubhi (dundu bh1) 134ff p dummukkla 348 p dummukkharupa 348 durodara 131 A 2 132 A I duriaria 475 pr duhidā 497 dekhata 339 342 derana 118 150 desam 337 p desana 395ff A 4 dohada 44ff 183 dohala 45 p dohala 45 or dohala 45 daurhrda 45 183 dauhrda 45

duubhih 367 d natamandala 113f diāpara 142ff 157 169 dutva 708 dvipari 169 dhana 133 pr dhammayutena 278 dhamanı 758 p dhita 497ff or dhida 497 pr dhuda 498 \*dhumrakarna 754 dhurtamandala 114 dhūsara 754 na 385 nataranga 395 nada 555 nada 760 nardita 146 vala 555 Nala 555 nalada 555 nalma 555 navilli 134 137 naga 739 nadı 555 naraca 555 nala 555 nabla 555 nımsıdhıya 331 nıkyam 323 p nagaha 395f A 4 nıqraha 395f A 4 nul ats 303 nnhapayatı 302 nidana 77f 395f A 4 p nidana 395f A 4 nipata 708 p nimantakam 109 A 4 Numi 80 nıludhasapı 309 p nivātaka 109A 4 p nissārai a 395ff A 4 nice 323 \*nem: 754 p nems 110 139 p Nems 80

p pañcapatthikam 424 p patikamma

pr 2014 322

395f A 4 p patibhānaeita 424

v patibhānāni 425 A 1 patrerdhänäye 320 n patisārana 395ff A 4 pattaka 119

rattabandha 134 path mit sam 489 pattri (?) 136 139 pada 709 pr pana 573 para 709

partrartana 405 parirena 614f A 3 paried 313 paryana 614f A 3 palikilesa 321 A 2 337 paledpi 313

pr partu 739 panel (panel) 135f 139 plinka 137 139

peld: 173 pd 4m 515 rdmodti 336 palana 285 A 5 140 555 přimna 146 piláda (pilád) 120 ff

P pleaks (plea) 120 Pine 778 pikinga cas p putting 253 5 3 printers 457 jurualnete 43 i switten 279 present 159 # HFTY1 709 predal 1 1376.

petint 701

peru 751

pela 760 p pelaka 760 prakāšavan 516 pranād1 555 pranālī 555 pratikarman 395f A 4 pratiphalati 187f

pratisary iya 427 pratisărana 395f A 4 pratyaya 705 pratyāhāra 40. pramilin 551 pravatrat 761 praéna (?) 136 139 prahānas Ma 614f A 3

prāsaka 120 presya (presy 1) 134 136 1396 1 lu(ta) 708 1 hat 1 188

1/ana 188 phan 1 188f 1 handa 189 phal (tr 551 phala 119 \ 1 126 A 1 179

183ff 189 nl alaka 115f 189 1 2 phalati (1 hal) 185 1895

1 hal ps 190 A 1 17ut 1 169 bandl anamtika 340 bahutra 709 bal ula (vakula, ba Jula) 135ff

In Ind the Sen

p bahula 109 110 mahil1 559 139f mānt) āla 744 (Ad) am 323 mändhäla 744 t # in 551 måndi ira 743 baleus 754 t 12la 5en binds 702 70x bindup) als 1821 1 im1, 705 708 109 110 In birali rea p billing reo

budbna 566 bunda 567 pa bunda 566 pa bundikābaddha 566

pa bondı 567 bradhna 124 bhadrā (bhadra) 135ff 139f n bhadrā (bhadraka) 109f 110 139f

bl anda 366 bharu 623 htalla 366 \*bhāravāha 754 \*blarasaha 754 bhallales 366 bhid + ud 153 A 1 bhárruðraya 436 mamh 458 p makaradantikam

pr makkara 745 magha 458 mano 574 n mandakā 110 139 mardala 113 A 5 pr mardilya 745 mall ura CO5 mad! yhd! i levana

pr mana 570 P manam 570 A 1 mantilya 743 manthin (?) 136 139

1746

manti Hava 744 pr mass 728 mahāmātra 79 mandillina 743 mārjanī (1) 139 malt 134 137ff li māle (mālekā) 139£ 141 +nr 164 pr mina 570

m Jam 552

to muccate 184 D mucchati 184 n mutta 189 pr muttā 180 p muttika 182 pr muttika 182

multā 179ff

1824

muktāphala 179

mukhā 285 A 5

sindh mundri 471 mudra 470 hmd mundra 471 Khas munro 471 műradera 364 A I murkha 180 A 1 murchate 180 murta 180 A 1 murti 413 p mottra 182 mohur 470 mliyati 180 A 1 pr yatthi 224 yamapata 415 truga 708 yuta 316 gutāni 313 nr Ysamotika 237 242

rablastye 330 P rats 110 139 rasodbl ava 179 rásabi a 754 P ruida 44 P rupparûpaka 394 \*ruksasyara 754 rupa 477 p rupa lakk) a 395ff A 4 458 ruphyled 394 P rupiya 472

P rupupayli int 394 supopentin 394 rupya 472 \*renurüşıta 754 rodias 781 p lakkla 108 A 1 lakea 108 A 1 lagiate 270 Light 395ff A 4 lilite 555 la pina 614f A 3

lal 555 larali 557 pr lihitaka 466A 1 bil. 709 lut 557 p ludda 43f Inddha 44 n ludra 44 nr lunadakha 395 A 4 pr lupadakhe 488 lubdha 44 lubdhaka 44 lul 556 1.arra 708 \*radabapati 754 or sandra 568 varna 708 ıalaulı 743 tastarna 728 789 pa vassana 283 A 3 tahula 135 ta 708 vaqquda 743 vāra 765 vama 138f tayu 375 tasa (?) 135 139 vásas 781 vaha 754 vigada 435 p vicinati, vicinoti 149 786 vicarini 763 vij 114 A 4 785

vijah 376 A 1 vijaya 136 139 viti 134 136f vibhidaka (vibhita ka) 122f viyohāla 302 vistašika 251 visakardari 135 137

vištašika 251 visakartari 135 137 pr tuta 730 vrj mit sam 375 A 2 vrt + nis 171 A 1 vrti 127 A 3 triida 567 triidi 567 vrsa 134—139 141

treabha 138

pr teruliya 560 p tesiyana 283 A 3 vaidurya 560 tailasa 760 vyanga 433 vyamisra 421 A 2 tyala 433 śakati (śakata) (\*) 137 f śakandkuk 696 śakti (śakti)

135—140 pr sagri 729 sankularna 754 pr sad a 729 pr satti 140 166 sabda 417 sabda 708 sama 591

\$ama 591 \$arya 760 \$al 11 551 \*\$ala 754 \$alakadhurta 124 \$alaka 124 175 \$alakāpars 142 \$allaka 178

śapata (śapata) 134 137 ff śinasti 776 śwakaca 220 śitaka 779 pr śuka 729 pr śuki 729 pr śuki 729

pr sudh 729 surudh 781 sudra 373 sesana 153 sobhana 135 139 sobhā 426 sobhah 425 saubhah 425

śraddhadeya 364 śraddhádeva 364 A 1 pr śvana 745 ścavidh 177f pr sącachi 249 A 4

śaubhika 425

şıvakaca (= sıvakā ca) 220 samvarga 375 samtrni ta 376 samkhya 163 f samkhyana 162 164 p samghatta 110 139 p sacchi 494 f A 1 samyhanah 371

p suctai 3041.

samjahana 371

samdana 77f

pr Salastana 244

saja 134 136 139

samjā 709

p sanim 494f A 1

pr sandēja 558

sadas 781

pp saddh m

494 A 1

p sants (sattr)109

p sont (satt) 1916
110 139f
p sapadana 494
p sapadana 494
sampatham 485
sampathya 488
sampathya 488
sampathya 489
this 774
samathkepa 131f
132 A 2 785
sammathya 551
sammathya 551
samyuqtan 368
p sam 1766
p sam 1766
p sam 1766
p sam 1766
p sam 1766
p sam 1767
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p samathya 571
p

samici 614f A 3 saranga 696 p saveta 109 110 139f Simhala 557 p Sibbi = sk šamba 80f simantah 696 hindi simh 178 A 2 pir sikhara 745 sukhiyana 278 sukhiyana 278

pr sutanamaha 221f suvarna 475 sütradhara 413

suarh itanamadheya

615

sedhā 177f hindi seh 178 A 2 pa sotthana 283 A 3 sobha 425 p sobhanalam 423 p sobhanakarakam 423 p sobhanagarakam

493 sobhyāya 425 n sombhā 426 somya 511 sauhha 425 sthula 559 A 2 enat 771 sphatati 189 A 1 sphota 189 A 3 sia 708 szastha 709 halı 146 A I hā mit sam 371 hr 766 hims 774 hımsra 774 nr hıranakara 226 his 774 hid 775 bethati 775 A 1 besakratu 773 hesant 766 hésas 779 hesaszat 781 or horaka 250

251 pr horamurta 249 2 Andere Sprachen

2 Andere Sprachen sak amaca 468 A 2 chin a mo chih 468 A 2 tamil aravu

178 A 1

d bi, 429
toch arsalar a 745
kue arsala 746
kue aul. 746
toch arşal 746
kue aul. 746
tanul ayram
178 A 1
tu bars 735
arr ball 190
hessisch bate 190

tu bars 735
air ball 190
he-sisch bitte 1:
βιότο, 180 A 1
nd bulle 190
av d nihu 461
tib daul 477

δοσσαιη, 80 kan tel εδι 178 A 1 tamil, kan επι

178 A 1 and fallan 184 qallo, 190 Int fallo 184 A 1 Int felix 190 Int fendicae 188 Int folum 190 tib dor ma hes

gtor ma 264 sak häru 492 sak hamgusti

ık hamguştı 446 A 1 788 rak hora 250 tamil Larudei 7 :4 κεμα; 504 κοοσαίη: 80

toch Lsum (Lsun, Lsu) 536 kue lem 614f A 3 turk lu 738 μαί 79 μαίσωλο, 79 A 2 μαλακο, 180 A 1 μαματοαι 79

Varado, 80 k toch kue matar 745 A 3 a av mazah 458 a

kuč meusyo 747 toch mkous 747 kuč mokomške 745 pers muhr 470 sak mūra 465 tam kanar multu

183 A 4
turk nāl 738
vợt lới 190
vợt lo, 190
av pira baranti
460

kuč paryam 614f A 3 av pasu 457 av pasu mazo 458 sak pilaka 466 A 1 toch poke 746 ht püla 184 kul secake 747 A 1 toch bisak 747 A 1

toch šišak 747 A 1 agallo 184 A 1 sak ššūtinje 489 sak (nordar) ssācē 249 A 4 an staora 457 tamil ūši 178 A 1 at tīrā mazo 457

4 38 2 112 149 1526

4 38 3 112 144 1526

## II. Stellenverzeichnis.

4bhidhanacintamani 101 179 188 485 124 486 120 723 476 A 1

1068 179 1145 122 Agnipurana 231 21f 770

231 21f 770 Attareya Brain ana 2 9 6 365 6 1 3 520 6 8 767

6 8 767 7 13 8 505f 7 15 4 371 8 22, 6 505f Attareya Upanisad 1, 2, 1ff 517 A 5 An arakośa 2, 4 58 122

2, 4 os 122 153 A 1 2, 10, 44 124 2, 30 478 2, 10 45 120 173 A 1 Atharcated Aneklatrhasmgraha 1, 3 1—1 2, 313, 405 172 A 3 1, 17, 4

2, 313, 40a 172 A 3 2, 370 476 2, 466 122 2 543 120 122 3, 81 472 Anguttaranıkdya

4 nguttaranikāya 1, 126f 694 4 3, 3 146f 10 89, 3 146f Ipastamba Dharn asutra 1 5 17 37 176 2 25 12 115 116 A 5 122 158 2 29 7 439 Ipastamba Grhyayutra

7 18 1 115
Apastamba Vantrapatla
1 4 11 437
Apastamba Śrautasutia
5 19 2 115 116 A 5

122 5 19 4 128 157 5 20 1 143 A 5 145 A 1 157 159 8 7 10 756 757 18 18 16 116 A 3 157

18 19 1 122 A 4 128 18 19 5 122 A 4 128 153 A 1 156 157 Aryabhata 2, 30 478

tharvaceda 1, 3 1—5 6—9 551 1, 17, 4 552

2 2, 5 112 2 14 2 504 3, 13 1 773 4 10 181

4 10 181 4, 15 11 759 4 1 4 16 5 164 4, 38 1 112 124 152f

7, 52, 5 124 154 7, 52, 6 150 151 7, 52 7 151 7, 52 8 130 154 155A 1 7, 52, 9 154 7, 56, 1-7 433f

7, 90, 3 437 A 2
7, 114, 1 144 A 4 147
162
7, 114 2 117
7, 114 2 117

7, 114, 3 112 7, 114, 5 153 7, 114, 7 122

|                              | -                           |                         |
|------------------------------|-----------------------------|-------------------------|
| 8, 1, 5 762                  | 8, 145ff 419                | 4, 19 6                 |
| 8, 6, 2 551                  | Bhartrhari, Vairagya sataka | 5, 18 367               |
| 8, 6, 26 437                 | 39 171                      | 10, 3 367               |
| 8, 7, 21 759                 | Bharryapurāna               | 11, 31 84 A 3           |
| 9, 1, 9 762                  | 131, 95 40 A 2              | (tab ) 17, 16 208       |
| 9, 6, 7 365                  | Bhāraprakāśa                | (tıb ) 17, 19 202       |
| 10, 1, 25 505                | 1, 71 46                    | Carakasamhstā           |
| 10, 8, 13 382                | Bheda Samhita               | 1, 26 588               |
| 11, 4, 12 382                | 2, 8-3, 1 580ff             | Chandogya Upanı sad     |
| 11, 9, 3 78                  | Bhikkhunīvibhanga           | 1, 12, 1ff 365          |
| 12, 1, 11 764                | Pac 41 424                  | 3 18 522 524            |
| 12, 1, 55 763                | Bodhicaryai atara           | 4, 1-3 361-377          |
| 12, 3, 44 563                | 3, 4 541                    | 4, 1, 4 6 143 166       |
| 12, 4, 16 436 A 1            | Bodhisattvavadanakalpa      | 4 3, 8 145 A I 166      |
| 18, 2, 22 551                | lata                        | 4, 4-9 509ff            |
| 19, 30, 5 182                | N <sub>1</sub> 40 637 f     | 4, 5, 1ff 365           |
| 19, 34, 2 129                | Bouer Manuscript Erstes     | 4, 17, 7 472            |
| 20, 89, 9 150                | Wurfelorakel 120 127        | 5, 3, 1ff 350           |
|                              | 134ff                       | 5, 3, 6 373             |
| 20, 135, 2 3 551             | Brahmajalasutta             | 5, 10 6 521             |
| Aupapatikasutra<br>107 478 f | 1, 13 423f                  | 6, 1 1ff 349            |
| Aradanaśataka                | 1 25 482                    | 7, 12, 2 516            |
| 1, 80 86 190                 | Brahmasutra                 | Cullaragga              |
| Balabharata                  | 1 3 34 35 363               | 6 3 2 424               |
| 2, 5, 10-14 172              | Brhadaranyaka Upanisad      | 8 5, 3 484 A 2          |
| Balaramayana                 | 1 5, 14 523                 | 12, 1, 1 474            |
| Akt 4 415                    | 3, 5 1 372                  | Dašakumaracarīta        |
| Baudhayana Dharmasastra      | 3, 8, 10 372                | (cd Buhler)<br>S 48 174 |
| 1 1, 1, 7 8 315              | 4 1 2ff 517                 | 5 48 174<br>5 91 484    |
| 1, 5, 12, 5 177              | 4, 1 5 516                  | S 205ff 488             |
| 1, 19, 8 453                 | 6 1, 14 377                 | Purvap Ucchv 5 404f     |
| 1, 19 9 438                  | 6, 2 1 ff 350               | Dhammapada              |
| 1, 19, 11—12 440 455         | 6 3, 4 375 A 1              | 42 574                  |
| Baudhayana Śrautasutra       | Brhadderata                 | 71 184                  |
| 2, 8 115 128 156             | 5, 88 761                   | 73 323                  |
| 2, 9 145 A 1 156f 159        | Brhaspatismrti              | 87 698                  |
| A 1                          | 7, 19 438                   | 186 470 A 2             |
| 12, 15 785                   | Brhatsamhita                | 202 169 175             |
| Bhagaratapurana              | 4, 2 186f                   | 251 175                 |
| 1, 10, 33ff 648              | 5, 74 394                   | 252 147 A 2 168         |
| 9 20, 21 356                 | 14, 30 529                  | 271 574                 |
| 10, 49, 21 39 A 2            | 34, 1 186<br>74, 2 730      | 350 705                 |
| 10, 71, 21f 648              | 81, 12 13 16 478            | Dhammapada (Kharoșthi)  |
| Bhagarati                    | 91, 2f 770                  | B 24 574                |
| 15, 1 414                    | 92, 7f 768                  | Dharmaparik vl          |
| Bharadı uja Śrautasutra      | 92, 10 769                  | 14, 92ff 357            |
| 4, 12 785                    | 92, 11 769                  | Dighanikaya             |
| Bharatamañjarı               | 92, 13 768                  | 1, 3, 71 518            |
| 3, 451 141                   | Buddhacarıta                | 2, 57, 4ff 571          |
| Bhāratīyanāt jašastra        | 1, 68 367                   | 2, 121 694              |
| 7, 30 419<br>7 99 419 A 1    | 3, 27 367                   | 2, 235 645              |
| 7, 88 419 A 1                |                             |                         |
|                              |                             |                         |

| _                                                                                                                                                                                              | age and a second resident                                    | 1115                                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| 3 83 21 571                                                                                                                                                                                    | 2, 61, 54 113 171                                            | 807 802 802                                            |
| 3 191f (31, 34) 358                                                                                                                                                                            | 2 93, 5ff 6                                                  | 297 298 303 323                                        |
| 16 1, 31 174                                                                                                                                                                                   | 3 46 17 189                                                  | 331-334 346                                            |
| 23, 27 147 A 2 167 175                                                                                                                                                                         | 1794 250                                                     | Sep 1 d I 281f A 4 284                                 |
| Diparamsa                                                                                                                                                                                      | 2072 80                                                      | 295 297 298 299 A 1                                    |
| 6, 86ff 318f                                                                                                                                                                                   |                                                              | 306 321 322 334—345                                    |
| Dıvyäzadâna                                                                                                                                                                                    | 4419 87                                                      | 575579                                                 |
| 0 15 401                                                                                                                                                                                       | Harşacarıta<br>S 20 484                                      | Sep I d II 284 285 A 5                                 |
| 96 11 401                                                                                                                                                                                      | S 20 484                                                     | 297 307 A 1 322 343                                    |
| 20, 11 461                                                                                                                                                                                     | 8 1996 241                                                   | 297 307 A 1 322 343<br>345f<br>Calcutta Barrat 279 282 |
| 78 789                                                                                                                                                                                         | Hıraı yakesın Grhyas dra                                     | Calcutta Barrat 279 282                                |
| 99 29 481                                                                                                                                                                                      |                                                              | Bhattiprolu 213-229                                    |
|                                                                                                                                                                                                | 2 7 2 116 A 3                                                | Ganga Madhayayarman                                    |
| 131 190                                                                                                                                                                                        | 116 A 5 122                                                  |                                                        |
| 191 190                                                                                                                                                                                        | Hıraı jakesin Srautasutra                                    | 448<br>Gupta Inschrift Nr 73                           |
| 467ff 789                                                                                                                                                                                      |                                                              | 544f                                                   |
| 544 ff 631 ff                                                                                                                                                                                  | 13 9 785                                                     | Hathigumpha 478f                                       |
| 630 733                                                                                                                                                                                        | Hutopadeśa                                                   | Jogim ira Höhle 488                                    |
| Frzahlungen in Mal arastri                                                                                                                                                                     | Prast 14 487                                                 | Manikula 490f A 1                                      |
| (Jacobi)                                                                                                                                                                                       | Inschriften                                                  | Mathura Inschrift                                      |
| 2811 65311                                                                                                                                                                                     | Ara 229-231                                                  | Nr 62 496                                              |
| 64 17 476 A 2                                                                                                                                                                                  | Aśoka Inschriften                                            | Nr 62 496                                              |
| Frantingen in Ala arastri<br>(Jacob)<br>28ff 653ff<br>64 17 476 A 2<br>bormulare furSchenkungen<br>III 606 A 2<br>IV 606 A 2<br>VII 618-652<br>VIII 614 A 3<br>X 596-607<br>XI 606 A 2 607-618 | F I 285 287 299 A I                                          | Nasik Inschrift Nr 1132<br>507                         |
| 111 606 A 2                                                                                                                                                                                    | 1 II 285 287 312f                                            | Touris 7 3 4 4 5 5                                     |
| IV 606 A 2                                                                                                                                                                                     | 316 A 2 730                                                  | Taxila Inschrift d Piti                                |
| 11 618-622                                                                                                                                                                                     | F III 281 286 287                                            | ka 490f A 1                                            |
| VIII 614f A 3                                                                                                                                                                                  | 313-320                                                      | Taxila Inschrift von 136                               |
| A 596—607                                                                                                                                                                                      | F IV 282 286 287                                             | 490f A 1                                               |
| XI 606 A 2 607-618                                                                                                                                                                             |                                                              |                                                        |
| XII 606 A 2 618ff<br>gaudavaho                                                                                                                                                                 |                                                              | Zeda 231                                               |
| 866 293                                                                                                                                                                                        |                                                              | ne ana                                                 |
|                                                                                                                                                                                                | F VI 283 286 287 297                                         | 89 1 571                                               |
| Gautama Dharmasastra                                                                                                                                                                           | 300f 304 3146 200                                            | Jaiminīya Upanişad Brah                                |
| 13 14-22 440f<br>13 14 455                                                                                                                                                                     | 1 \ II 322_22c                                               | mana                                                   |
| 17 1 9 550                                                                                                                                                                                     | F VIII 276 296 300                                           | 3 1-2 377-379                                          |
| 17 97 170                                                                                                                                                                                      | 301 325-326                                                  | 3 7, 5 374                                             |
| 13 14 455<br>17 1 2 563<br>17 27 176<br>26 12 426<br>Hala                                                                                                                                      | FIX 277 326—329 578<br>FXI 297 300 301                       | 4 25 lf 523f                                           |
| Hala                                                                                                                                                                                           | ГXI 297 300 301                                              | 148 1 567                                              |
| 805 293                                                                                                                                                                                        | 328 A 1 578 A 1<br>FXII 280f 286 287<br>288 296f 299 A 1 300 | 208, 2 567                                             |
| Hāravalī                                                                                                                                                                                       | FXII 280f 286 287                                            | 258 9 157                                              |
| 152 402                                                                                                                                                                                        | 288 296f 299 A 1 300                                         | 258 2 470 A 2<br>311 1 103                             |
| 152 402<br>Haritasamhitā<br>1 6 2 589<br>Hariva nša                                                                                                                                            | 301 323 324 329                                              | 317 2 106 A 2                                          |
| 1 6 2 589                                                                                                                                                                                      |                                                              | 328 2-4 105                                            |
| Harwa néa                                                                                                                                                                                      |                                                              | 352, 5 104                                             |
| 1, 31 29f 648                                                                                                                                                                                  | 310 A 3 312 320 323<br>329-331                               | 7 103                                                  |
| 1, 31 29f 648<br>1, 41, 153 40<br>1 41 154 40                                                                                                                                                  | 1 \1\ 323                                                    | 354 3 104                                              |
| 1 41 154 40                                                                                                                                                                                    | S 1 977 808 .                                                | 355 2 103                                              |
| 2 1, 16 (= 3195) 90                                                                                                                                                                            | S 1 277 285 A 5 302<br>5 3 339 A 3 569—575                   | 372, 4 106 A 2                                         |
| 2 61 37 119 126 A I                                                                                                                                                                            | S 4 274 212 569 575                                          | 5 104                                                  |
| 170 f                                                                                                                                                                                          | 8 5 283 285                                                  | 7 103                                                  |
| 2 01 39 166f 171 A 1                                                                                                                                                                           | S 6 283 200 4 -                                              | 377, 3 361                                             |
| 2 61 45 46 171                                                                                                                                                                                 | S 7 276 A 1 283 285                                          | 397, 7 694                                             |
|                                                                                                                                                                                                | 283 285                                                      | 410, 7 104                                             |
|                                                                                                                                                                                                |                                                              | ·                                                      |

|                       | Register 11 Dechemotic                                                                                                                            |                             |
|-----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
|                       | 543, 112 68 A 2<br>131 68f<br>544, 60 786<br>545, 60ff 422<br>546, 35 80<br>547, 541 68                                                           | 13. 9 551                   |
| 410, 9 103            | 543, 112 08 A 2                                                                                                                                   | 17, 14 425 784              |
| 449, 8 104            | 131 651                                                                                                                                           | 19, 5 753 A 2               |
| 10 103                | 544, 60 786                                                                                                                                       | 00 9 559                    |
| 453, 10 33 A 1        | 545, 60ff 422                                                                                                                                     | 29, 2 332                   |
| 454, 1 103            | 546, 35 80                                                                                                                                        | 36 4 757 A 2                |
| 1-15 82               | 547, 541 68                                                                                                                                       | 36 4 757 A 2                |
| 2 87                  | 547, 541 68<br>Jataka (Prosa)<br>I, 289f (62) 109 A 4                                                                                             |                             |
| 12 104                | I. 289f (62) 109 A 4                                                                                                                              | (transl by Tawney)          |
| 14 103                | 112f                                                                                                                                              | S 201 174                   |
| 455, 11 103           | 112f<br>I, 290, 1 (62) 115<br>I, 293, 11 (62) 114<br>I, 273, 274 (61) 114 167                                                                     | S 202 170 A 1               |
| 461, 1 37             | T 203 11 (62) 114                                                                                                                                 | Kathasaritsagara            |
| 401, 1 37             | 1, 293, 11 (02) 114<br>1, 379, 23 (91) 114 167                                                                                                    | 7 13 717                    |
| 5 38                  | III, 470 6 646                                                                                                                                    | 29, 1 2 18-20 426           |
| 10 30 A 2             | III, 528 2f 484                                                                                                                                   | 60 21 187 A I               |
| 13 38                 | 111, 525 21 404                                                                                                                                   | TO 1155 479                 |
| 472, 2 451            | V, 62, 27 282<br>V, 133 27 626f                                                                                                                   | Katuavana Śrautasutra       |
| 3 451                 | V, 133 27 6201                                                                                                                                    |                             |
| 5-6 449<br>487, 1 361 | V, 155 (523) 115<br>V, 267 (530) 108 A 4                                                                                                          | 5 2 15 177                  |
| 487, 1 361            | V, 267 (530) 108 A 4                                                                                                                              | 7 6, 19 20 116 A 1          |
| 5 353 355f            | V 435 (536) 109 A 4                                                                                                                               | 15 3 30 119f                |
| 493, 14 493           |                                                                                                                                                   | 15 7 5 128 158              |
| 497, 24 630 A 1       | -115 146 149 153                                                                                                                                  | 15 7, 13 15 115             |
| 510, 13 15 307        | 168                                                                                                                                               | 15 7, 18 145 A 1 158        |
| 512, 25 82 84 86      | VI 364 13ff 484                                                                                                                                   | 159                         |
| 513, 17 36 628        | VI, 467 2ff 484f                                                                                                                                  | 15 7 10 145 A 1 159         |
| 522, 2 108 A 3        | Jatakamalā                                                                                                                                        | 20, 5 4 768                 |
| 21 627f               | Jatakamald 17 18 84 A 3 Jyotişa 144 Kadambarı Einleitung 623 S 128 417 A 2                                                                        | Vaniel acutra               |
| 594 5—6 86            | 17 18 84A 3 Jyottsa 144 Andambari Emlectung 623 S 128 417A 2 Kadambari Kommentar zu N S P S 10 179 Kalpzastra 100 414 Anmandaka Nitsara 1 58 629f | o 15 191 A 2                |
| 590 1 9 99            | Ladambarı                                                                                                                                         | 17 17 122 145 A I           |
| 10 905                | Emlertung 623                                                                                                                                     | 140 150                     |
| 10 201                | S 128 417 A 2                                                                                                                                     | ar ac 438 A 2               |
| 19 30                 | Kadambarı Kommentar zu                                                                                                                            | 50 20 90511 2               |
| 25 07<br>97 206 A 2   | NSPS 10 179                                                                                                                                       | si 19 192                   |
| 27 301 A 3            | Kalpasutra                                                                                                                                        | 51, 15 122<br>51 14 117 A 1 |
| 25 30                 | 100 414                                                                                                                                           | 51 15 438 A 2               |
| 29 311                | Kamandaka Nitisara                                                                                                                                | ee n 190 A 2                |
| 30 32                 | 1 58 629f                                                                                                                                         | Kausıtakı Upanışad          |
| 31 30 A 3             | 2, 37 450                                                                                                                                         | 1 1 350                     |
| 32 32<br>33 30f A 3   | 100 414  Kamandaka Nitisara 1 58 629f 2, 37 450  Kamasutra S 24 629                                                                               | 2 9 523                     |
| 33 301 A 3            | S 24 629                                                                                                                                          | 4, 16 382                   |
| 34 32<br>35 30f A 3   | S 33 476 485 488<br>S 301 (5 6) 651                                                                                                               | hautiliya                   |
|                       | S 301 (5 6) 651                                                                                                                                   | S 11 629                    |
| 36 32<br>37 32        | Кагригатанзагь                                                                                                                                    | S 69 480                    |
| 37 32<br>41 30f A 3   | S 301 (5 6)  Karpūramanjari 3 3 179                                                                                                               | S 125 422                   |
|                       |                                                                                                                                                   | C 212 700                   |
| 42 32                 | 2 1, 10 128 175                                                                                                                                   | Peal 1 450                  |
| 48 301 A 3            | Kashki<br>2 1, 10 128 175<br>2 3, 59 175<br>3, 1, 21 146 A 1<br>Kathala<br>1, 183, 10ff 592<br>8, 7 174<br>9, 13 561<br>12 13 564                 | Li arosthi Dolumente        |
| 56 33 14              | 3, 1, 21 146 A 1                                                                                                                                  | N= 175 729                  |
| 030, Z/ 025           | Lathaka                                                                                                                                           | 207 729                     |
| 28 03071              | 1, 183, 10ff 592                                                                                                                                  | 979 729                     |
| 29 82 0±11            | 8, 7 174                                                                                                                                          | 539 729                     |
| 530, Z 1/#            | 9, 13 561                                                                                                                                         | 565 727ff '                 |
| 543, 81 68 A 2        | 12 13 564                                                                                                                                         | 000 12111                   |
| 543, St 65 A 2        |                                                                                                                                                   |                             |

```
7, 59, 211 . 39
                            2, 76, 23 131
     633 729
                            2, 76, 24 131 165
                                                       7, 130, 20 21 132
     637 729
                                                       7, 2126 - 103
                            3, 28, 7f 450
Kırâtârnıniya
                                                       7. 2454: 103
 1, 38 - 187
                            3, 34, 4, 129
                                                       7,8220 87
                           3, 34, 5 162
 V. 41 186
                           3, 34, 8 132
                                                       8, 5, 11, 647
Kurmapurana
                                                       8, 74, 15 - 131
                            3, 59, 3-5 141 A 3
  S 572 177
Lātyayana Śraulasūtra
                            3, 59, 6 141
                                                       8, 87, 31--33 132
                            3, 59, 7 141
                                                       9, 15, 8 118
  4, 10, 22 122
  9, 9, 19f · 768
                            3, 59, 8, 113
                                                       9, 51 181
                            3, 59, 10 111
                                                       11, 6, 104
Labian istara
  156, 9ff 481f
                            3, 72, 7 162
                                                       11, 51 104
Lehrgedicht, Sälisches
                            3, 72, 26 163f
                                                       11,55 104
  23, 248-253 464f 489
                            3, 72 29 163
                                                       11, 57 104
Mahabhārata
                             3 100 181
                                                       11,58 104
   1, 33, 20f 181f
                             3, 110, 41ff 2f 4f
                                                       11, 241 105
   1, 43, 22 436 A 1
                             3 110 27 -- 31 5
                                                       11,255 103
   1, 74, 110f 355
                             3 111 7 29f
                                                       11, 756 103 A 2
                             3 111 11 30
   1, 80, 2 3 185
                                                       12, 29, 61 39
   1, 95, 30 356
                             3 112 1ff 30f
                                                       12, 56, 21 449 451 A I
   1, 122 4ff 349
                             3, 112 2 33
                                                       12, 56, 39f 449
   1, 6563 103 A 2
                             3 112 3 31f
                                                      12, 91, 21 185
   1, 7148f 87
                             3 112,7 32
                                                      12, 95, 17 18 185
   2, 43, 1 754
                             3 112 8 32
                                                      12, 102, 33 449
   2, 48, 19 20 21 133
                             3, 112, 9 33
                                                      12, 103, 34 450
   2, 56, 3 118 130 133
                             3 112 10 32
                                                      12, 140, 65 450
    2, 56, 4, 118
                             3, 113 1-4 33
                                                      12, 141, 70 176
    2, 59, 4, 118 A, 4
                             3, 132 352
                                                      12, 295, 5 393f
    2, 59, 7 163
                              3 161, 26 767
                                                       12, 342 181
    2 59, 8 131
                              3 183, 78 189
                                                       14, 70, 7 416
    2, 59 10 11 111
                             4 1 25 171
                                                      16, 67 71 72 68 85
    2,60 9 131 164
                             4 7, 12 134
                                                      18, 6, 22 418
    2, 61, 3 165
                              4 46, 24ff 768
                                                        18, 6, 53 418
    2, 61, 7 165
                              4, 47, 23 768
                                                        110, 36f 61
    2, 61, 11 165
                             4, 50, 24 121 143 A 1
                                                        110, 39 63
    2, 61, 14 165
                               145 167
                                                        110, 41-43 62f
    2, 61, 18 165
                             4, 68, 46 126
                                                        110, 42 59
    2, 61, 21 165
                             4,516 103 A 2
                                                        110, 47 63
    2, 61, 24 165
                             5, 4 87
                                                        110, 50a 59f
    2, 61, 28 165
                             5, 35, 19 373
                                                        111, 12 61
     2, 61, 30 165
                             5, 35 30ff 445f 452f
                                                        112, 5 61
     2, 65, 5 165
                             5, 36, 2 365 A 3
                                                        112, 19 61
     2, 65, 7 165
                             5, 39, 81 472
                                                        113, 22f 60
     2, 65, 9 165
                             5, 43, 3ff 359f
                                                      Mahabl ārata, Grantha
     2, 65, 11 165
                             5, 48, 91 131
                                                        Rezension
     2, 65, 12 133
                             5, 142, 6f 9 11 13
                                                        3, 111, 20 59 61
     2, 65, 14 165
                                15 145
                                                        3, 111, 29 601
     2, 65, 39 131
                             5, 4501 103 A 2
                                                        3, 113, 1f 72
     2, 65, 45 165
                             6, 3, 65ff 768
                                                        3, 114, 24 606
     2, 67, 4 5 111
                             6 9, 53 650
                                                      Mahābhāsya zu Panını
     2, 71, 5 131
                             6, 114, 44 132
                                                       1, 5 176
     2, 76, 9 22 132
                             6, 906 104 A 2
```

1, 4, 29 416

|                                 | register II Stellenver    | zeiehnis                            |
|---------------------------------|---------------------------|-------------------------------------|
| 2, 1, 10 142                    | Mallinatha                | 1 000 450                           |
| 2, 4, 10 239-241                | zu Raghuv 3, 1 46         | 1, 203 452                          |
| 3, 1, 26 Värtt 6f 400           | of Manara Śrautasutra     |                                     |
| 3, 1, 26 Vartt 15 407           |                           | 1, 206f 440                         |
| 4, 2, 59, 488                   | 1, 5, 5, 12 149 157       | 17, 1 120 124                       |
| 5, 2, 9 173                     | 1, 5, 5, 12 145 157       |                                     |
| 6, 1, 48 374                    |                           | 17, 5 114                           |
| 8, 3, 56 431                    | 1, 7, 2, 18 757           | 17, 6 115                           |
| Mahavagga                       | Rājasuyaprašna 1,4        |                                     |
| 1, 23, 6 207 518                | Mankhakośa<br>533 * 487 f | 3, 11 453                           |
| 1, 24, 3 202                    |                           | 3, 12f 453f                         |
| , 1, 49, 1f 479                 | Manu                      | 3, 14 452                           |
| 1, 55 574                       | 4, 87 563                 | Nepālamāhātmya                      |
| 4, 1, 4 484 A 2                 | 4, 172 185                | 28, 22 717                          |
| Maharastu                       | 4, 173 186                | Nirukta                             |
|                                 | 4, 240 39 A 2             | 3, 16 160                           |
| 1, 386, 4 28 A 1                | 5, 18 176                 | 6, 24 758f                          |
| 2, 246 567<br>2, 423, 14 481    | 7, 140 449                | 9, 31f 762                          |
|                                 | 8, 18f 453                | 11, 22 761                          |
| 2, 434, 9 481                   | 8, 25 419                 | 11, 37 761                          |
| 3, 8, 6 ff 502<br>3, 9, 1 502 f | 8, 79 438                 | A Itimayûkka                        |
| 3, 149, 1 67                    | 8, 93 453                 | 117 A 2                             |
|                                 | 8, 95 451                 | A Hıvakyümrta                       |
| 3, 184, 6 481                   | 8, 97f 454f               | 55 788<br>Dalaman                   |
| 3, 208 646                      | 8 97-100 439 445          | Padmapurāna                         |
| 3, 224-250 257 [                | 8, 128 451                | 13, 1ff 7ff<br>Pañcatantra (Buhler) |
| 3, 295, 6ff 502                 | 12, 103 417               | 3, 107f 447f u A 6                  |
| 3, 363, 3ff 628                 | 12, 110ff 315             | Pañcatantra ree Parna               |
| 3, 369, 2ff 628                 | Matsyapurana<br>49 356    | bhadra                              |
| Mahāvyutpatti<br>217—481        | Milindapañha              | 276, 6 478                          |
| 260 473                         | 78f 481                   | 147, 8ff 478                        |
| Mastrayanı Samlısta             | 79 486                    | Panini                              |
| 1, 6, 11 149 157 A 2 174        |                           | 1, 3, 69 565                        |
| 1, 9, 5 561                     | 205f 109 A 4              | 1 3, 70 374                         |
| 1, 10, 9 757 A 2                | 344 395 A 4 489           | 2, 1, 10 121 142 169                |
| 2, 5, 2 561                     | 359 649                   | 2, 2 34 239f                        |
| 2, 9, 6 425                     | Mrcchakatika              | 3, 1 51 552                         |
| 2, 59, 15ff 592f                | (ed by K. P. Parab)       | 3, 3, 153 519                       |
| 3, 1, 6 753 A 2                 | 2 1 140                   | 4, 1, 42 554                        |
| 4, 4, 6 153 A 1 156             | 2, 6a (5 57f) 114         | 4, I, 49 473 A 1                    |
| 159 175                         | 2.9 146                   | 5, 1, 48 478                        |
| 4, 9, 7 752                     | 2, 12a (5 f3) 145f        | 5, 2, 9 173                         |
| 4, 14, 11 150 A 4               | 5, 45 179                 | 5, 2, 72 779f                       |
| Mastrā janīya Upansa l          | MudrardLeast              | 5 2,107 (Vant.) 751A 4              |
| 6, 34 513f                      | 11, 3 414                 | 5, 2, 120 473                       |
| Mayst imantkaya                 | 17, 6 4141                | 5, 4, 31-33 419                     |
| 1, 45 442                       | Nava bilga                | 5, 4, 33 534                        |
| 2, 239, 9 15 571                | 4, 13 187<br>Năral tmerti | 6, 1, 91 (1 Aztr 4) 17%             |
| 3, 170 147 170 A 1              | 1, 200 43%                | 6, 1, 188 - 778<br>Planto S ( )     |
| 3, 178 147                      | 1, 201 453                | Panintyl Silyl<br>R43-446           |
| Mal redagminder                 | 1, 202 453                | R 55 445                            |
| 1,6 179                         |                           |                                     |

5, 54, 14: 765f.

Egreda

· Pāraslara Grhyasūtra

|                                              |                                | J. 04, 14: 1001.                |
|----------------------------------------------|--------------------------------|---------------------------------|
| 3, 13, 3: 505                                | 1, 22, 15: 762                 | 5, 54, 3: 752                   |
| Parirara                                     | 1, 32, 15: 591                 | 5, 59, 1: 771f.                 |
| 12, 1: 454                                   | 1, 33, 9: 593 A. 1             | 5, 59, 2: 764                   |
| Pātimol lha                                  | 1, 33, 13: 593                 | 5, 59, 7: 759                   |
| Nissag. 18-20 · 473                          | 1, 33, 14: 592                 | 5, 60, 1: 150f. 155, 772        |
| Pác. 2 (Vin. 4, 7). 482                      | 1, 33, 15 - 592                |                                 |
| Pac. 14 · 566                                | 1, 36, 8: 771                  | 5, 83, 6: 759 A. I              |
| Petaratthu                                   | 1, 41, 9: 123 130 160          | 5, 84, 2: 751ff. ·              |
| 4, 3, 32: 567                                | 1. 84, 13: 181                 | 5, 84, 3: 762-764               |
| Pıtāmaha                                     | 1, 89, 1 156 A. 2              | 6, 3, 3 : 781 ff.               |
| 175 - 472                                    | 1, 92, 10: 114 A 4.            | 6, 3, 5: 783                    |
| Probablacandrodaya                           | 143 A. 5. 168 A. 1.            | 6, 21, 2: 762                   |
| 3, 14f 402f                                  | 169 A 2 376 A                  | 6, 26, 4: 592                   |
| Prätimoksa                                   | 1, 100, 9: 154                 | 6, 28, 6: 770                   |
| Nihs 13 553                                  | 1, 102, 4 151                  | 6, 64, 1 : 764                  |
| Pureišnihā                                   | 1. 105, 2 - 760                | 6, 75, 15:432                   |
| 18 459 A. 1                                  | 1, 130, 5 773                  | 7, 3, 4: 376 A.                 |
| Raghuramša                                   | 1, 132, 1 5 152                | 7, 5, 7: 771                    |
| 6, 9 187 A 1                                 | 1, 133, 3 4 129f               | 7, 7, 1: 766                    |
| 15, 87f 650                                  | 1, 161, 12 551                 | 7, 23, 2: 7<2                   |
| 16, 18 186f                                  | 1, 164, 21 381                 | 7, 62, 3 : 7 3 2                |
| 16, 64 187 A 1                               | 1. 164. 45 521                 | 7, 86, 6: 122                   |
| Rājatara ngini                               | 1. 168, 8 764                  | 7, 97, 6 : 552 A. 3             |
| 3, 202 179                                   | 1, 169, \$ 752                 | 7, 104, 15: 455                 |
| 6, 45ff . 478                                | 1. 187, 1 434f A 4             | 8, 1, 20: 756ff.                |
| Rāmāyana                                     | 1. 191, 6 552                  | 8, 10, 2: 783                   |
| 2, 1, 27 : 421 A 2                           | 2, 1, 12 765                   | 8, 12, 3: 773                   |
| 2, 57, 30 104                                | 2, 11, 7ff 770f                | 8, 14, 10: 764                  |
| 2, 75, 31 563                                | 2. 11. 8 758                   | 8, 19, 10: 155                  |
| 2, 103, 15 · 38 A 1                          | 2, 12, 3 375                   | 8, 21, 15, 16: 561              |
| 2, 105, 15 106 A 2<br>2, 105, 17 39          | 2, 12, 4, 108 4, 1             | 8, 24, 10: 763 A. 1             |
| 2, 105, 14, 29                               | 114 A 4 277 and .              | 8, 61, 15: 771                  |
| 2, 105, 18 21 22 27 106<br>2, 108, 3: 39 A 2 |                                | 8, 62, 11:369                   |
| 3, 66, 6 - 563                               | 170-4 5 160 4 3                | 8, 75, 12: 150 A. 2. 375        |
| 4, 34, 9: 442f. 455                          |                                | 8, 79, 1: 156A.2. 169A.2        |
| 6, 128, 104: 38                              | -, 12, 10 503 4 1              | 8, 81, 1: 155                   |
| 7, 79, 5ff. · 630                            |                                | 9, 22, 1: 766                   |
| 7, 81, 2: 630                                | -, 13, 2 - 76                  | 9, 48, 2: 376 A.                |
| 9, 1810, 2: 16                               |                                | 9, 64, 3: 772                   |
| Rămāyana (Gorresio)                          | 3, 33, 13 - 424                | 9, 67, 4: 772f.                 |
| 2, 81, 10 . 104 A. 1                         |                                | 9, 70, 5: 782                   |
| 2, 85, 18: 106 A. a                          |                                | 9, 71, 5: 766                   |
| 4, 34, 15f : 443                             | 4, 13, 3: 772<br>4, 18, 6: 759 | 9, 73, 2: 766<br>9, 86, 25: 766 |
| 6, 62, 40 : 563                              | 4, 20, 3: 155                  | 9, 90, 4: 772                   |
| 6, 113, 9: 40<br>6, 113, 11: 40              | 4, 45, 7: 765                  | 9, 97, 58; 151f.                |
| Rati-āvali                                   |                                | 9, 106, 3: 155                  |
| Akt 4: 403                                   |                                | 9, 111, 1: 269 A.               |
| Raranaraka                                   | V. 42, 12, 503                 | 9, 113, 3: 504                  |
| 15, 17: 294                                  |                                | 10, 12, 5: 563                  |
|                                              | 5, 54, 9: 761                  | 10, 16, 3 : 3 < 3               |
|                                              |                                | 10, 34, 1: 118, 122, 161        |
|                                              |                                |                                 |

| * *                                     |                       |
|-----------------------------------------|-----------------------|
| 10, 34, 2 169 f                         | $1397 \cdot 450$      |
| 10, 34, 4 130 A 2 170                   | Satapatha Brāhman     |
| 10, 34, 5 122                           | 1. 1. 1. 10 505       |
| 10, 34, 6 153 162                       | 1. 2, 5, 7 375 A      |
| 10, 34, 8 129 160 161                   | 1. 7. 2. 24 375 A     |
| 10, 34, 9 118 119A 161                  | 1, 9, 2, 35 375f      |
| 10, 34, 12 129 162                      | 3. 3. 1. 5 6 116      |
| 10, 35, 8 771                           | 4 1 3 16 52lf         |
|                                         | 5, 1, 1, 14 375f      |
|                                         | 5, 3, 1, 10 I16 A     |
| 10, 42, 10 151<br>10, 43, 5 118 150 375 | 119f                  |
| .,,                                     | 5, 4, 4, 6 122 12     |
| 10, 61, 6 572                           | 143 144 146           |
| 10, 61, 17 376 A                        | 159                   |
| 10, 87, 3 774                           | 5, 4, 4, 20 115       |
| 10, 87, 5 780                           | 5, 4, 4, 22 23 1      |
| 10, 89, 2 779                           | 7, 2, 2, 17 523       |
| 10, 90, 3 4 521                         | 9, 2, 2, 2 523        |
| 10, 90, 13f 384                         | 10, 3, 3, 7 384       |
| 10, 94, 10 552                          | 10, 3, 3, 8 393       |
| 10, 96, 10 773                          | 10, 5, 3, 8 185       |
| 10, 102, 2 150                          | 10, 6, 1, 1 525       |
| 10, 116, 9 155f                         | 11, 6, 2, 1 352       |
| 10, 117, 3 565                          | 12, 4, 4, 3 3751      |
| 10, 124, 6 516                          | 13, 3 2, 1 143        |
| 10 128, 2 519                           | 157 A 3 159           |
| 10, 130, 4 368f                         | Śiśupalaradha         |
| 10, 146 5 183 A 5                       |                       |
| 10, 151, 2 364                          | 4, 67 187<br>9 37 187 |
| 10, 168, 4 383                          | 17, 31 768            |
| Rsabha pañcâáskā                        | Subhantāvalı          |
| 32 172                                  | 123 129 171           |
| Sahityadarpana                          | 2692 450              |
| 166 167 419                             | Sumangalarıl ısını    |
| Samañi aphalasutta                      | 1 121f 518            |
| 14:482                                  | Suparnādhy iya        |
| Samyuttanıküya                          | 16, 5 361             |
| 1, 58, 18 571                           | 27, 6 182             |
| 1, 157 694                              | Sutrata               |
| 4,376 482                               | 1, 322 45             |
| 6, 1, 9, 7 146f                         | Sûtrakrt Ingusutra    |
| Sakuntalå ed Pischel                    | 2, 2, 62 478          |
| 5, 218 186                              | Suttanipāta           |
| Sämamantrabrähmana                      | 136 571               |
| 1, 1, 14 · 437                          | 576 38 A 5            |
| Samar idhanabrahmana                    | 655 1461 140          |
| 1, 2, 5 426 A 1                         | 659 1461              |
| Sankhāyana Aranyaka                     | u.ulhangi             |
| 12 2216 777<br>Sinkha jana Srautanütra  | 1. 2340 474           |
| 16, 29, 7 350                           | Pag 26 424            |
| Sarry all arapaddhati                   | Swammacint Imani      |
| 477 179                                 | 1, 135 767            |
|                                         |                       |

| 1397 • 450                                            |
|-------------------------------------------------------|
| Satavatha Brāhmana                                    |
| 1 1.1.10 563                                          |
| 1, 2, 5, 7 375 A 2                                    |
| 1, 7, 2, 24 375 A 2                                   |
| 1, 9, 2, 35 375f A 2                                  |
| 1, 9, 2, 35 3151 11 -                                 |
| 3, 3, 1, 5 6 116 A 1                                  |
| 4, 1, 3, 16 521f                                      |
| 5, 1, 1, 14 375f A 2<br>5, 3, 1, 10 116 A 5           |
| 5, 3, 1, 10 I16 A 5                                   |
| 110f                                                  |
| - 4 4 6 122 123 128                                   |
| 143 144 146 158                                       |
|                                                       |
| 5, 4, 4, 20 115 116<br>5, 4, 4, 22 23 115             |
| 5, 4, 4, 20 110                                       |
| 5, 4, 4, 22 23 110                                    |
| 7 9. 2. 17 323                                        |
| 0 9 9 2 523                                           |
| 10 2 3 7 384                                          |
| 10, 3, 3, 8 393                                       |
| 10, 3, 3, 8 383<br>10, 5, 3, 8 185<br>10, 6, 1, 1 525 |
| 10, 6, 1, 1, 525                                      |
| 11, 6, 2, 1 352<br>12, 4, 4, 3 3751 A 2               |
| 13 4 4 3 3751 A 2                                     |
|                                                       |
| 157 A 3 159                                           |
| Šīšupalaradha                                         |
| Sikupatatunat                                         |
| 4, 67 187                                             |
| 9 37 187                                              |
| 17, 31 769                                            |
| Subhantavalı                                          |
| 123 129 171                                           |
| 2692 450                                              |
| Sumangalar il isini                                   |
| 1 121f 318                                            |
| Suparnādhy īya                                        |
| 16. 5 361                                             |
| 27, 6 182                                             |
| Submita                                               |
| 1, 322 45                                             |
| Sûtrakri Ingusutra                                    |
| 2, 2, 62 478                                          |
| Suttanipāta                                           |
| 126 571                                               |
| 136 571<br>576 38 A 5                                 |
| 576 347 149                                           |

Tatteriya Aranyaka 3, 14 381 4, 8, 3 752 5, 7, 4 752 Taittiriyabrāhmana 1, 5, 11, 1 145 A 1 157 159 1, 7, 10, 5 128 143 A 4 158 160 A 1 2, 2, 4, 5 475 2, 7, 12, 4 150 A 4 3, 4, 1, 5 144 A 3 3, 4, 1, 16 145 146 3, 8, 4, 1 563 I atturyasamhita 1, 8, 16, 2 122 123 2, 1, 2, 6 564 2, 2, 6, 3 437 3, 1, 11, 7 8 752 3, 2, 9, 4 437 3, 3 10, 2 551 4, 3, 3, 1 2 143 144 146 159 4, 5, 6, 1 425 5 1, 5, 6 751 6, 4, 2 2 563 7 1, 1, 2f 753 A 2 7 3, 11, 2 375 A 2 Taittiriya Upanisad 1 11.3 364 Fån lyabrāhmana 14 3 19 755 Lantrākhyāyika 157. 5 478 Therag 1tha 257 - 694 462 147 Therig 1tha 390ff 426 394 394 Tithitatica 5b, 6a 174 Trilandalees 119 366 l'd hararga 3, 2 7011 4, 1 (24 712 4.3 574 4, 39 700 712 16, 14-19, 7126 25, 5 Calf 29, 33 704 :1

|                           | ment in sunvigen  | :mi- ,                     |
|---------------------------|-------------------|----------------------------|
| 31,9 574 A 3              | 6 1-5 359         | I sanu Smrts               |
| 32 31 574 A 4             | 14, 39 176        | 8, 24 43%                  |
| Ur ādīganasūtra           | 14, 47 176        | 8, 37 453                  |
| 504 120                   | 14, 48 744        | 44, 10 774                 |
| l ttarayyi a jana         | 16 32, 37 4546    | 51, 6 177                  |
| 2 27,629                  | 16 33 453         | la lavall pr Dl um is lstm |
| 18, 48 657                | 16, 34 440        | · 1, 177 176               |
| Laikhanasa Sraut untra    | lak japadaya      | 2, 73 439                  |
| 1, 13-14 785              | 3 7, 5 421 \ 3    | 2,77 453                   |
| l åjas me ji Prätisakl ja |                   | 2, 184 186 200 148A 2      |
| 4l, 121 48.               | l à jujurus a     | 2 201 114 148 A 2          |
| 1, 122-124 486            | 2, 37, 131 35G    | Yan avall yas kon          |
| 4 143 550f                | lendidad          | 25f 485                    |
| l ājasaneyi Saml ita      | 4 2-16 456        | 231 487<br>) asna          |
| 8 36 523                  | 4 3 4 459         |                            |
| 10 28 116 A 2 123         | 4,48 4601         | 31, 15 457                 |
| 159 A 2                   | 5 60 459 A 1      | 45, 9 457,                 |
| 10 29 158                 | 7 51 458 459 A 3  | 58, G 457                  |
| 16 25 129 A 5             | 13 51 461         | £2, 10 457                 |
| 16 33 425                 | 18 29 458 453 1 3 | 1 aš!                      |
| 30, 8 144                 | l manacattl u     | 5, 95 461                  |
| 30, 18 145 146 159        | 7 10 652f         | 5 120 461                  |
| l asıstha Dharn asastra   | I по иригат а     | 10, 28 457f                |
| 3 20 315                  | 4 19 356          | 13 52 458                  |

## III. Sachverzeichnis.

Abhiras 649 410111 Inschriften in Abuhola 249 Hohle II 74-77 adhidevana, Vert efung im All gina Literatur 29 34f Boden für Wurfel piel 39 115--119 alsa Bezeichnung der Zahl Aduthuma sakischer Name 5 128 243 f Akrent, vedischer 506 lelian uber die Ent Ala PHanzenname 438 A 2 stehung der Perlen 181 anıaca — uber на такого, 25 A 5 saki-cher Titel. Ara der Kusana 234f Furst chin a mo chih Agnı, der Esser, goldzah 468f A 2 Amaråeati Stupa, Darstel nig Sohn der kraft 380 lung des Reynstrugaret i -- (Land) 620-622 Amdrojalika Zauberkunst la 41-43 Amulette 182 fer 402-406 Andhalaveni u — V ponyan - m Prabodhacandroda dhaka 84f 3a 402f - m der Ratnavalı 403 Anekdoten, literarische Ajanjā Freshendarstellun

ten des Asantijataka und Mastribal ijataka der

Jatakamıla 74-7

719ff

Απάρα (υς

Anuva nå išloka 306

Inthropoplogie 175

Apsaras bemi Wurf line 1111 144 1520 1rel acologisci es, Prancil i bilder in den Hohleri von Turfan epeziell in Ba zaklık haufig 255 - m Bazakhk 205-274 - m Bazaklık keme or gmalen Schopfungen 269 - Leine Chereinstimmung zwischen Bild und Bei schrift 269 . - Darstellungen yaşırınga Sagu in Devandaballa 41 Bhārhut 41 Imar rati 41-43 - Würfelspieldurstellung aufemem Rebefin Bhir Anlura = Akrura 91--93

hut 117 A 2

Arjuna, Familianname d r

Lonige von Agni 622 Aror - Rauruka 651f

181 'Arsenik, in der Kosmetik

vérwendet 435 Arta. Vater des Kharaosta . 1959

Arlen (Haradeta?), Konig . von Kucı 542 617

Asamkhueua Pernoden. Buddhas auf Asamkhya va Perioden ber Sarva stivadins vertellt 260 263 Asitanjana - Ajitanjaya

88f , , Asvaghosa 190ff 714 - Verfasser des Samputra prakarana 190 201

- literarische Stellung 201 - s Buddhacarito

Asvins, kriegerische Gotter Avadanakalpalatā, Rsvn

śrnga Sage 24 65 - nach dem Mahavastu Balabharata Revasrnga 

dos Wurfelns = ava 144 --- bretminta Witrie beim v alten Spiel mit Nussen

ım Veda 1142-146 – besonders in den Sam hitas des Rg und Athar . Alveda 147-156

- m Mrechakatika 145 - in der Palı Literatur 146 F

Ava Namen. Etymologie der Namen Arta, dva para, trota 142ff

āua, Wurf 109f 1 . - bestimmte Wurfe beim Spiel mit Langwurfeln,

liro Namen im Bower Vanuskrapt und in der ' Pasakakovalı 134—140

- ini Vidhurapanditaja taka 139f' 1 . :

- im Mrechakatika 146 - m Nalopakhyana wahr scheinlich nicht vorhan den 141 166

- Bedeutung der Namen

Arrian. Indike uber Perlen aua, zeitlich und lokal ver echaden 140 Augtanas, the psychischen

Organe, Stutzen des Brahman 517 .

- als kornerliche Organe Stutzen der psychischen Organe 517

~ bei Buddhisten 517f Badehaus 264 A 1 266

Bazaklık, Tempel Nr. 4 u 9 -- Archaologusches 255ff 263 ff - Inschriften 256ff

Rahuhuddhasutra me sprunglich selbstandiges Werk als Abschnitt des Mahayastu uberhefert. Inhaltsangabe 257f ~ zwei eventuell drei Re

zonezonen 960 11 A 1 Bahurum. Verbleidimes Lunstler 394 479 .

Saga 15f Barlaam und Joasaph.

Parabel von der Macht der Liebe 72 Bort, in der Darstellung zum konventionellen

Zeichen der Mannlich keit herabgesunken 271 falschlich bei weib

licher Figur angebracht 270f Bhagas atapurana, Rsvasrn

ra Sage 20 A 2 Bharatatākya (Schluß strophe), bei Asvaghosa

203 Bhārhut Stūpa, Darstellung

des Rsyaśrngajātaka 41 - Schachspieldarstellung 117 A 2

Bharuka = chin Po lu ka

- Kolonie von Bharukac cha 623

Bharukaccha 623 Bhattiprolu Inschriften, Dialekt des nordwest lichen Indiens 217

Bhattyprolu Inschriften Inschrift I A night metrisch 219 Bhedasamhuta 579-585

- Textandèrungen 583-· +6= Bhutamudfa. Geheimspra

- the durch Emerstellun . deh 485 Bilderer larer 412 415

Brahmanenkleidung. denstrumbfe aus Pan therfall 273 + Brahmanenmord 83 A 5

Brettsmele 125 A 3 170ff Bruder und Schwester. Bezeichnung der Kinder des Oheims und Tante und der Kinder dos Oherme and don Tante des Vaters 90f

Buddhacarıta, Text der Rsyaśrnga Sage 6

- Lennt altere Fassung des Mahahharata 6

Ruddha Statuen in P i mo 624 642f ın Kauśambı 643 ın Sravastı 643 A 2

Candrariuna, Ahnherr der Dynastie von Agni 621

Caupar Spiel (Chaupai) 118 A 4 121 A 4 Chandogya Upanisad: bo

steht aus selbständige Stucken 525 Chares bei Athenaeus

III, 45 181

chayanatala, Schattenspie 292 .

cintamani, Wunschstein. seine Form in Ostturke stan 469f

citră, Vorfuhrung von Bil dern 415 datúhu, Provinz 461

Dimaysada (Damajada), em Ksatrapa, nicht Da maghsada 236-238 dunapatı, Tıtel des Akrūra - m Diáraká 92

Dandaka Wald, seine Fnt stehung 626—631 Dandan s Dasakumaraea

Darstellungen von Personen im Drama Variationen 264 266 271f

Dasakumāracarīta, Ge schichte der Kamamañ jarī Nachbildung der

Rsyaśrnga Sage 20

Devagabbhā = Devaki 89

Devaki, Mutter des Kryna
Schwester des Kamsa 90

devaputra = Gott 86

— Übersetzung des clune
sischen Titels tien tzu
234

Dharmaramawhāra 529f Dharmarucyanadana des

Divyavadāna , S 242 260f S 246 253f 254 261

262 261 Dinika sakischer Name 243 dosas Grundstoffe des

Körpers 587ff Dramat sche V orfuhrungen

mit stummen Spielern 413 Dramen buddhistische

190ff — dramaturgische Tradi

tion der lustigen Person 208

Nachtrage zur Text
ausgabe 210—213
Dutängada in Anlage mit

Mahanataka uberem stummend 391 Dvaraka 83 Fidechas, efiber 176

Fidechse, eBbar 176
Einhorn Sage, im Physio
logus 25 70

- beruht auf Rsyaspinga Sage 25 70 Ekairnaa s Rsyasinga

Ekasrnga s Rsyasrnga Elemente, ihre Zahl 515 Epiker, kennen alte Ga thi Dichtung 108

Lpiler, kennen alte Ga thi Dichtung 106 Frde, keme I uftgottheit 761f Tode failen 100

Feel Namen des 753ff

Ftymologisches

Volksetymologische Um gestaltung eines Wortes 44

alı 429f alana 77f

p Lata=krta III 142ff p kanha — kṛṣṇa (nicht karṣṇa) 83 Lala 'schwarz bei Panini

kala 'schwarz bei Panini aus sudl oder östl Dia lekt entlehnt 554 pr guśura 544ff

pr gothişamano 225 treta 142ff dadıma 557f deva am Fndevon Kom

deva am Fndevon Kom posita Hochstes 364 dohadr 44ff 183 dvapria 142ff 169f pr nimsidhiva 331f phata 188f

pl ana 188 phanda 188 phala 183ff p bonds 566ff

mukta 179ff murchati 180ff laghusvasr 90f pr lajjuka 310f

p ludda 43f vi nach verschiedenen Seiten gehend 434 śama 591ff sedba 177f

heşas 781 horaka usw 249ff gr μαματραι 79 Falschspieler steckt Wurfel

in den Mund 114

— verschluckt Wurfel 167f

Fingermessungen, anstatt

Unterschriften 466f

Fingersprache, s Mudra

Fiedermaus, zu den Vögeln gerechnet 743 Formulare für bud ihrsti

sche Kapitelverhandlun gen 526ff

III 530f IV 531f, V 534, VI 534f, VII 537f VIII 538 m 540 IX 540

Frauen im Buddhismus 34 A 1 — und Wurfelspiel 112f Funfzal I by Tieren 175f

Nr I 527ff . II 528.

- symbolisch 158f Furbitten 541f Gairampeika 544 Gan jsa, Stadtname 466f A 1

Gallas (der Jütakas) im
I pos zitiert 40 448—452
Gaurīputrakas, ebenso wie
die Mankhas, Bettler,

die Bilder zeigen 414 gausura gusura ostturke stanischer Titel 544-546

s gosura Gā jatri Lehre 522 Geba ide jurtenartiges, mit

Rauel loch-Badchaus (?) 266 Geburt, wunderbare 2f Gesterbeschworung 404

Geluste der Schwangeren\*
44-46 183 A 2
Geschmacke Lehre von
ihnen 581f 595-591
Glata, Bruder Krenas 83

Glal a, meht Wurf sondern Griff wahrscheinlich das I rgreifen oder die zu ergreifenden oder er griffenen Wurfol die der Gegenspieler von dem Haufen den der Spieler

hingeschuttet hat, weg nimmt 130-133 785 Cold und Silber, Annahme von Gold und Silber den buddl istsehen Mönchen verboten Verbot spater verschaft 473-475

gośura indischer Titel 545 s gauśura gothięamai o>gosthiścama

na on Beamter des Komitees 225

Sammelhandschrift 903

Kolophone 690f 707

Harid rūta, dem Dutangada

Haripuspa, König vonKuci

Harwamsa, kennt altere

Hecmila = chin Hi chou

Lia, nicht Xočo, sondern

Uč Turfan 543f 595f

Herz, Sitz der Wunsche 47

Lassung des Mahabha

abrilch 392

rata 6 17

Hase, eBhar 176

533

789

Herder 179

(learnmetree) ex

Sprached r Asoka I dik te Hochsprache 575 Sauraseni, dem Suiskrit besonders rate ver

wandt 560 Wurzeln der I tymologia wegen erfunden 430 A 4 th Schrobung for z 233 "hintustikend s' t im Sikischen für alteres k

745 A 3 Prokrit in Lauth bre vor I nklitika verdoppelt

573 Praknt p und v zu m 57 t f

d > 1.78

1 für Lausal 428ff 553ff mı spateren Sanskrit 1 in vedeschen Texten faußer Kanya Rez ) geht meht auf d zuruck 551--553

I in allen altprakritischen Dorlekten außer im Nord westen neben d 547

von Panini nicht ancr kannt 548

ım Reveda wie im Pali for intervokali chest 548 ursprunglich auch in der Schuleder Kanyas 550f ım Sanskrit bis zuml nde des 4 Jhds in Nord westen nachweisbai dann durch lærsetzt 549 f

I ol ative im Ostdialekt der Asoka I dikto stets auf ası 275f

Akkusatıv Pluralıs der maslul a Stamme im Centraldralekt der Asoka Pdikte auf ant 279ff der i Stamme auf ini 282

beun Personalpronomen auf en 284 anderer Pronominal

stamme auf anı 282f I ormen auf an auf Nominativ ubertragen 283 - 286

Lormen auf Ani in ilen nordwestlichen Dialekt ubertragen 286f

Lorence and and un west behen Dudekt 287 ALL Pl auf an im Pali

988-990 auf Nominativ übertra cen 200f

in der Ardhamagadhi der Jamas 291f

in Mittelprakrits 293f ALL Pl dir a Stamme

auf ( im west! Dialekt 287 288

Ablatic auf ulu 222 Nom Pl der a Stamme

Aéoka I dikto 299

Perfekt im prasentischen Sinne 380

hims night Desiderativ

bilding 775 A 1 Praesens hinasti wird zu

homests 776f ıma 558 Suffix imant

Syntaktisches Camitay but ad 365 as 365 1 565

grh 561ff rah 562f rui 563 Lonstruktion

Absolute nn O tdialekt der Asoka I dikte 295-300 308 ım Nordwestdialekt 300f

ım Westdialekt 301 Granthikas Vorleser 416ff Griechische Schrift, auf Mun zen der Kusanas 235f gušura s gausura

Hamsa, Name der Sonne 512

Handsel riftenl unde Palmblatthandschrift192 Loderhandschriften 586

Palimpsest 192 die Handschriften in al terer Zeit noch nicht gleichmaßig beschnitten

205 A 1

Lesas 781 Heauchios, indische Glossen auf e im Ostdialcht der 70f

Hetaren 2ff

H Drama 202ff Himmelsgegenden 347 358

516

Hippula, Ortsname 527f 530 543 f

Ho lao lo kia = Rauruka 624f 631 A I

Horaka, horamurta hora murnda usw = danapatı 249 - 251

Huen tsand

Lkaśrnga Sage 24 70 Suvarnapuşpa Sage 616f

Geschichte von der Bud dhastatue in Pi mo 624 Aus Hundertundfunfzig. druck fur große Menge

129f 160 Id jqutšahrı Anlago A Tem

pel a Bild = Bild 9 in Bazaklık Nr 9 267 Igel eßbar 176 Ikkaku sennin, beruht auf

der Rsyasrnga Sage 70 Imaraka, Ortsname 538

Indrarjuna, König von Acm: 620

Stellen

Inschriften Fundorte

index - auf Steinkisten 213ff

## Inschriften

- auf aufgerolltem Silber band 223. - auf weißer Tafel oder
- Wandbildern 256 - mit Nadeln in Metall
- gepunzt 223 - Allahabad Inschrift des
- \* Sumudragupta 241 254 Băzaklık 256-274
- Balaçamı 718f m Kamboja 417 Jögumärä Hohle 395 4. 4
  - Junnar 242 Managoli 718f Manikiala 219f Mathurā 244-252 Löwenkapitell 244-250
  - Brähmunschriften 721ff 206 Nāsik 239f 241f
- Taxila 250 Istornga, s Reynigh Jaiako
- Gilthia vertreten brahma nischen Dharma 177 - Reste volkstumlicher
- Dichtung von Buddhi eten ge-ammelt 34f
  - z T meht buddhisti schen Ursprungs 97ff 359
  - ursprunglich bud flasti sche Găthas 35 A 2
- von Ppikern benutzt 33f 39f 111 - weichen von brahmani
- scher Sage ab 83f - Alter als Malabharata
- 28 A. 6 83f — Gäthå Hand-chriften 29
- m A 1 - Preservabling junger
- and im Widerspruch mit d'm Gathas 17ff 35ff 621 814 83 84ff 351f 356ff
- Prova aus singhalesischer! assung übers izt
- 29
- ursprungliche Geschichte in zwij zerlegt 96 3576

- !Idtala 361
- stilistische und formelle Vorlaufer der Epik 106ff
- Alambusajātaka (523)
- 115 - Alambusajātaka (523)
  - Rynárnea Sago 26
  - Ananusocivajātaka (328) 96f 105
  - Andabhūtajātaka (62) 112-115
  - Dısarathajataka (461) 35-40 97
  - -Ghatajataka (454) 82 95 - Javaddısa; (513) 36
  - -Katthaharnataka(7) 357 - Kharadiyaj itaka (15) 37
  - Ksantuataka der Jata kamala in Ajanţā Fres ken 74-76
  - Kumbhajātaka (512) 82 - Littajitaka (91) 114
  - Mahasutasomajataka (537) 1756
  - Mahaummagga (546) 80-82
  - Vlatarodanajātaka (317) 96
  - Mattakundalıj\taka (449) 95
  - Migapotakajataka (372) 96
  - Maitribalajātaka der Jatakamili in Ajinta.
  - Freshen 76f - Nalmikājataka (526)
  - Reyndraga Sago 26-35
  - Namkiccajūtaka (530) 82 - Setaketujātaka (377)
  - 346-319 - Somadattajātaka (410)
  - Bujitajātaka (352) 956 - Uddalakapataka (497)
  - 352-355 — Гисаратака (354) 97
- Vilhurspandital (545) 107-115 13911
- Spirlled on Vidhüra-Pandita (545) 1098 1658.

- Jātakamālā, Kṣāntijātaka und Maitribalajātaka in Ajanta Fresken 74-77 Justizverwaltung, Spruch
- uber ~ 448f Ka Prajāpati 382 Kahāpana, kleme Kupfer munze 474f.
- Kaisara = Caevar, Titel Kaniskas II 233f
- Kālayavana Sage, vielleicht dem Jataka-Komment ir bekannt 89
- Kalı, ein bestimmter Wurf beim Wurfelspiel III
- fahrt als Wurfeldamon m Nala em 141 A 3 - fahrt als Wurfeld mon
- aus Nala aus 163 - personifizierter Un-
- gluckswurf 165f Kandyur, Legende von
- Revaéraca 20-24 - Verwandtschaft mit Jä-
- taka Fassung 26f - junger als brahmanische
- Fassungen 27 - Mahāvastu meht direkto
- Quelle der tibetischen Fassung 66
- hannla II , Sohn des Vnpheska, Kusankonig
- 231-233 787 Kapila, Schutzgott von
- Agn: 620 Kastendichtung 35
- Kastenuesen, von Asvagho-
- za bekämpft 207 Kata, Bezeichnung eines
- bestummten Wurfes beim Wurfel-piel (Krta) 111 Katantra, drei Rezensionen 660-663 671-677
- Kommentare 677-681 -- lx ruht auf Kaumāralāta
- 714ff. -- Lalapa genannt 716ff.
- Kaumāra genanut718ff Kaumiralita 685ff. Technische Ausdrucke
- 708-711
- -betucksichtigtSchrift711

- Kaumāralāta, selbstandīge Grammatik 711f
- berucksichtigt Sprache des buddhistischen Sans kritkanons 712ff
- Quelle des Katantra 714ff Kaurumuscheln, zum Wur
- felspiel benutzt 123f

   beim Paeisi Spiel 123
- Kekaka = Kekaya, Kai kaya u Kaikeya 108 A 4
- Khara 635 Klaraosta 249 252 787 Khotansprache, Sakisch 490
- uber dialektische Ab weichungen vom Saki schen 490—493 Kilamudra, Briefeauf Holz
- keilen 471 Konigtum, bei den Ariern
- 462 Kolophone, s Hand-chrif
- tenkunde Areide, beim Rechnen be
- nutzt 487 Krøna Draipāyana, von Nadavas mißhandelt 83ff
- Krana Sage in den Jataka, in der Prosaerzahlung entstellt, in den Gathås mit der alten Sage über
- einstimmend 80—95
   Anspielung auf Unter gang der Vrsnyandhakas
- im Buddhacarita 84 A 3 in der Jätakamala 84 A 3 — Mißhandlungen des Dvi payana und Untergang
- der Yndavas in der Jama Leder.
  Legende 84—86 Spi
   Ankura im Petavatthu Luge
  91—93 ver
- Dvaraka 83
- Kanha Vasudeva 83
- Ghata (Ghata) 83
   der alteste der Bruder 83
  - der alteste der Bruder 83
     Vergewaltigung des
  - Kanhadıpāyana und Untergang der Andha kavenhu 83—85

- Krena Sage, Rohmeyya 87f
- Sibbi und Jambavati
- Ksatrapas, alter als Kusa nas 255
- nördliche, Sakas 244
- westlicht, Sakas 239-
  - Aşemendra, Bharutamañ jari, Rsjasrnga Sage
  - kennt uberarbeiteten
  - Text des Mahabharata 15f Kuci 529f 533 535 542
- 614f

  Kuclévara Titel der spa

  teren Konigo von Kuci
- 615 Luh, s Pferd
  - Kujula 545 Kumāralāta, Verfasser der
- Kalpanamanditika und des Kaumaralata 707
- Ausuluka 545 Lajjūka 310f
- Lambāka 636 642 645 Langwurfel, mit Augen auf vier Seiten (pašaka)
- 120—122 — beim Spiele drei benutzt
- 127
   beim Wurfelorakel drei
   Wurfel durch Abzeichen
- unterschieden 127 — ein Wurfel dreimal ge
- worfen 128
  -Technik des Spieles 133f
- 142 (s auch Wurfeln)
  Lederstreifen (bradhna) zum
  Spiel benutzt 124
- Luge bei Zeugenaussage verursacht Tod von Ver wandten 439—442
- Mahabharata, Ablehnung der Dahlmannschen
- Theorien uber Diaskeu ase und Zykliker 47-64 - benutzt Gathas in der
- Volkssprache 33f — Rsyaśrnga Sage 2—6

- Mahabi arata, Text der Reyasrnga Sagonach der Grantha Rezension 51—
- Text nach der Diasken ase überarbeitet 3-6

  - nacudem Padmapurana 11-15 61f
  - -Visokaparvan, sekundare Erweiterung des Stri parvan, Adhy 9 101f
  - Mahānataka, entlehnt Strophen aus Rama Dra men 391
  - men 301 — m Anlage mit Dütangada ubereinstimmend 391
  - Dialog fehlt 391 erzahlende Strophen 391
    - -- ausfuhrliche Buhnenan weisungen 393
  - ganz in Sanskrit 391 — große Zahl der auftreten
  - den Personen 391 --- Vidusaka fehlt 391
  - zwei Rezensionen, die des Damodara alter als die des Madhusudana 397ff 788
  - Legende von der Ent stehung des Werkes 399—401,
  - heute Lesedrama, aber ursprunglich fur Auf fuhrung bestimmt 401
  - fuhrung bestimmt 401

     Ramayana genannt
  - 401 maharaja, Titel der Kusa
  - na Konige 234 Maharastu,
  - Nalmijataka 65—69 — Geschichte der Padma
  - vatı 69 Maitrayanıya Upanışad, benutzt Chandogya
  - Upanışad 514 Manıbhadra, Schutzgott
  - von Agni 620
    Mankha, eine Art von
  - Mankha, eine Art von Bettlern, die Bilder furchtbarer Gottheiten zeigen 414f

Marāthi, beruht auf Va harastri '508 Vairceia 714

٠,

Medizinische Texte\* 579ff Memorialverse, über Ver tragsbruch des Königs 442—445

umgedeutet auf Luge
bei Zeugenausage 444f
 auf ungerecht urteilen

den Konig 445—448
— auf Zeugenau age uber tragen 448—454

— m Sutras aufgelöst 441 450

Metrik, als textkritisches
Hilfsmittel 4 35 195ff
207
Micnensinel, vorbedeutend

207f Ushlandlung eines Roi

nicht als ungehöu rheh Empfunden 83 A 5 Vittelindische Worter im

Sanskrit 46 78 Monchasanskrit der rentral asiatischen Klister 203

Wohr, ursprunglich muhr, Siegel 470f

Mudri Hand und Einger stellungen bei religiösen Verrichtungen und im taglichen Laben 484f beim Vortrag vedischer

Texte 485f bum Rechnen 486f Sugel, im Sanskrit für

- Siegel, im Sanskrit für Munze gebraucht 471f Munzeurdein 477

Mulastredahud im Vinaya Zitati in den Beischrif tenin Bazaklik 25t ff 787 Multin 651

Mura, sakisch Munze 465-469

- in Ostfurkestan die chi neusche Kupfermunze (ensh) 4f8f

Angal responsibilita, Stadt richter 334-337 Americala 621 Natz 427f Aebenfiguren in den Pra nidht Darstellungen von Bazàklik 265

Nordarisch, fal-cher Name für Saki-ch 242 Mussespiel, s Vibhitaka

Nussespiel, s Vibhitaka nuse Numismatisches

Numismatisches
Munze des Kharaosta 252
Munze des Rajula 253
Munze der Kusanas 254f

Munze der Kusanas 254f Griechische Schrift auf den Munzen der Kusanas

235f Opfer 19

Opfermenschen 145 Opferweitstreit 152 Oppnan über das Stachel sehwein 179

Pacisi Spiel 118 A 4

- Kaurimuschel beim Pa

Padmapurdna Text der Recairnga Sago 6 15

- da bengalische Rezen sion da altere 7 \ 1

- be influßt seiner eits

Mth 11-14
Padmāvatī Sage Nachbil
dung der Rsynsjūga Sago

dung der Reva-rhga Sago C9

Poginierung von indischen Handschriften 1966

Handschriften 196f
Pajunna Pradyumna 91
Pal iographiscles
Schrift der Kusana Pe

riod 586 nordwestliche Gupta Schrift f81—685 Beson i abeiten derBrah

Beson i rheiten der Brah mi von Bhattiprölu 221 Worttrennung beruck sichtigt 222 rentralasi itische Brahmi

596f 607f filteste zentral saatische Bril mi 191f archaische nördliche

Bril mi 191f archaische nördliche zentralasiatische Brähmi vor Anfang des 6 Jahrh 526f nordliche zentraliseiti sche Brähmi 663—665 spaterer Typus erst An fang des 7 Jahrh 533— 538

zentralasiatische kursive Brähmi 466f A 1 Verhaltnis der Drävidi zur Brahmi 216f

la in der altesten Brahmi 547

sehon fruh vielfach durch la ersetzt 547f 551 kem Zeichen für lha 547 la und la vielfach ver wechselt 548—550

ysa auf Munzen der west lichen Kşatrapas 237 ysa sakische Schreibung für z 238 Zahlzeichen für 40 und

70 721—726 u und ru in der Brähmi verwechselt 631f

Bestummung der Zeichen für sa und sa in der Drävidi 213—217

Pali, nördlich der Nor mada entstanden 508 Palikanon, Schriften aus Ostdiak kt ubrectzt

288-291
Palimpsest 192
Pallava Beinamen, ahn
liche Namensbillungen

in Inschriften 225
Palmblatthandscl riften
191ff

Pañcika-Spiel, mit funf Kaurimuscheln oder Spanchen gespielt 128 Panini, is ine Zeit 473 sen Sprachgebrauch stumnt zum Verlischen

stimmt zum Vedeschen 473 Parsad, Behorde 313—31b Patai jak kennt die Ge

Patarjah kennt die Geschichte von der Tötung des Kamsa, erwahnt Dar stellung auf der Bulne un 1 im Bil le 94 Patronymikonbildung 224f Perlen, nach spaterer Anschaume and Recentrop-

fen entstanden 179 - nach alterer aus dem Blitze 181 f.

- schutzende Amulette 181 f.

- Etymologie von muktů 179f. 182 Permutationen der anna

134 ff. Peshawar, Vasen Inschrift

nicht metrisch 219 A 1 Petaratthu, Ankuran,

01 - 03

Pferd, wertvoller als Kuh 443f 457 A. 2 Physiologus, Einhorn-Sage

25 70 A 2 - beruht nicht auf Achan

P'1-mo = Pem. Peym. heute Uzun Tatı

624 - 626

Piprāhuā, Inschrift nicht metrisch 219 A 1

Piraia, Landesname 466f A 1

- wahrscheinlich = Pirova der Niya Dok 466f A 1 Plinius, uber Stachel

schwein 178f Po 'weiß', Name der Kuci-

Dynastie in chines Quel len 530 Posapura, das heutige

Peshāwar 231 . Po trao = Vasudova 235

Prajāpati, sechzehnteilig 522f

Prakarana, burgerliches Schauspiel 202f.

Prakrit der alteren Dramen nicht nach Gram matikern zu verbessern 497 A 7 Dialekt der Bhattiprölu-

Inschriften 217 Prana, den Sinnesorganen

381.

ubergeordnet 378 - mit Saman identifizieri = Prajāpati 382

Prana, Prana und Wasser 519f.

- Pransa Stutzen des

Brahman 517f. Prandhicarya des Bodhisattia unter fruheren

Buddhas 255 260 Pratisthāna, bei Kaušāmbī

Puppen 426f Purusa, vargeteilt 521f puta, im Sinne von An

gehöriger 231 -s auch putra

Pütikhaşa, eßbares Tier 176 putra, (putta) bezeichnet

Zugehörigkeit zu schlecht usw 86 347 A 3 a auch puta

rājaputra = ksatriya 86 maturara, Übersetzung des

rranischen Titels saonano sao 234

Rājūla 253 Rāma Sage, ım Jātaka

35 - 39- ın alten Gathas 39f

- Namen der Helden als Eigennamen in Insehrif ten 225

Rāmāyana, Rşya\$rnga Sage 16-18 - Text junger als der des

Mahabharata und Pa dmapurāna 17f

- Bengalı Rezension jun ger als Vulgata 18 A 1 - benutzt alte Gathas

38--40 Ratte, Ganesas Tier 740

Rauhineya, vorkommend in Inschriften des 14 Jahrhunderts 87

Redaktionen, verschiedene. emes Sagenstoffes in derselben Sammlung 48

Regenlosigkeit 2ff Reliquienbehalter 213ff Rhinozeros 176f.

Rohineyya = Balarama 87 Rotwerden, Zeichen zorniger Erregung 419f.

Rsyaśrnaa, alter Rśy° 1A 1 - cm Rsi I

- Almherr der Srngwara Rainuten 72

- in den Brähmanas 1 — im Mahābhārata 2—6

- m der Grantha Rezension des Mahabhurata 51--64

- ım Harıyamsa 6 m der Bhāratamañjarī

 m Bālabharata 15f. — 1m Rāmāyana 16—18

- m Padmapurāna 6--15 - m Skandapurána

18 - 20- m Bhāgavatapurāna

20 A 2 - m Šivapurāna 20 A 2

- ım Alambusa-Jātaka 26 - m Nalınıkā Jātaka 26

— ım Mahāvastu 65—69 — m der Avadānakalpa

lata 24 65 69 — ım Kandjur 20—24

\_ m Buddhacarita 6

- ım Ta chı tu-lun 70 - in Ikkaku sennin 70

- bei Huen tsang 24 70 - Nachbildung in der Ge schichte von Padmävati

ım Mahāvastu 69 - Nachbildung in der Geschichte von Valkalacirin ın Vasudevahındı 71

- in Hemacandras Stha virāvalicarita 70f

- Nachbildung in der Ge schichte von Kämamañ jari in Dandins Dasiikumāracarīta 20

- Sage im Physiologus benutzt 25 70 A 2

— benutzt ım Barlaam und Joasaph 72

- Darstellung in Devan dahallı 41

- Darstellung in Bharhut

- Darstellung in Amaravati 41-43

478f 489 Verkleidungskunst 479

- Plastik 479f

- Handschriften ab

schreiben 480 angewandte Arithmetik

Munzkunde 480f

-- Prägebild, wird Be zeichnung der Munze-477 f

- Lesekunst 483 - Fingerstellungen 487

489

- bean Vortrag von Tex ten 487f rūpadaklas Arzte 488f

rupaka Munze 477f rūpya, Silber 472

- eigentlich geprägte Munzo 473-475 - daher Rupie 476f

Sagen vom Untergang von Stadten in Ostturkestan 624-620

. — — ın Indien 626 - 631

- - von Rauruka ım Divyavadana 631-637 - - m der Bodhisat tvava lanakalpalata 637f

-- - m Тsa рао tsang king 638-640 - - bet Huen tsang

6101 Sala Ara 239-241 Sakas ım Mahabh 19ya

240f - in ther Allahabad In

schrift 241 - - ım Harşacarıta 241

- in westlichen Holilen inschriften 2416 Sikastana Σακαστανη

244--248 Salisch, manische Sprache

mit zahlreichen indischen Lehnwörtern 242

- irani chi Sprache nicht nor larisch 463f Sarwarganid ja 365

Rupa, Name emer Kunst Samvargavidua. Umzestal tung der Lehre von Vavu und Prana im Brahmana 384-390

- benutzt Ausdrucke des Wurfelspiels 385

Sanmira, kue Name 618 Sanskrit, Sprache des bud

dhistischen Kanons 713f Sanskritisierungen in den Inschriften 217 A 2

bei Volksausdrucken unterblichen 178

- falsche 46 179-183 Siriputraprakarana 190ff

- Гехt 191-198 - Rekonstruktion des In

halts 198-200 204-210 - ein Prakarana 202f - in neun Akten 203

sarvalogaistara, Titel der beiden Kadphises 234 Sarvāstuadins Pranidhi

bilder und die dazuge horigenVerse in Bazaklık stammen von den Sar vastivadins 263

saubha, sobha, Fata Mor gana 425f

Sauviras 646ff Schachbretter in den Boden eingezeichnet 117 A 2

Schattenspiel chayanataka

- in Java und Siam 392f 412

- ım heutigen Indien 393 - durch Nilakantha be

zeugt 393f - m Therigitha 394f

- in China 403f 412

- Abarten in Siam 413 415f

- Abarten in Java 392f 413 415 Scl attenameler, rupopajivan

-- saubhya (?) 402

- saubhika 402 •

- śaubluka, śobluka, śo bhanika 406f 422f - thre Lunst 423f

Schattenspieler, thr Name 425-427

ScI enkungsformulare. s Stellenindex unter. Formulare

. Schildkrote, eßbar 176 Schriftarten (Brahm etc.) s Palaographisches Schriften, Entlehnung von

Zeichen mit ursprung · lich anderem Lautwert 217

- lokale Differenzen 217 Schwarzwerden, Zeichen der Furcht 410f

, Sechszahl, bei Tieren 177 Segensspruche der Eltern 36 m A 1

Setaketu - Svetaketu 346ff

Sible 648f Sica, Stadtname 466f A 1 Silbermunzen, schon im 5 Jahrh vor Chr 4756

Sindhuland 650f westlich vom Indus 651 Sindhu Sauttras 648ff

Śwapurāna, Rşisrnga (1) 1 Sage 20 A 2 Skandapurana, Reyasrnga Sage 18-20

- benutzt späteren Ra mayana Text 19f Slandhålea, Schutzgott

von Agm und Luci 620 Sodašakalavidya 509 ff -- beruht auf Lehre vom

Purusa und von Praja pati 522f Sonnenstand 179 Spaher des hongs schon

in arischer Zeit 462f Spanchen (śaldka), zum

Spiele benutzt 124 Spaltung , einer Person m mehrere auf den Dar

stellungen 264 270 Speiseregel, squal be schrankt 175f

Spett auser 174 Spiellreis " dyutamandala

113-115

SpecIsual 109 Spruchdichtung, Personen der Heldensage in den Mund gelegt 101 Srud tha, Herzenstrab, but

der Gabe notig 364 Stachelschnein, i Bbar 176ff - gefährlich für Hunde 178f

Sil avrācalicarīta, Valkala eirin Sage 70f

Sur g yun 625 Suryaprabhā Königin von

Agn<sub>1</sub> 620 Smarnadera, kue Swarna

tep, chin Su fa te, König von Kucı 535ff 618 4 Suvarnapuspa, Konig von

Kuei im 7 Jahrh 533 - Almbert der Dynastie von Ixuei 614---617 Stagamprabha, Gemillin des Tottika 606

Stetaketu, der eingebildete jungo Brahmane, un Ja til a 346-355

- in alterer Sanskritlete ratur 349

— in Chandeeva Upuni s id 349-350

- in Kausitaki Upanisad \*

m Sinkhavana Sraut i

sutra 350 - Patronymikon Uddala ka. Auddalakı 353-357 Syamaka 636 642 A 2

645 -Ta chi tu lun 'Ravasrne i

Sage 70

Fakman, Fu berd mon

433 - 438Talouserung 265

Peppich, I inschrankungs regel Legen neue Tep

piche für Monche 269 A 2

Tiere funfkiallige, cBbar 175ff

- m Upanisads 365

 Verkunder des Wissens ა09f 515

Tierkreis, ostasiatischer, von Chinesen erfunden 736 - 738

- astrologischer Zyklus 740 - - m Divyayadana

733 f

- im Mahasamnipata sutra 734-738

- - im tib Padma than vie 731f.

— m Sanskrithand schrift aus Sorena 741 - 748

- m manicharscher Handschrift 748-750

-- — in saki-chen Urkun den 750f

- - in krorainischem Wahrs igebuch (1) 727-

731 738-741 - - un Schl orh yuan

scheng siang juer king 731f — in cincm astrolog

Werk 732 — m 5mc bdun žes

pa skar mai mdo 732f Tierkreisd irstellungen auf turke-stanischem Teppich

731 A 1 - auf clunesischen Spie geln der Tang Zeit

731 A 2 744f - in Tempeln von Chidam

baram und Trichmopoly 731 A 3

Trace (Sternbild) im Chi nesischen em Krieger 740 Titel der Kusana als Welt herrscher maharaja ra jatiraja devaputra kai

sara 234 Tool arisch, Grammati chee 536f

Tottika, Konig von Kuci 606 617

Tranen schaden dem Toten, um den sie vergossen werden 99

Trauer um Verstorbene toricht und sundhaft 98f

I rost jeschichten (sokan ino dana) 37ff - beim Tode von Ange

horigen allgemein indisch - m Ritualtexten voigo

schriebin 100 daher in Jatakas zahl

reich 100

-- m Гроз 101f Trankenheit, Ursache des

Keulenkampfes der Yadavas 85f Uddilaka Patronymikon

des Svetal etu 353 - 357 Udrayana, Konig von Rau ruka 631ff Ud mna 496

Uncheliel e Giburt, unan ' stoßig 511 Unterneisur f nur vom

Lehrer statthatt 524f Usavudata, Usabhad da Usabbadatta sakischer

Name 243 Uttaramadhura = Mathura an der Jamuna 88 Lac vergeteilt 521f

Lagheska Vasaska, Kusana konig 233 . . valkala Durstellungen, der zentralasiati eben

Kunst 271f I alkalacırın Sage, Nach

alımung der Rsyasrıga Sage 70f — ın der Vasudı valınıdı 785

l arsonagamana Formel 527ff

Laruna, der Lrareifer 563 Lasudera, Kusana Konig

I asudevahındı, Valkıla eum Sage 71f 795 I asuyasas, Konig von Kuci

529f 617 Payu. hochste Gottheit

378 383 - mit Saman identifiziert

- Odem der Gotter und Menschen 383

- Sproß der Hummelsge genden 512
- 1 erstoβ, gegen buddhisti scho Dogmatik in den
- Darstellungen 273 Lettragsbruch des hongs verur sicht Tod von Ver wandten 442-444
- 454 456- auch nach transcher An schauung 456-460
- arisch 461 1 thutakanusse als Wurfel benutzt 122-125
- das Spiel mit Nussen im Veda und in der Ritual literatur 125 — ım Mahabharata außer
- dem Virataparvan 12af 134 l iduşaka im barıputrapra
- karana 208 Liertel der kleinere Teil gegenuber dem unend heh großen spater wort
- heh gefaßt 521f l ina ja der Mulasarvasti vadins enthalt keine tur
- kestanischen Elemente 641 657 I traj hochstes Prinzip
- 387-390 I irataparean spatere bit
- ten und Gebruuche m126 l lyabhaya 656
- 1 okkana 636 642 645 I yilgl ra, Schutzgott von Acmı und Luci 620 I yalarana 260
- Il ahrsager, professionelle 139
- li asserspende an Tote 38 Weil inschriften, nicht be stummt gelesen zu wer
- den 220 246f Hein und Weinbau in O tturkestan 728-750
- Hichern des Pferdes gluck brungend 767ff 4
- JI tesen, höher als Werk 384 g vedisches, gilt weniger rechter Wandel 359f

- llurfel aksa, der allge m ine Ausdruck für alle Arten Wurfel 125f
  - zweifarbig 126 A 1 170ff
  - s auch Langwurfel ll urfelbecher, in Indien un bekannt 120 A 1 130
- 131 A 9 Burfelbehalter (aksavapa na) 119f
- li urfelbrett (phalaka) 115
- (pattaka) 119 - im alten Spiele unbe
- kannt 116-119 Hurfeln mit rechter oder linker Hand 130
- s auch Langwurfel Il urfelorakel im
- Manuscript 127, 134ff - m der Pasakakevalı 128
- 134ff li urfeirausch 111
- li urfelschach 172 174 Il urfelspiel
- I das altere mit vibhitaka Nussen - im Rgved 1 150 Wurfel
- benutzt 129f 160 - rucht vier Wurfel 130 - vielleicht bhara
- 152 A 1 - in der vedischen Lite
- ratur 160ff — ın den Upanı-ads 166f
- in der Ritualliteratur 128 156--160
- funf Wurfel benutzt 128 - 49 100, uber 100, uber 1000 Wurfel 128
- Lein eigentliches Wur felspiel 161
- m Fpos mit Ausnahme des Virațaparvan, Hau
- Identitat des epischen un 1 vedeschen Spieles 166
- ın der kanonischen Pali hteratur 167ff
- Technik des Musespiels (Aussondern des genann

- ten Wurfes aus d'in han reschütteten Haufen) 149 160-169
- Wurfelensel. Bedeutung der Zahlkunst für das Spiel 162-106
- Spielregel beim ritud len Wurfelspiel 156ff
  - II das sputere mit Lang wurfeln im Virataparvan des 11bh, im Spiellied des Vidhurapandita Ja
    - tika. in den Wurfel orakela und in klassi scher Literatur 166f
  - Linsatz (vij) 131ff 165 - nicht glaha 131f
  - ved dhana 133 A
- cinsetzen = dhā 148A 3 - im Vibh 164ff - m Teile zerlegt 114 A 4
- 167 - Gewinn 150ff 153 A 1 155
- Spielregel 370 - = Samvarga Methode
- 375 376Ausdrucke des Wurfel
- spiels von der Samvarga vidya benutzt 385
  - Regeln über die Vertei lung des Finsatzes 164ff
  - Wurfelzahl 127ff 177 - der Konig spielt drei
  - mal 159 - mit Brettspiel kombi
  - nuert 170-174 Spielausdruck bildheb
- gebraucht 147 150 175 ll unschstern läßt Geld und Juwelen regnen 469f
- Ysamotika, Vater des Ca stana, nicht Ghamotika 236-238 255
- sakraler Name 242 . fen von Wurfeln benutzt - Luta (yukta) Delegierte
  - der Parisads 316f Zahlkunst sofortiges Ab
  - schatzen großer Mengen 134 161-164 Zeitrechnung 8 Ara
  - Zeugen zur Wahrheit vor mahnt 438-442